Maliki Interdisciplinary Journal (MLJ) elSSN: 3024-8140
Volume 2, Issue 2, 2024 pp. 50-56 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Implementasi nilai tasawuf dalam pembinaan sikap
santri di Pesantren Luhur Malang

Reza Lailatul Nabilah
Program Studi Matematika, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: 200601110030@student.uin-malang.ac.id

Kata Kunci: ABSTRAK
implementasi; tasawuf; Banyak problem yang terjadi pada remaja seperti terkikisnya nilai moral
perilaku; remaja; pesantren dan etika. Fenomena ini dapat dilihat dari banyaknya perilaku implusif
remaja dalam menghadapi masalah. Hal ini dapat menjadikan remaja
Keywords: kehilangan pola pikir dan perilaku sehat dalam menjalani hidup.
implementation; sufism; Implementasi nilai tasawuf dalam perilaku remaja perlu ditingkatkan
behavior; youth; islamic untuk membentuk individu yang bermoral dan beretika. Fokus
boarding school penelitian dalam artikel ini, yaitu: (1) Apa model tasawuf yang diajarkan

di Pesantren Luhur Malang? (2) Bagaimana implementasi nilai tasawuf di

Pesantren Luhur Malang? (3) Bagaimana hasil penerapan nilai tasawuf di
Pesantren Luhur Malang?. Tujuan penulisan artikel ini adalah untuk mengetahui implementasi nilai tasawuf
dalam pembinaan sikap santri yang juga sebagai mahasiswa di Pesantren Luhur Malang. Pendekatan
penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan studi kasus dan pengumpulan data
menggunakan metode observasi. Hasil dari penelitian yang telah dilakukan berupa informasi bahwa nilai
tasawuf yang diajarkan di Pesantren Luhur Malang adalah nilai tobat, konsep zuhud, dan sabar. Mekanisme
implementasi nilai tasawuf di Pesantren Luhur Malang yaitu melalui istighosah dan media pendidikan dengan
model penerapan takhalli, tahalli, dan tajalli.

ABSTRACT

There are many problems that occur in teenagers, such as the erosion of moral and ethical values can be
seen from the much impulsive behaviour of teenagers in facing problems. This can make teenagers lose
healthy thought patterns and behaviour in living life. The implementation of Sufism values in adolescent
behaviour needs to be improved to form moral and ethical individuals. The focus of the research in this
article is: (1) what model of Sufism is taught at Islamic Boarding School Luhur Malang? (2) How are the
values of Sufism implemented at Islamic Boarding School Luhur Malang? (3) What are the results of the
application of Sufism values at the Luhur Malang Islamic Boarding School? The purpose of writing this
article is to find out the implementation of Sufism values in developing the attitudes of students who are
also students at the Luhur Islamic Boarding School, Malang. The results of the research that has been
carried out are information that the values of Sufism taught at Islamic Boarding School Luhur Malang are
the values of repentance, the concept of asceticism, and patience. Implementing Sufism values at the
Luhur Malang Islamic Boarding School is through istighosah and educational media with the
implementation model of takhalli, tahalli, and tajalli.

Pendahuluan

Problematika yang dijumpai di kalangan remaja saat ini mencakup kurangnya
kemampuan untuk mengelola diri sendiri. Kendali diri yang dimaksud melibatkan aspek

@ ®@© This is an open access article under the CC BY-INC-SA license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Manlana Malik 1brahin Malang



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(2), 50-56 elSSN: 3024-8140

pengendalian emosi, pikiran, dan perilaku sehari-hari. Remaja seringkali berperilaku
impulsif tanpa mempertimbangkan konsekuensi dari tindakan mereka, baik bagi diri
sendiri maupun bagi orang lain. Sebagai contoh, sering kita dengar berbagai kasus
terkait perilaku buruk remaja, termasuk tindakan bunuh diri atau penganiayaan
terhadap teman. Ini adalah indikasi serius dari betapa pentingnya menangani masalah
perilaku buruk di kalangan remaja dengan bijak dan efektif. Salah satu pendekatan yang
dapat digunakan untuk membantu remaja mengatasi masalah perilaku buruk ini adalah
dengan pendidikan tasawuf (Muzzamil & Rismawati, 2022). Pendidikan yang
mengembangkan spiritualitas, pemahaman emosi, dan pengendalian diri yang kuat
untuk bisa membantu remaja dalam mengahadapi tantangan yang mereka hadapi.
Melalui pembersihan hati dari berbagai macam penyakit hati, seperti sombong, iri,
merasa paling benar, dan sebagainya. Tasawuf menjadi ajaran agama islam yang
menjunjung tinggi akhlak yang baik dalam kehidupan sehari-hari.

Pendekatan tasawuf dapat menjadi kunci dalam proses menyucikan hati manusia
dari berbagai penyakit hati yang dapat merusak spiritualitas dan moral mereka. Terdapat
tiga pendekatan utama tasawuf sesuai yang dikelompokkan para ulama, yaitu tasawuf
akhlaki, tasawuf amali, dan tasawuf falsafi yang masing-masing memiliki fokus dan
metode yang berbeda. Tasawuf akhlaki adalah pendekatan dalam memahami etika
dalam kehidupan sehari-hari, tasawuf amali adalah pendekatan yang mendalamkan
pada ibadah dan amalan seseorang, dan tasawuf falsafi adalah pendekatan yang
berorientasi pada pemikiran. Dengan ketiga tasawuf ini dapat menghalangi penyakit
hati dan lebih mendekatkan diri kepada Allah (Hasan, 2016).

Nilai tasawuf seperti ikhlas, zuhud, qona’ah dapat digunakan untuk membina
mental para remaja. Dengan mengajarkan nilai tersebut kepada remaja dengan
melakukan latihan atau riyadhah untuk mengamalkannya, dapat membantu para remaja
dalam menjaga hati agar tetap bersih dari berbagai penyakit hati yang akan muncul.
Selain itu juga dapat membentuk karakter yang kuat dan moralitas baik dalam
masyarakat (N. Yasin & Sutiah, 2020).

Pesantren telah dikenal sebagai lembaga pendidikan Islam yang sangat
berpengaruh untuk menjaga ajaran Islam saat ini. Pesantren menyediakan lingkungan
yang tepat dalam pembelajaran tasawuf yang mendalam. Pendidikan tasawuf di
pesantren adalah tradisi keilmuan islam yang dapat menambah pemahaman dan
pengalaman spiritual santri (Triana et al., 2023). Pesantren juga mengajarkan nilai-nilai
kehidupan, moralitas, dan etika yang diperlukan dalam tasawuf. Hal ini menjadi pondasi
kuat bagi santri untuk menjalani kehidupan sehari-hari dengan penuh kesadaran.

Selain menjadi pusat kelimuan Islam yang berpengaruh, pesantren juga
mempunyai peran penting dalam membentuk karakter santri, terutama di lingkungan
mahasiswa (A. F. Yasin, 2010). Pesantren mahasiswa adalah pesantren dalam lingkup
mahasiswa yang harus memadukan tuntutan akademis modern dengan nilai spiritual
yang mereka pelajari di pesantren. Mereka perlu belajar mengendalikan diri agar
mencapai kesuksesan akademis tanpa mengabaikan nilai dan prinsip agama. Pendidikan
tasawuf membantu mereka dalam mengatasi tekanan akademis tanpa mengorbankan
spiritual mereka.

51



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(2), 50-56 elSSN: 3024-8140

Berdasarkan dari pemaparan di atas, artikel ini akan membahas mengenai
penerapan nilai tasawuf dalam pembinaan sikap santri di Pesantren Luhur Malang.
Kajian ini dilakukan untuk melihat bagaimana pengaruh nilai tasawuf terhadap kontrol
diri mahasiswa dalam berperilaku dengan mengambil pendekatan konseptual. Metode
penelitian ini akan berfokus pada analisis teoritis dan pemahaman konseptual mengenai
pengaruh nilai tasawuf terhadap santri yang berada di lingkungan pesantren mahasiswa
dalam perilaku kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, artikel ini akan memberikan
pemahaman mendalam tentang bagaimana nilai tasawuf dapat mempengaruhi sikap
santri di Pesantren Luhur Malang.

Pembahasan

Tasawuf

Tasawuf secara terminologi menurut Syekh Ahmad Zorruq, seorang tasawuf dari
Maroko merupakan ilmu yang dapat membersihkan hati dan mendekatkan diri kepada
Allah dengan menggunakan pengetahuan. Pengetahuan yang dimaksud adalah
pengetahuan yang memiliki hubungan untuk menjaga dan memperbaiki amalan dengan
batasan syariah Islam. Sedangkan Imam Junaidi, seorang tokoh tasawuf dari Baghdad
mengartikan tasawuf sebagai sikap dengan mengambil sifat mulia dan meninggalkan
sifat rendah. Tasawuf juga diartikan dengan bersatunya hati dengan Allah dan dapat
dilakukan dengan menghilangkan keinginan hawa nafsu demi menguatkan jiwa dan
mendekatkan diri kepada Allah. Hawa nafsu menurut Imam Junaidi adalah sesuatu yang
rendah bahkan hina. Berdasarkan kedua pendapat tokoh tasawuf tersebut, dapat
diambil kesimpulan makna tasawuf adalah bentuk latihan dengan kesungguhan untuk
membersihkan jiwa sebagai sarana mendekatkan diri dan berserah diri kepada Allah.
Tasawuf berkaitan erat dengan akhlak dan membangun spiritual. Pendidikan tasawuf
dapat digunakan sebagai sarana membangun pengembangan moral dan spiritual
seseorang. Tasawuf dititikberatkan pada penyucian jiwa dan perbaikan akhlak.
Pendidikan tasawuf meliputi pengembangan karakter, kasih sayang, kedamaian batin
dan keharmonisan sosial (Hasan, 2016).

Model Penerapan Tasawuf di Pesantren Luhur Malang

Dalam menerapkan nilai tasawufmemberikan 3 tahapan berdasarkan pendapat
Imam Ghazali (Hasan, 2016), diantaranya:

a. Takhalli

Takhalli merupakan tahapan penyucian diri dari penyakit hati, seperti dengki, riya’,
buruk sangka, pemarah, dan kikir. Takhalli juga memiliki arti menjauhkan diri dari
kenikmatan duniawi. Menurut kelompok sufi, kenikmatan duniawi harus dihilangkan
dari diri untuk mencapai kenikmatan yang hakiki, yaitu mencapai keridhaan Allah.
Penerapan tahapan ini di Pesantren Luhur Malang dapat melalui puasa atau
menyedikitkan makan dimana seseorang dapat mengendalikan nafsu dalam dirinya
sehingga dapat terhindar dari perilaku tercela. Selain itu, dengan adanya berbagai
kegiatan pesantren yang ada membuat para remaja atau santri ini menjauh dari
kenikmatan duniawi.

52



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(2), 50-56 elSSN: 3024-8140

b. Tahalli

Tahalli adalah tahapan membiasakan diri melakukan perbuatan terpuji. Manusia
yang mengisi hatinya dengan perilaku terpuji akan menjadi terang sehingga dapat
menerima cahaya ilahi, karena hati yang kotor tidak dapat menerimanya. Jika hati
seseorang terang, maka segala tindakan akan dilakukan dengan rasa ikhlas sebagai
wujud ibadah kepada Allah, ikhlas bekerja untuk melayani kepentingan keluarga,
masyarakat dengan tanpa mengharap balasan kecuali dari Allah.

Kosongnya perilaku tercela dalam tahap takhalli dapat diisi dengan melakukan
perbuatan tepuji yang ada pada tahapan tahalli. Kedua tahapan ini sangat berkaitan erat.
Tahap tahalli ini dapat diterapkan melalui pembacaan simtudduror, yasin dan tahlil,
salawat kepada nabi, roan, dan sebagainya. Setiap terjadinya pengosongan diri
langsung diberikan perbuatan yang terpuji. Dengan ini diharapkan para santri terbiasa
dalam melakukan perkara baik.

c. Tajalli

Tajalli adalah tersingkapnya perkara ghaib yang menjadi pengetahuan kita karena
nur yang dipancarkan Allah ke dalam hati. Tajalli adalah tanda yang ditanamkan dalam
diri manusia oleh Allah agar dapat disaksikan. Setiap cahaya yang dilimpahkan,
seseorang yang menerimanya akan hanyut dalam kebaikan. Ini merupakan tahap
terakhir dari model penerapan nilai tasawuf. Setiap orang yang berhasil pada tahapan
ini dapat dilihat dari ibadahnya, perilaku tehadap sesame makhluk Allah, dan cara
menyelesaikan masalah, maka akan terbuka nur Ilahi pada dirinya. Nur ghaib ini hanya
bisa dilihat oleh guru yang membimbing para santri. Santri yang sudah pada tahap tajalli
akan istiqgomah dalam menjaga amalan yang telah diterapkan di Pesantren Luhur Malang
dalam kehidupannya.

Implementasi Nilai Tasawuf di Pesantren Luhur Malang

Dari ketiga tahapan yang telah disebutkan diatas, nilai tasawuf dapat diterapkan
melalui berbagai program yang ada di Pesantren Luhur Malang, diantaranya:

Istighosah

Nilai tasawuf dapat diterapkan melalui kegiatan salat berjamaah dan istighosah.
Kegiatan ini dapat digunakan sebagai sarana awal dalam mendekatkan diri kepada Allah.
Pembacaan istighosah dilakukan dua kali dalam satu hari ketika selesai salat subuh dan
maghrib berjamaah. Bacaan istighosah ini disusun oleh Prof. Dr. KH. Achmad Muchdor,
S.H , selaku pendiri Pesantren Luhur yang berisi wirid, diantaranya terdapat tawasul,
asmaul husna, dan beberapa hizb.

Melalui istighosah, para santri diharapkan menjadi terbiasa untuk melantunkan
wirid dalam kehidupan sehari-hari. Menghafalkan istighosah dan melantunkan
istighosah setiap hari, membuat para santri mengamalkan nilai tasawuf secara langsung.
Hal tersebut dapat memudahkan para santri atau mahasiswa dalam membersihkan hati
dan memberikan ketenangan jiwa.

53



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(2), 50-56 elSSN: 3024-8140

Media Pendidikan

Berdasarkan pengamatan yang telah dilakukan, media pendidikan tasawuf di
Pesantren Luhur Malang terdapat tiga media pendidikan. Berikut media pendidikan
tasawuf yang ada di Pesantren Luhur Malang;:

a. Pembelajaran Dalam Kelas

Pembelajaran dalam kelas ini berupa program madrasah diniyah yang diikuti oleh
santri baru. Pembelajaran diniyah ini ditempuh oleh santri selama dua tahun dengan 3
tingkatan kelas, yaitu kelas A, B, dan C. Pelajaran yang dikaji di madrasah diniyah ini
berupa ilmu nahwu, sharaf, tauhid, tajwid, dan sorogan. Pengajaran pada kelas B dan C
sebagai pengenalan dan pemantapan teori yang kemudian di kelas A akan difokuskan
pada sorogan kitab.

b. Pengajian Kitab

Pengajian kitab di Pesantren Luhur Malang dilakukan 2 kali, yaitu sore dan malam
hari. Setiap harinya kitab yang dikaji berbeda-beda yang diajarkan oleh para dewan kyai.
Pengajian sore dilaksanakan setelah shalat ashar, sednagkan pengajian malam
dilaksanakan setelah shalat isya’ dan bersamaan dengan madrasah diniyah. Pengajian
kitab sore ini diikuti oleh seluruh santri, sedangkan di malam hari diikuti oleh santri yang
sudah lulus dari madrasah diniyah.

c. Halagoh llmiah

Halagoh ilmiah dilaksanakan setelah shalat subuh dan istighosah. Kegiatan ini
semacam forum diskusi seluruh santri dengan materi yang disampaikan oleh dua santri
yang telah ditunjuk sebelumnya. Halagoh ilmiah ini sebagai media untuk santri berpikir
secara kritis. Kegiatan istighosah yang didalamnya kita melakukan olah hati dan olah
rasa, pada halaqoh ini para santri diajarkan untuk olah pikiran di pagi hari. Berbagai
bidang yang berbeda akan dibahas setiap harinya pada forum ini, seperti bidang
ekonomi, sains, filsafat, dan sebagainya.

Hasil Penerapan Nilai Tasawuf dalam Pembinaan Sikap di Pesantren Luhur Malang

Nilai tasawuf yang diterapkan pada Pesantren Luhur Malang memiliki salah satu
tujuan untuk membina akhlak para santri agar lebih mendelatkan diri kepada Allah. Salah
satu visi utama yang menjadi fokus Pesantren Luhur Malang adalah menghasilkan para
santri yang memiliki keimanan kuat, bertaqwa, berbudi luhur, dan berkepribadian yang
mencerminkan karakter bangsa. Hal tersebut dapat dicapai melalui implementasi nilai
tasawuf yang terintegrasi dalam pendidikan pesantren. Dengan terbentuknya akhlak
yang kuat, para santri dapat mengembangkan kesadaran terhadap praktik ibadah dalam
agama lIslam, sehingga mereka dapat memelihara konsistensi dalam menjalankan
ibadah (Rasmuin, 2019).

Berdasarkan hasil penelitian terkait implementasi nilai tasawuf di Pesantren Luhur
Malang, peneliti mengidentifikasi beberapa nilai yang memiliki pengaruh penting
terhadap pengembangan sikap santri.

54



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(2), 50-56 elSSN: 3024-8140

Beberapa nilai tasawuf yang memiliki dampak relevan diantaranya:
a. Nilai Tobat

Tobat sebagai salah satu nilai penting dalam tasawuf diwujudkan sebagai langkah
awal dalam upaya memperbaiki diri. Tobat merupakan penyucian diri dengan mengakui
kesalahan yang telah diperbuat dan tidak akan mengulanginya (Muzzamil & Rismawati,
2022). Penerapan nilai tasawuf di pesantren melalui istighasah dan wiridan. Nilai tobat
yang diterapkan ini bertujuan untuk membentuk santri agar tidak tersesat dalam jalan
yang dilarang agama. Dalam bacaan istighosah, terdapat dzikir istighfar yang dibaca 100
kali, dengan harapan para santri dapat merenungi kesalahan yang telah diperbuat.
Praktik nilai tobat dapat dilihat dengan bagaimana para santri yang juga sebagai
mahasiswa dalam menghadapi permasalahan. Mereka semakin disiplin dalam
menjalankan aktivitas sehari-hari dan selalu melibatkan Allah dalam setiap keputusan
yang diambil.

b. Konsep Zuhud

Zuhud mengacu pada konsep melepaskan harta dan keinginan dunia serta fokus
pada spiritualitas yang tercermin dalam budaya dan perilaku santri. Konsep ini
mengajarkan untuk mengosongkan hati dan pikiran dari cinta tehadap dunia, tanpa
meninggalkan kewajiban dunia. Implementasi zuhud di Pesantren dapat dilihat melalui
perilaku dan etika santri, termasuk kejujuran dan kerendahan hati. Budaya berbagi, baik
dalam hal ilmu pengetahuan maupun makanan telah tertanam dalam diri santri yang
kemudian dapat menciptakan lingkungan yang harmonis.

c. Sabar

Sabar merupakan sikap tenang seseorang ketika ditimpa ujian atau kesulitan. Para
santri di Pesantren Luhur Malang melatih kesabaran dengan mengikuti berbagai aturan
dan kegiatan pesantren, misalnya mengikuti kajian kitab dan diniyah. Sikap sabar dapat
tertanam dalam diri santri melalui penerapan tasawuf sepertiistigfar dan dzikir. Seorang
santri yang menerapkan nilai sabra dapat dilihat dengan tidak mengeluhnya santri dalam
menjalankan kegiatan, belajar dengan rajin, dan selalu semangat dalam menjalankan
aktivitas.

Kesimpulan

Dalam artikel ini peneliti dapat mengambil kesimpulan beberapa hal penting,
sebagai berikut:

Pertama, tahapan implementasi di Pesantren Luhur Malang, yaitu takhalli
(penyucian diri), tahalli (perbuatan terpuiji), dan tajalli (tersingkapnya pengetahuan
ghaib). Melalui tahapan ini, para santri dibimbing untuk membersihkan hati dan
berusaha mendekatkan diri kepada Allah.

Kedua, Media pendidikan yang digunakan dalam penerapan nilai tasawuf di
Pesantren Luhur Malang, seperti pembelajaran dalam kelas, pengajian kitab, dan
halagoh ilmiah, untuk menerapkan nilai-nilai tasawuf. Istighosah, sebagai salah satu
metode, membantu santri mengamalkan nilai-nilai tasawuf secara langsung. Media

55



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(2), 50-56 elSSN: 3024-8140

pendidikan ini memainkan peran penting dalam membina akhlak dan kontrol diri para
santri.

Daftar Pustaka

Hasan, M. S. (2016). Tasawuf akhlaqi dan implikasinya dalam pendidikan agama Islam.
Urwatul Wutsqo, 5(September 2016), 94.

Muzzamil, A., & Rismawati, R. (2022). Pembinaan akhlak santri di Pondok Pesantren Al-
Fattah Pule Tanjunganom Nganjuk. Spiritualita: Journal of Ethics and Spirituality,
6(2), 1-86.

Rasmuin, R. (2019). Konsep dan implementasi pendidikan akhlak pesantren modern:
studi pada Pondok Pesantren Modern Miftahunnajah Sleman. Jurnal
Tarbiyatuna, 10(1), 32-42. https://doi.org/10.31603/tarbiyatuna.v10i1.2400

Triana, N., Yahya, M. D., Nashihin, H., Sugito, S., & Musthan, Z. (2023). Integrasi tasawuf
dalam pendidikan Islam di Pondok Pesantren. Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan
Islam, 12(01), 299-314. https://doi.org/10.30868/ei.v12i01.2917

Yasin, A. F. (2010). Orientasi madrasah dan pengembangan sumber daya manusia
orientasi madrasah dan pengembangan sumber daya manusia. 3(50), 369-384.

Yasin, N., & Sutiah, S. (2020). penerapan nilai-nilai tasawuf dalam pembinaan akhlak
santri pada Pondok Pesantren Miftahul Huda Gading Malang. Al-Musannif, 2(1),
49-68. https://doi.org[10.56324/al-musannif.v2i1.37

56



