
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)  eISSN: 3024-8140 

Volume 2, Issue 2, 2024 pp. 50-56      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 

 

Implementasi nilai tasawuf dalam pembinaan sikap 
santri di Pesantren Luhur Malang 
 

Reza Lailatul Nabilah 
Program Studi Matematika, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: 200601110030@student.uin-malang.ac.id 
 
 

A B S T R A K 

Banyak problem yang terjadi pada remaja seperti terkikisnya nilai moral 
dan etika. Fenomena ini dapat dilihat dari banyaknya perilaku implusif 
remaja dalam menghadapi masalah. Hal ini dapat menjadikan remaja 
kehilangan pola pikir dan perilaku sehat dalam menjalani hidup. 
Implementasi nilai tasawuf dalam perilaku remaja perlu ditingkatkan 
untuk membentuk individu yang bermoral dan beretika. Fokus 
penelitian dalam artikel ini, yaitu: (1) Apa model tasawuf yang diajarkan 
di Pesantren Luhur Malang? (2) Bagaimana implementasi nilai tasawuf di 
Pesantren Luhur Malang? (3) Bagaimana hasil penerapan nilai tasawuf di 

Pesantren Luhur Malang?. Tujuan penulisan artikel ini adalah untuk mengetahui implementasi nilai tasawuf 
dalam pembinaan sikap santri yang juga sebagai mahasiswa di Pesantren Luhur Malang. Pendekatan 
penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan studi kasus dan pengumpulan data 
menggunakan metode observasi. Hasil dari penelitian yang telah dilakukan berupa informasi bahwa nilai 
tasawuf yang diajarkan di Pesantren Luhur Malang adalah nilai tobat, konsep zuhud, dan sabar. Mekanisme 
implementasi nilai tasawuf di Pesantren Luhur Malang yaitu melalui istighosah dan media pendidikan dengan 
model penerapan takhalli, tahalli, dan tajalli.  

A B S T R A C T 

There are many problems that occur in teenagers, such as the erosion of moral and ethical values can be 
seen from the much impulsive behaviour of teenagers in facing problems. This can make teenagers lose 
healthy thought patterns and behaviour in living life. The implementation of Sufism values in adolescent 
behaviour needs to be improved to form moral and ethical individuals. The focus of the research in this 
article is: (1) what model of Sufism is taught at Islamic Boarding School Luhur Malang? (2) How are the 
values of Sufism implemented at Islamic Boarding School Luhur Malang? (3) What are the results of the 
application of Sufism values at the Luhur Malang Islamic Boarding School? The purpose of writing this 
article is to find out the implementation of Sufism values in developing the attitudes of students who are 
also students at the Luhur Islamic Boarding School, Malang. The results of the research that has been 
carried out are information that the values of Sufism taught at Islamic Boarding School Luhur Malang are 
the values of repentance, the concept of asceticism, and patience. Implementing Sufism values at the 
Luhur Malang Islamic Boarding School is through istighosah and educational media with the 
implementation model of takhalli, tahalli, and tajalli. 

 

 

Pendahuluan 

Problematika yang dijumpai di kalangan remaja saat ini mencakup kurangnya 
kemampuan untuk mengelola diri sendiri. Kendali diri yang dimaksud melibatkan aspek 

Kata Kunci: 
implementasi; tasawuf; 
perilaku; remaja; pesantren 
 
Keywords: 
implementation; sufism; 
behavior; youth; islamic 
boarding school 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(2), 50-56   eISSN: 3024-8140 

51 
 

pengendalian emosi, pikiran, dan perilaku sehari-hari. Remaja seringkali berperilaku 
impulsif tanpa mempertimbangkan konsekuensi dari tindakan mereka, baik bagi diri 
sendiri maupun bagi orang lain. Sebagai contoh, sering kita dengar berbagai kasus 
terkait perilaku buruk remaja, termasuk tindakan bunuh diri atau penganiayaan 
terhadap teman. Ini adalah indikasi serius dari betapa pentingnya menangani masalah 
perilaku buruk di kalangan remaja dengan bijak dan efektif. Salah satu pendekatan yang 
dapat digunakan untuk membantu remaja mengatasi masalah perilaku buruk ini adalah 
dengan pendidikan tasawuf (Muzzamil & Rismawati, 2022). Pendidikan yang 
mengembangkan spiritualitas, pemahaman emosi, dan pengendalian diri yang kuat 
untuk bisa membantu remaja dalam mengahadapi tantangan yang mereka hadapi. 
Melalui pembersihan hati dari berbagai macam penyakit hati, seperti sombong, iri, 
merasa paling benar, dan sebagainya. Tasawuf menjadi ajaran agama islam yang 
menjunjung tinggi akhlak yang baik dalam kehidupan sehari-hari.  

Pendekatan tasawuf dapat menjadi kunci dalam proses menyucikan hati manusia 
dari berbagai penyakit hati yang dapat merusak spiritualitas dan moral mereka. Terdapat 
tiga pendekatan utama tasawuf sesuai yang dikelompokkan para ulama, yaitu tasawuf 
akhlaki, tasawuf amali, dan tasawuf falsafi yang masing-masing memiliki fokus dan 
metode yang berbeda. Tasawuf akhlaki adalah pendekatan dalam memahami etika 
dalam kehidupan sehari-hari, tasawuf amali adalah pendekatan yang mendalamkan 
pada ibadah dan amalan seseorang, dan tasawuf falsafi adalah pendekatan yang 
berorientasi pada pemikiran. Dengan ketiga tasawuf ini dapat menghalangi penyakit 
hati dan lebih mendekatkan diri kepada Allah (Hasan, 2016). 

Nilai tasawuf seperti ikhlas, zuhud, qona’ah dapat digunakan untuk membina 
mental para remaja. Dengan mengajarkan nilai tersebut kepada remaja dengan 
melakukan latihan atau riyadhah untuk mengamalkannya, dapat membantu para remaja 
dalam menjaga hati agar tetap bersih dari berbagai penyakit hati yang akan muncul. 
Selain itu juga dapat membentuk karakter yang kuat dan moralitas baik dalam 
masyarakat (N. Yasin & Sutiah, 2020). 

 Pesantren telah dikenal sebagai lembaga pendidikan Islam yang sangat 
berpengaruh untuk menjaga ajaran Islam saat ini. Pesantren menyediakan lingkungan 
yang tepat dalam pembelajaran tasawuf yang mendalam. Pendidikan tasawuf di 
pesantren adalah tradisi keilmuan islam yang dapat menambah pemahaman dan 
pengalaman spiritual santri (Triana et al., 2023). Pesantren juga mengajarkan nilai-nilai 
kehidupan, moralitas, dan etika yang diperlukan dalam tasawuf. Hal ini menjadi pondasi 
kuat bagi santri untuk menjalani kehidupan sehari-hari dengan penuh kesadaran. 

Selain menjadi pusat kelimuan Islam yang berpengaruh, pesantren juga 
mempunyai peran penting dalam membentuk karakter santri, terutama di lingkungan 
mahasiswa (A. F. Yasin, 2010). Pesantren mahasiswa adalah pesantren dalam lingkup 
mahasiswa yang harus memadukan tuntutan akademis modern dengan nilai spiritual 
yang mereka pelajari di pesantren. Mereka perlu belajar mengendalikan diri agar 
mencapai kesuksesan akademis tanpa mengabaikan nilai dan prinsip agama. Pendidikan 
tasawuf membantu mereka dalam mengatasi tekanan akademis tanpa mengorbankan 
spiritual mereka.  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(2), 50-56   eISSN: 3024-8140 

52 
 

Berdasarkan dari pemaparan di atas, artikel ini akan membahas mengenai 
penerapan nilai tasawuf dalam pembinaan sikap santri di Pesantren Luhur Malang. 
Kajian ini dilakukan untuk melihat bagaimana pengaruh nilai tasawuf terhadap kontrol 
diri mahasiswa dalam berperilaku dengan mengambil pendekatan konseptual. Metode 
penelitian ini akan berfokus pada analisis teoritis dan pemahaman konseptual mengenai 
pengaruh nilai tasawuf terhadap santri yang berada di lingkungan pesantren mahasiswa 
dalam perilaku kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, artikel ini akan memberikan 
pemahaman mendalam tentang bagaimana nilai tasawuf dapat mempengaruhi sikap 
santri di Pesantren Luhur Malang. 

Pembahasan  

Tasawuf  

Tasawuf secara terminologi menurut Syekh Ahmad Zorruq, seorang tasawuf dari 
Maroko merupakan ilmu yang dapat membersihkan hati dan mendekatkan diri kepada 
Allah dengan menggunakan pengetahuan. Pengetahuan yang dimaksud adalah 
pengetahuan yang memiliki hubungan untuk menjaga dan memperbaiki amalan dengan 
batasan syariah Islam. Sedangkan Imam Junaidi, seorang tokoh tasawuf dari Baghdad 
mengartikan tasawuf sebagai sikap dengan mengambil sifat mulia dan meninggalkan 
sifat rendah. Tasawuf juga diartikan dengan bersatunya hati dengan Allah dan dapat 
dilakukan dengan menghilangkan keinginan hawa nafsu demi menguatkan jiwa dan 
mendekatkan diri kepada Allah. Hawa nafsu menurut Imam Junaidi adalah sesuatu yang 
rendah bahkan hina. Berdasarkan kedua pendapat tokoh tasawuf tersebut, dapat 
diambil kesimpulan makna tasawuf adalah bentuk latihan dengan kesungguhan untuk 
membersihkan jiwa sebagai sarana mendekatkan diri dan berserah diri kepada Allah. 
Tasawuf berkaitan erat dengan akhlak dan membangun spiritual. Pendidikan tasawuf 
dapat digunakan sebagai sarana membangun pengembangan moral dan spiritual 
seseorang. Tasawuf dititikberatkan pada penyucian jiwa dan perbaikan akhlak. 
Pendidikan tasawuf meliputi pengembangan karakter, kasih sayang, kedamaian batin 
dan keharmonisan sosial (Hasan, 2016).  

Model Penerapan Tasawuf di Pesantren Luhur Malang 

Dalam menerapkan nilai tasawufmemberikan 3 tahapan berdasarkan pendapat 
Imam Ghazali (Hasan, 2016), diantaranya: 

a. Takhalli 

Takhalli merupakan tahapan penyucian diri dari penyakit hati, seperti dengki, riya’, 
buruk sangka, pemarah, dan kikir. Takhalli juga memiliki arti menjauhkan diri dari 
kenikmatan duniawi. Menurut kelompok sufi, kenikmatan duniawi harus dihilangkan 
dari diri untuk mencapai kenikmatan yang hakiki, yaitu mencapai keridhaan Allah. 
Penerapan tahapan ini di Pesantren Luhur Malang dapat melalui puasa atau 
menyedikitkan makan dimana seseorang dapat mengendalikan nafsu dalam dirinya 
sehingga dapat terhindar dari perilaku tercela. Selain itu, dengan adanya berbagai 
kegiatan pesantren yang ada membuat para remaja atau santri ini menjauh dari 
kenikmatan duniawi.  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(2), 50-56   eISSN: 3024-8140 

53 
 

b. Tahalli 

Tahalli adalah tahapan membiasakan diri melakukan perbuatan terpuji. Manusia 
yang mengisi hatinya dengan perilaku terpuji akan menjadi terang sehingga dapat 
menerima cahaya ilahi, karena hati yang kotor tidak dapat menerimanya. Jika hati 
seseorang terang, maka segala tindakan akan dilakukan dengan rasa ikhlas sebagai 
wujud ibadah kepada Allah, ikhlas bekerja untuk melayani kepentingan keluarga, 
masyarakat dengan tanpa mengharap balasan kecuali dari Allah. 

Kosongnya perilaku tercela dalam tahap takhalli dapat diisi dengan melakukan 
perbuatan tepuji yang ada pada tahapan tahalli. Kedua tahapan ini sangat berkaitan erat. 
Tahap tahalli ini dapat diterapkan melalui pembacaan simtudduror, yasin dan tahlil, 
salawat kepada nabi, roan, dan sebagainya. Setiap terjadinya  pengosongan diri 
langsung diberikan perbuatan yang terpuji. Dengan ini diharapkan para santri terbiasa 
dalam melakukan perkara baik.  

c. Tajalli 

Tajalli adalah tersingkapnya perkara ghaib yang menjadi pengetahuan kita karena 
nur yang dipancarkan Allah ke dalam hati. Tajalli adalah tanda yang ditanamkan dalam 
diri manusia oleh Allah agar dapat disaksikan. Setiap cahaya yang dilimpahkan, 
seseorang yang menerimanya akan hanyut dalam kebaikan. Ini merupakan tahap 
terakhir dari model penerapan nilai tasawuf. Setiap orang yang berhasil pada tahapan 
ini dapat dilihat dari ibadahnya, perilaku tehadap sesame makhluk Allah, dan cara 
menyelesaikan masalah, maka akan terbuka nur Ilahi pada dirinya. Nur ghaib ini hanya 
bisa dilihat oleh guru yang membimbing para santri. Santri yang sudah pada tahap tajalli 
akan istiqomah dalam menjaga amalan yang telah diterapkan di Pesantren Luhur Malang 
dalam kehidupannya. 

Implementasi Nilai Tasawuf di Pesantren Luhur Malang 

Dari ketiga tahapan yang telah disebutkan diatas, nilai tasawuf dapat diterapkan 
melalui berbagai program yang ada di Pesantren Luhur Malang, diantaranya: 

Istighosah  

Nilai tasawuf dapat diterapkan melalui kegiatan salat berjamaah dan istighosah. 
Kegiatan ini dapat digunakan sebagai sarana awal dalam mendekatkan diri kepada Allah. 
Pembacaan istighosah dilakukan dua kali dalam satu hari ketika selesai salat subuh dan 
maghrib berjamaah. Bacaan istighosah ini disusun oleh Prof. Dr. KH. Achmad Muchdor, 
S.H , selaku pendiri Pesantren Luhur yang berisi wirid, diantaranya terdapat tawasul, 
asmaul husna, dan beberapa hizb. 

Melalui istighosah, para santri diharapkan menjadi terbiasa untuk melantunkan 
wirid dalam kehidupan sehari-hari. Menghafalkan istighosah dan melantunkan 
istighosah setiap hari, membuat para santri mengamalkan nilai tasawuf secara langsung. 
Hal tersebut dapat memudahkan para santri atau mahasiswa dalam membersihkan hati 
dan memberikan ketenangan jiwa.   

 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(2), 50-56   eISSN: 3024-8140 

54 
 

Media Pendidikan 

Berdasarkan pengamatan yang telah dilakukan, media pendidikan tasawuf di 
Pesantren Luhur Malang terdapat tiga media pendidikan. Berikut media pendidikan 
tasawuf yang ada di Pesantren Luhur Malang: 

a. Pembelajaran Dalam Kelas 

Pembelajaran dalam kelas ini berupa program madrasah diniyah yang diikuti oleh 
santri baru. Pembelajaran diniyah ini ditempuh oleh santri selama dua tahun dengan 3 
tingkatan kelas, yaitu kelas A, B, dan C. Pelajaran yang dikaji di madrasah diniyah ini 
berupa ilmu nahwu, sharaf, tauhid, tajwid, dan sorogan. Pengajaran pada kelas B dan C 
sebagai pengenalan dan pemantapan teori yang kemudian di kelas A akan difokuskan 
pada sorogan kitab.  

b. Pengajian Kitab 

Pengajian kitab di Pesantren Luhur Malang dilakukan 2 kali, yaitu sore dan malam 
hari. Setiap harinya kitab yang dikaji berbeda-beda yang diajarkan oleh para dewan kyai. 
Pengajian sore dilaksanakan setelah shalat ashar, sednagkan pengajian malam 
dilaksanakan setelah shalat isya’ dan bersamaan dengan madrasah diniyah. Pengajian 
kitab sore ini diikuti oleh seluruh santri, sedangkan di malam hari diikuti oleh santri yang 
sudah lulus dari madrasah diniyah.  

c. Halaqoh Ilmiah 

Halaqoh ilmiah dilaksanakan setelah shalat subuh dan istighosah. Kegiatan ini 
semacam forum diskusi seluruh santri dengan materi yang disampaikan oleh dua santri 
yang telah ditunjuk sebelumnya. Halaqoh ilmiah ini sebagai media untuk santri berpikir 
secara kritis. Kegiatan istighosah yang didalamnya kita melakukan olah hati dan olah 
rasa, pada halaqoh ini para santri diajarkan untuk olah pikiran di pagi hari. Berbagai 
bidang yang berbeda akan dibahas setiap harinya pada forum ini, seperti bidang 
ekonomi, sains, filsafat, dan sebagainya.  

Hasil Penerapan Nilai Tasawuf dalam Pembinaan Sikap di Pesantren Luhur Malang 

Nilai tasawuf yang diterapkan pada Pesantren Luhur Malang memiliki salah satu 
tujuan untuk membina akhlak para santri agar lebih mendelatkan diri kepada Allah. Salah 
satu visi utama yang menjadi fokus Pesantren Luhur Malang adalah menghasilkan para 
santri yang memiliki keimanan kuat, bertaqwa, berbudi luhur, dan berkepribadian yang 
mencerminkan karakter bangsa. Hal tersebut dapat dicapai melalui implementasi nilai 
tasawuf yang terintegrasi dalam pendidikan pesantren. Dengan terbentuknya akhlak 
yang kuat, para santri dapat mengembangkan kesadaran terhadap praktik ibadah dalam 
agama Islam, sehingga mereka dapat memelihara konsistensi dalam menjalankan 
ibadah (Rasmuin, 2019). 

Berdasarkan hasil penelitian terkait implementasi nilai tasawuf di Pesantren Luhur 
Malang, peneliti mengidentifikasi beberapa nilai yang memiliki pengaruh penting 
terhadap pengembangan sikap santri.  

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(2), 50-56   eISSN: 3024-8140 

55 
 

Beberapa nilai tasawuf yang memiliki dampak relevan diantaranya:  

a. Nilai Tobat 

Tobat sebagai salah satu nilai penting dalam tasawuf diwujudkan sebagai langkah 
awal dalam upaya memperbaiki diri. Tobat merupakan penyucian diri dengan mengakui 
kesalahan yang telah diperbuat dan tidak akan mengulanginya (Muzzamil & Rismawati, 
2022). Penerapan nilai tasawuf di pesantren melalui istighasah dan wiridan. Nilai tobat 
yang diterapkan ini bertujuan untuk membentuk santri agar tidak tersesat dalam jalan 
yang dilarang agama. Dalam bacaan istighosah, terdapat dzikir istighfar yang dibaca 100 
kali, dengan harapan para santri dapat merenungi kesalahan yang telah diperbuat. 
Praktik nilai tobat dapat dilihat dengan bagaimana para santri yang juga sebagai 
mahasiswa dalam menghadapi permasalahan. Mereka semakin disiplin dalam 
menjalankan aktivitas sehari-hari dan selalu melibatkan Allah dalam setiap keputusan 
yang diambil. 

b. Konsep Zuhud 

Zuhud mengacu pada konsep melepaskan harta dan keinginan dunia serta fokus 
pada spiritualitas yang tercermin dalam budaya dan perilaku santri. Konsep ini 
mengajarkan untuk mengosongkan hati dan pikiran dari cinta tehadap dunia, tanpa 
meninggalkan kewajiban dunia. Implementasi zuhud di Pesantren dapat dilihat melalui 
perilaku dan etika santri, termasuk  kejujuran dan kerendahan hati. Budaya berbagi, baik 
dalam hal ilmu pengetahuan maupun makanan telah tertanam dalam diri santri yang 
kemudian dapat menciptakan lingkungan yang harmonis. 

c. Sabar 

Sabar merupakan sikap tenang seseorang ketika ditimpa ujian atau kesulitan. Para 
santri di Pesantren Luhur Malang melatih kesabaran dengan mengikuti berbagai aturan 
dan kegiatan pesantren, misalnya mengikuti kajian kitab dan diniyah. Sikap sabar dapat 
tertanam dalam diri santri melalui penerapan tasawuf seperti istigfar dan dzikir. Seorang 
santri yang menerapkan nilai sabra dapat dilihat dengan tidak mengeluhnya santri dalam 
menjalankan kegiatan, belajar dengan rajin, dan selalu semangat dalam menjalankan 
aktivitas. 

Kesimpulan 

Dalam artikel ini peneliti dapat mengambil kesimpulan beberapa hal penting, 
sebagai berikut: 

Pertama, tahapan implementasi di Pesantren Luhur Malang, yaitu takhalli 
(penyucian diri), tahalli (perbuatan terpuji), dan tajalli (tersingkapnya pengetahuan 
ghaib). Melalui tahapan ini, para santri dibimbing untuk membersihkan hati dan 
berusaha mendekatkan diri kepada Allah. 

Kedua, Media pendidikan yang digunakan dalam penerapan nilai tasawuf di 
Pesantren Luhur Malang, seperti pembelajaran dalam kelas, pengajian kitab, dan 
halaqoh ilmiah, untuk menerapkan nilai-nilai tasawuf. Istighosah, sebagai salah satu 
metode, membantu santri mengamalkan nilai-nilai tasawuf secara langsung. Media 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(2), 50-56   eISSN: 3024-8140 

56 
 

pendidikan ini memainkan peran penting dalam membina akhlak dan kontrol diri para 
santri. 

Daftar Pustaka  

Hasan, M. S. (2016). Tasawuf akhlaqi dan implikasinya dalam pendidikan agama Islam. 
Urwatul Wutsqo, 5(September 2016), 94. 

Muzzamil, A., & Rismawati, R. (2022). Pembinaan akhlak santri di Pondok Pesantren Al-
Fattah Pule Tanjunganom Nganjuk. Spiritualita: Journal of Ethics and Spirituality, 
6(2), 1–86. 

Rasmuin, R. (2019). Konsep dan implementasi pendidikan akhlak pesantren modern : 
studi pada Pondok Pesantren Modern Miftahunnajah Sleman. Jurnal 
Tarbiyatuna, 10(1), 32–42. https://doi.org/10.31603/tarbiyatuna.v10i1.2400 

Triana, N., Yahya, M. D., Nashihin, H., Sugito, S., & Musthan, Z. (2023). Integrasi tasawuf 
dalam pendidikan Islam di Pondok Pesantren. Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan 
Islam, 12(01), 299–314. https://doi.org/10.30868/ei.v12i01.2917  

Yasin, A. F. (2010). Orientasi madrasah dan pengembangan sumber daya manusia 
orientasi madrasah dan pengembangan sumber daya manusia. 3(50), 369–384. 

Yasin, N., & Sutiah, S. (2020). penerapan nilai-nilai tasawuf dalam pembinaan akhlak 
santri pada Pondok Pesantren Miftahul Huda Gading Malang. Al-Musannif, 2(1), 
49–68. https://doi.org/10.56324/al-musannif.v2i1.37 

   

 


