
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 1, Issue 3, 2023 pp. 405-413      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Tafsir tematik: berbuat kebajikan dalam perspektif al-
Qur’an 

 

Yogi Ainuz Zumar 
Program Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim 
e-mail: 210101110060@student.uin-malang.ac.id   
 
 

A B S T R A K 
Artikel ini mengkaji tentang nilai kebaikan dalam perspektif Al-Qur'an 
melalui pendekatan tafsit tematik. Dari kajian yang dilakukan terhadap 
ayat-ayat keutamaan dalam Al-Qur'an terlihat bahwa dalam berbuat 
baik kita tidak dibeda-bedakan oleh Allah, antara lain dalam hal jenis 
kelamin, derajat, kedudukan, dan lain-lain. , dan mencapai ridha-Nya. 
Dengan demikian, nilai kebaikan dalam pandangan Islam begitu tinggi, 
sehingga kita diajak untuk berlomba-lomba berbuat baik mulai dari 
anak-anak, remaja, dewasa, hingga kakek-nenek. Karena pentingnya 

berbuat baik, Rasulullah SAW bersabda dan mengajak umat manusia untuk bersegera berbuat baik sebelum 
kita tidak dapat melakukannya di lain waktu dan akhirnya tanpa sepengetahuan manusia ajal menjemput 
kita. Penelitian ini menggunakan metode tafsir tematik, analisis deskripsi ayat-ayat kebajikan yang bernilai 
tinggi. 

 
A B S T R A C T 

This article examines the value of goodness from the perspective of the Qur'an through a thematic tafsit 
approach. From the study conducted on the virtue verses in the Qur'an, it can be seen that in doing good 
deeds, we are not differentiated by Allah, including in terms of gender, degree, position, etc. Unless you 
do it sincerely, sincerely, and achieve His pleasure. Thus, the value of kindness is so high in Islamic view, 
that we are invited to compete in doing good from children, teenagers, adults, to grandparents. Due to 
the importance of doing good, the Prophet said and invited humanity to hasten to do good before we 
could not make it at another time and finally without human knowledge our death was picked up. This 
study uses the method of thematic interpretation, analysis of descriptions of high-value virtue verses. 

 

 

Pendahuluan 

Sebagai manusia kita diciptakan bukan hanya untuk beribadah kepada Allah 
semata, tetapi untuk mensyukuri nikmat serta anugerah dari sang pencipta dengan cara 
Allah memerintahkan untuk berbuat kebajikan kepada sesama manusia atau makhluk 
lainnya untuk bekal nanti di akhirat. Agar kita senantiasa melakukan kebajikan tersebut, 
Allah menampakkan ganjaran atau balasan bagi yang melakukannya, baik itu nikmat 
didunia maupun pahala diakhirat (Mubasirun, 2021:185-186). 

Kata Kunci: 
Nilai kebajikan; al-Qur’an; 
tafsir tematik 
 
Keywords: 
Virtue values, al-Qur’an, 
thematic interpretation 
 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:210101110060@student.uin-malang.ac.id


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(3), 405-413   eISSN: 3024-8140 

406 
 

Namun perintah kebajikan saja pun tak cukup agar dalam diri kita memiliki jiwa 
kompetitif yang menggebu-gebu, diperlukannya menanamkan dalam diri dengan 
mengimani rukun iman beserta harinya sampai meresap kedalam jiwa sehingga 
terdorong untuk berbuat kebajikan dan lama-kelamaan timbul rasa prihatin terhadap 
lingkungan sekitarpun ikut tertolong juga. Seperti halnya yang tercantum dalam Q.S Ar-
Ra’du:11 yang berarti “…Sesungguhnya Allah tidak mengubah keadaan suatu kaum 
(masyarakat) sampai mereka mengubah (terlebih dahulu) apa yang ada pada diri 
mereka…”. 

Ayat tersebut menjelaskan bahwa perlunya perubahan dalam diri menjadi lebih 
baik agar mendapatkan feedback baik pula termasuk kepada sesama manusia maupun 
makhluk lainnya, sehingga interaksi antar sesama bersinergi dengan baik.  

Oleh karena itu Allah SWT sangat mengutamakan berbuat kebaikan, terlebih lagi 
kita diperintahkan untuk menyegerakan berbuat kebajikan tersebut dan jangan sampai 
menunda kesempatan tersebut kecuali adanya udzur syar’i. Barangkali Allah menutup 
waktu hidupmu dengan kematian, musibah, ataupun cobaan dan hanya membawa amal 
yang kamu kumpulkan saat itu juga. Walaupun bukan orang yang pertama mengerjakan 
kebajikan tersebut, paling tidak sudah memiliki niat terdalam untuk melakukannya dan 
sudah berusaha semaksimal mungkin untuk menjadi versi yang terbaik dihadapan Allah.  

Jangan khawatir jika amal perbuatan kita tidak membawa keuntungan apapun, 
karena Allah SWT sudah menjanjikan bahwa perbuatan baik yang kita lakukan selama 
didunia akan membawa dampak baik pula didunia maupun akhirat. Jadi jangan ragu 
untuk mulai berbuat kebajikan kepada siapapun kapanpun dan dimanapun, dan Allah 
SWT menyukai hambanya yang suka berbuat kebajikan apalagi melakukannya dengan 
tulus, ikhlas, serta mengharap ridha-Nya. Maka dari itu dalam artikel ini dijelaskan 
mengenai orang yang berbuat kebajikan dalam persepektif Al-Qur’an.  

Metode Penelitian 

Dalam artikel ini, penulis menggunakan jenis penelitian bersifat (library research), 
yakni menginput, menelusuri, membaca, mempelajari, serta mengkaji data-data tertulis 
seperti buku, jurnal, kamus, maupun literatur lainnya yang terdapat dalam perpustakaan 
(Nazir, 1988: 111). Adapun metode penelitian yang kami gunakan yaitu Tafsir Maudhu’I, 
dimana mengkaji serta menjabarkan ayat-ayat Al-Qur’an dengan menentukan pokok 
permasalahan yang akan dikaji kemudian dikumpulkan dan ditelaah dengan tujuan serta 
topik masalah yang sama. Yang terakhir membuat kesimpulan sebagai jawaban Al-
Qur’an atas masalah yang dibahas (Muin, Mardan, Achmad, 2011: 113). 

Pembahasan 

Makna Kebajikan (Al-Birr) 

Menurut M. Quraish Shihab yang dikutip oleh Mubasirun, kata al-birr bermakna 
kebajikan yang mencakup dalam skala yang luas meliputi keduniaan, akhirat, maupun 
interaksi. Secara istilah syariah, kata al-birr ialah segala sesuatu yang bisa dijadikan 
sarana untuk taqarrub kepada Allah yakni iman, amal sholeh, dan akhlak mulia.  Dalam 
hal keduniaan berkaitan dengan amal perbuatan yang dilakukan selama didunia 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(3), 405-413   eISSN: 3024-8140 

407 
 

terhadap sesama manusia ataupun makhluk lainnya. “Barangsiapa yang berbuat 
kebajikan dengan mengamalkan perbuatan baiknya berkenaan dengan dunia maupun 
akhiratnya dengan penuh kebenaran dan kesempurnaan maka ia akan mendapat 
kebahagiaan pula didunia dan akhirat tersebut”. Sesungguhnya kebajikan yang 
sempurna ialah orang yang mengimani rukun iman beserta harinya dengan 
kesungguhan yang nyata hingga meresap kedalam jiwa dan membuahkan amal-amal 
shaleh. Jadi seseorang yang memiliki kebajikan yang sempurna harus dimulai dari 
menanamkan dalam diri dengan mengimani rukun iman beserta harinya kemudian 
terdorong untuk beramal shaleh atau berbuat kebajikan sehingga berpengaruh baik 
terhadap lingkungan sekitar.  

Contoh pengaplikasian dari kebajikan yang sempurna yakni mengorbankan 
kepentingan orang lain diatas kepentingan diri sendiri seperti memberi harta yang 
dicintainya  kepada orang yang lebih membutuhkan (fakir, miskin, musafir, dll) secara 
tulus tanpa mengharap imbalan apapun untuk meraih ridha-Nya seperti yang tercantum 
dalam Q.S Ali-Imran : 92 yang berisi perintah bersedekah untuk mencapai kebajikan yang 
sempurna. Sedangkan dalam urusan akhirat berkenaan dengan iman dan Islam dimana 
keduanya merupakan perbuatan hati dan anggota badan.  

Kemudian Quraish membagi kebajikan menjadi tiga macam, diantaranya kebajikan 
dalam hal beribadah, kebajikan dalam hal melayani keluarga, dan kebajikan dalam hal 
berinteraksi dengan social. Sedangkan dalam hadits Wabishah bin Ma’bad ra., 
menerangkan makna kebajikan ialah segala hal yang mendatangkan ketenangan melalui 
hati dan jiwa. Kata al-Birr juga berarti ketaatan, kebaikan, kebenaran, dan banyak 
berbuat kebajikan. Kata yang terdiri dari ba’ dan ra’ ini memiliki dua makna yakni 
(Mubasirun, 2021:187-188): 

1. Kebenaran, dalam arti membenarkan atau menepati janji tersebut dengan 
ucapannya dan membenarkan perintah tersebut dengan tingkah lakunya (taat). 

2. Daratan, berasal dari kata barriyah yang memiliki lingkup yang luas untuk bisa banyak 
berbuat kebajikan. Menurut quraish shihab dalam tafsirnya al-lubab, konsep luas ini 
berarti kita dapat melakukan berbagai kebajikan dalam bentuk apapun baik muslim 
maupun non muslim selama tidak membahayakan atau berdampak buruk bagi umat 
Islam. 

Dari kedua pengertian diatas maka dapat disimpulkan bahwasanya kata al-Birr 
ialah perlakuan baik antar sesama manusia atau makhluk lainnya. Atau juga bisa 
diartikan perbuatan sebagai wujud ketaatan kepada Allah dan proses pendekatan 
kepada sang pencipta terhadap hambanya baik lahiriyyah maupun batiniyyah. Adapun 
ayat-ayat al-Qur’an yang didalamnya mengandung kata “Birr” sehingga memunculkan 
konsep atau kata baru diantaranya (Mubasirun, 2021:189-191):  

a. Amr 

Kata Amr berarti perintah, yang berfungsi dari kata al-birr untuk menyuruh kita 
berbuat kebajikan. Allah SWTberfirman dalam Q.S Al-Baqarah: 44 yang berbunyi: 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(3), 405-413   eISSN: 3024-8140 

408 
 

را وَتَ نْسَوْنَ انَْ فُسَكُ  لْبا لُوْنَ الْكاتٰبَ ۗ اَفَلََ تَ عْقالُوْنَ اَتََْمُرُوْنَ النَّاسَ بِا مْ وَانَْ تُمْ تَ ت ْ  

 

Artinya: 

“Mengapa kamu menyuruh orang lain (mengerjakan) kebajikan, sedangkan kamu 
melupakan dirimu sendiri, padahal kamu membaca kitab (Taurat)? Tidakkah kamu 
mengerti?” 

b. Taqwa 

Kata al-birr bermakna taqwa, sebagaimana yang terkandung dalam Q.S Al-Baqarah 
:189 yang berbunyi : 

 

نْ تََْتُوا الْبُ يُ وْتَ  ُّ بِاَ لَُوْنَكَ عَنا الَْْهالَّةا ۗ قُلْ هايَ مَوَاقايْتُ لالنَّاسا وَالْْجَرا ۗ وَليَْسَ الْبا َّ مَنا ات َّ  يَس   قٰىۚ مانْ ظهُُوْراهَا وَلٰكانَّ الْبا
اَ ۖ وَات َّقُوا اللّرَٰ لَعَلَّكُمْ تُ فْلاحُوْنَ   وَأْتُوا الْبُ يُ وْتَ مانْ ابَْ وَابِا

Artinya: 

“Mereka bertanya kepadamu (Muhammad) tentang bulan sabit. Katakanlah, “Itu 
adalah (penunjuk) waktu bagi manusia dan (ibadah) haji.” Dan bukanlah suatu 
kebajikan memasuki rumah dari atasnya, tetapi kebajikan adalah (kebajikan) orang 
yang bertakwa. Masukilah rumah-rumah dari pintu-pintunya, dan bertakwalah kepada 
Allah agar kamu beruntung.” 

c. Infaq 

Kata al-birr memiliki makna infaq, sebagaimanan yang tercantum dalam Q.S al-
Maidah: 92 yang berbunyi: 

 

اَ عَلٰى رَسُوْلانَا الْ  تُمْ فاَعْلَمُوْْٓا اَنََّّ عُوا الرَّسُوْلَ وَاحْذَرُوْا ۚفاَانْ تَ وَلَّي ْ َ وَاَطاي ْ عُوا اللّرٰ بَ لٰغُ الْمُبايُْ وَاَطاي ْ  

Artinya: 

“Kamu tidak akan memperoleh kebajikan sebelum kamu menginfakkan sebagian harta 
yang kamu cintai. Dan apapun yang kamu infakkan, tentang hal itu sungguh, Allah 
Maha Mengetahui.” 

d. Ikhlas 

Kata al-birr bermakna ikhlas, sebagaimana yang terkandung dalam Q.S al-Ankabut: 
65 yang berbunyi: 

 

يْنَ ەۚ فَ لَمَّا نَرٰىهُمْ االََ الْبَرا ااذَا هُمْ يُشْراكُوْنَ  فاَاذَا ركَابُ وْا فِا الْفُلْكا  يَْ لَهُ الدرا َ مُُلْاصا دَعَوُا اللّرٰ  

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(3), 405-413   eISSN: 3024-8140 

409 
 

Artinya: 

“Maka apabila mereka naik kapal, mereka berdoa kepada Allah dengan penuh rasa 
pengabdian (ikhlas) kepada-Nya, tetapi ketika Allah menyelamatkan mereka sampai ke 
darat, malah mereka kembali mempersekutukan (Allah).” 

Kebajikan menurut perspektif Al-Qur’an dan Hadits 

Berlomba-lomba dalam kebaikan 

Allah menyuruh kita untuk berlomba-lomba dalam melakukan kebaikan dan 
memperoleh amal sholeh sebanyak mungkin. Dan amal sholeh tersebut tidak akan sia-
sia dan terputus karena terkumpul pada hari akhir nanti dan sebagai bekal yang dibawa 
saat perhitungan tiba (Hamka. 2004: hlm 18). Sebagaimana yang tercantum dalam Q.S 
Al-Baqarah: 148 yang berbunyi: 

عًا ۗ اانَّ  ي ْ ُ جَاَ هَا فاَسْتَباقُوا الَْْيْْٰتاۗ ايَْنَ مَا تَكُوْنُ وْا يََْتا باكُمُ اللّرٰ   اللّرَٰ عَلٰى كُلرا شَيْءٍّ قَدايْ رٌ وَلاكُلرٍّ وراجْهَةٌ هُوَ مُوَلراي ْ

Artinya: “Bagi setiap umat ada kiblat yang dia menghadap ke arahnya. Maka, 
berlomba-lombalah kamu dalam berbagai kebajikan. Di mana saja kamu berada, pasti Allah 
akan mengumpulkan kamu semuanya. Sesungguhnya Allah Mahakuasa atas segala 
sesuatu”. 

Dalam tafsir Al-Misbah yang dikutip oleh Muhammad Alan, bahwa surat ini 
dipahami dalam tiga penafsiran yang dirangkum menjadi satu (Juhri, 2018:122-123): 

Setiap umat memiliki kiblat dan syari’atnya masing-masing. Seperti orang-orang 
Yahudi kiblatnya ialah menghadap Baitul Maqdis yang dibangun oleh Nabi Sulaiman, 
sedangkan kiblatnya orang-orang Islam ialah Masjidil Haram yang ditetapkan langsung 
dari Allah SWT. Demikian juga dengan para penyembah berhala ialah menghadap 
berhala yang mereka sembah. Dari berbagai kalangan umat tersebut, Allah 
memerintahkan agar kita berlomba-lomba dalam berbuat kebaikan baik itu non-muslim 
maupun muslim. Meskipun beberapa dari mereka tidak menyembah Allah SWT, namun 
Allah SWT memaklumi hal tersebut. Sehingga dapat disimpulkan bahwa siapapun yang 
mereka sembah, Allah SWT tetap mengumpulkan mereka diakhirat kelak untuk diberi 
keputusan yang hak. 

Sedangkan menurut para mufasir mengatakan, maksud ayat ini ialah semua agama 
berdasar pada satu tujuan yakni beriman dan beramal saleh. Ayat ini tidak memandang 
latarbelakang social maupun agama mereka berasal, karena hal tersebut akan 
memunculkan yang namanya sebuah perselisihan. Namun ayat ini mengajarkan kita 
untuk selalu berbuat baik kepada siapapun dan dimanapun, dan justru mendorong 
mereka untuk selalu bantu-membantu dalam urusan dunia. 

Golongan Pewaris Al-Qur’an dalam berbuat kebaikan 

 Menurut Ustad Adi Hidayat yang dikutip oleh Hamid dan Salimatun 
mengemukakan bahwa pewaris Al-Qur’an akan diberikan kepada orang-orang yang 
terpilih. Orang-orang yang terpilih tersebut ialah sebagian umat dari Nabi Muhammad 
SAW, bukan dari kehebatan yang dimiliki mereka melainkan anugerah dari Allah SWT 
(Amirrudin et al., 2017). Sebagaimana yang tercantum dalam Q.S Fatir: 32 yang berbunyi: 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(3), 405-413   eISSN: 3024-8140 

410 
 

 

ٌ لرانَ فْ  هُمْ ظاَلِا ن ْ  فَما
نَا مانْ عابَادانََۚ هثَُّ اَوْرثَْ نَا الْكاتٰبَ الَّذايْنَ اصْطَفَي ْ لْْيَْْٰتا بِااذْنا  ٖۚ  سا هُمْ سَاباقٌٌۢ بِا ن ْ دٌ وَۚما هُمْ مُّقْتَصا ن ْ وَما

 اللّرٰا ذٰۗلاكَ هُوَ الْفَضْلُ الْكَبايُْْۗ 
Artinya: 
“Kemudian Kitab itu Kami wariskan kepada orang-orang yang Kami pilih di antara hamba-
hamba Kami, lalu di antara mereka ada yang menganiaya diri mereka sendiri dan di antara 
mereka ada yang pertengahan dan di antara mereka ada (pula) yang lebih dahulu berbuat 
kebaikan dengan izin Allah. Yang demikian itu adalah karunia yang amat besar”. 

 Bahwa dalam surah Fatir ayat 32 diatas membagi penghafal Al-Qur’an menjadi tiga 
golongan yakni (Rosyidah & Wantini, 2021): 

1. Dzalimun Li Nafsihirosida 

 Golongan pertama ini ialah orang yang menzalimi mereka sendiri. Mereka 
dianggap menzalimi mereka sendiri dikarenakan ada waktu atau kesempatan yang 
seharusnya mereka pergunakan untuk beribadah taqqarrub kepada Allah namun 
mereka malah mengabaikan perintah dan larangan tersebut. Pada hakikatnya golongan 
ini beribadah serta beramal shaleh hanya ditujukan untuk diri mereka sendiri bukan 
untuk mencapai ridha Allah SWT. Adapun disaat mereka mendapatkan hidayah, nikmat 
iman serta Islam namun mereka tidak memiliki jiwa kompetitif dalam berbakti dan 
berbuat kebajikan. 

 Golongan ini lebih banyak melakukan dosa daripada yang diperintahkan Allah SWT 
meskipun tidak membuat mereka keluar dari keislaman, karena mereka lebih memilih 
melakukan hal yang diharamkan daripada kewajiban. Hal ini sebanding dengan   Q.S Al-
Hujurat: 11, yang menjelaskan tentang larangan untuk tidak saling mengolok-mengolok, 
yang demikian itu bisa jadi orang yang diperolok-olok lebih baik dari yang memperolok-
olok. Yang dimaksud dari ayat tersebut ialah bahwa para penghafal Al-Qur’an tidak 
hanya sekedar menghafal ayat-ayat al-qur’an saja, namun ia harus memahami dan 
mentadabburi maknannya jangan sampai ayat yang dihafalnya tidak membimbingnya 
untuk berperilaku baik. 

2. Muqtasid 

 Golongan yang kedua ini, golongan ini disebut moderat atau tengah-tengah. 
Karena mereka terkadang melakukan kebaikan dan setengahnya lagi melakukan 
keburukan ataupun mereka juga meninggalkan yang Sunnah dan melaksanakan yang 
makruh, pada hakikatnya golongan ini tingkatan perbuatan antara taat kepada Allah 
SWT dengan mengabaikan-Nya itu sama rata. Golongan ini sebenarnya cukup taat 
kepada Allah SWT namun ia tidak bersungguh-sungguh dalam mengabdi kepada 
Tuhannya.   

 Muqtasid ialah golongan yang ketika beramal hanya untuk terpenuhinya 
kewajiban yang ada pada dirinya sendiri. Misal, ketika ia disuruh untuk mengimami 
shalat berjamaah ia menolaknya padahal ia hafal 30 juz. Dalam sebuah hadist 
disebutkan: “Hendaknya yang mengimami suatu kaum adalah yang paling ahli membaca 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(3), 405-413   eISSN: 3024-8140 

411 
 

kitabullah” (HR. Muslim). Seorang muqtasid yang mengetahui hadis tersebut namun 
tidak mentadabburi kandungannya. Sehingga ia berbuat kebaikan tersebut untuk 
dirinya sendiri bukan berbagi kebaikan dengan orang lain. 

3. Sabiqun Bil Khairat 

 Golongan ini ialah, yang selalu kompetitif dalam berbuat kebaikan dan 
melakukannya dengan sungguh-sungguh karena dihati mereka sudah tertanam untuk 
mengutamakan dalam hal kebaikan. Mereka tidak akan menunda-nunda kebaikan 
tersebut dan menyegerakan berbuat kebaikan tersebut.  Niat mereka ialah untuk meraih 
ridha-Nya tanpa menarik perhatian masyarakat. Dikarenakan mereka selalu berusaha 
dan fokus menyempurnakan kebaikan tersebut sehingga tidak muncul dibenak mereka 
untuk ingin berbuat maksiat.  

 Penghafal Al-qur’an golongan ini selalu mempersiapkan dirinya ketika akan 
berbuat kebaikan, seperti tidur lebih awal supaya bisa shalat tahajud. Bahkan setelah 
shalat tahajud tidak tidur lagi hingga subuh melainkan digunakan untuk beristighfar. 

  كَانوُا۟ قلَايلًَ مرانَ ٱلَّيْلا مَا يَ هْجَعُونَ وَباٱلَْْسْحَارا هُمْ يَسْتَ غْفارُونَ 

Artinya: 

“Di dunia mereka sedikit sekali tidur di waktu malam. Dan selalu memohonkan ampunan 
diwaktu pagi sebelum fajar”. 

Golongan ini tidak hanya sekedar hafal ayat-ayat Al-quir’an saja, ayat diatas 
mengajak kita untuk merenungkan kandungan ayat tersebut serta membimbing untuk 
selalu berbuat kebaikan. 

Berbuat Kebaikan tanpa Memandang Gender 

Dalam berbuat kebaikan Allah tidak memandang apa gender seseorang tersebut 
untuk menentukan kualitasnya, baik perempuan maupun laki-laki semua amal shaleh 
akan dibalas oleh Allah SWT di akhirat nanti sesuai kadar dan ukurannya, sebagaimana 
yang tercantum dalam Q.S An-Nahl: 97 yang berbunyi (Departemen Agama RI, 2019:138): 

لاحًا مران ذكََرٍّ أَوْ أنُثَىٰ وَهُوَ مُؤْمانٌ فَ لَنُحْيايَ نَّهُۥ حَيَ وٰةً طيَرابَةً ۖ وَلنََجْزايَ ن َّهُمْ أَجْ  حْسَنا مَا كَانوُا۟ يَ عْمَلُونَ مَنْ عَمالَ صَٰ رَهُم بِاَ  

Artinya: 
“Barang siapa yang mengerjakan kebaikan, baik laki-laki maupun perempuan dalam 
keadaan beriman, maka pasti akan Kami berikan kepadanya kehidupan yang baik dan akan 
Kami beri balasan dengan pahala yang lebih baik dari apa yang telah mereka kerjakan.” 
(QS. An-Nahl: 97) 

 Ayat disini mengajak orang-orang beriman untuk beramal shaleh, dengan 
diperlihatkannya balasan bagi orang yang beramal. Balasan tersebut bisa berupa pahala 
ataupun nikmat didunia maupun akhirat kelak, terutama bagi yang melakukannya 
dengan tulus dan meraih ridha-Nya. Sehingga orang-orang beriman tersebut semangat 
dan muncul motivasi dalam diri untuk selalu berbuat kebaikan dan lama kelamaan dapat 
menghadirkan kekhusukan serta keikhlasan dalam hati.  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(3), 405-413   eISSN: 3024-8140 

412 
 

 Manusia diberi kehidupan yang layak bukan hanya untuk tunduk, patuh, serta taat 
pada perintah dan larangannya saja, melainkan kita diciptakan untuk beramal shaleh 
sebagai tanda rasa syukur kita terhadap nikmat yang kita peroleh dari Sang Pencipta. 
Setiap yang mengerjakan kebaikan dan bersyukur akan mendapatkan karunia serta 
rahmat dari Allah SWT sesuai dengan rasa syukur dan amalnya. Dan diangkatlah derajat 
seorang tersebut oleh Allah SWT atas kebaikannya didunia maupun akihrat.  

 Umat Islam dalam beramal dibagi menjadi tiga golongan. Pertama, zalim pada 
dirinya sendiri ialah orang yang lebih banyak melakukan keburukan daripada 
kebaikannya atau ia tetap menjalankan kewajiban tersebut akan tetapi meninggalkan 
yang Sunnah dan bahkan menjalankan yang makruh. Kedua, ialah orang yang keburukan 
dan kebaikannya itu sama rata, tetap menjalankan keduanya. Ketiga, ialah orang-orang 
yang memiliki jiwa kompetitif dalam berbuat kebaikan dalam rangka mencapai ridha-
Nya, yang kebaikannya melebihi dari keburukannya. 

Manfaat berbuat kebajikan 

Adapun dari melakukan kebaikan timbul manfaat bagi diri sendiri maupun orang lain, 
dan ada 5 hal yang wajib kalian ketahui dan pelajari, diantaranya (Muslimah, 2021:21); 

1. Mengurangi stress yang berlebihan, dengan berbuat kebajikan seseorang tersebut    

menjadi rilex atau tenang, karena dengan bantuannya orang lain yang awalnya 

sedang mengalami kesusahan ikut merasa terbantu dan timbul rasa bahagia. Dari 

rasa bahagia itulah menularkan efek positif dan mempengaruhi psikologis yang ada 

dalam diri orang tersebut. 

2. Memperkuat Hubungan Sosial, dengan menyalurkan kebaikan kepada orang lain, 

maka orang lain akan memandang bahwa orang tersebut memiliki karakteristik yang 

baik pula. Dan timbul lah rasa kepercayaan terhadap orang tersebut atas 

kebaikannya, dan dari rasa percaya kepada sesama manusia itulah jalinan akan 

semakin kuat dan hangat.  

3. Memperbaiki kesehatan tubuh, jika pikiran kita positif, maka tubuh juga akan 

menerima dan menyerap energi positif kita untuk disalurkan melalui kebaikan yang 

diberikan kepada orang lain.  

4. Jika kita sudah melakukan kebaikan tersebut, meskipun hanya sekali. Lama 

kelamaan di pikiran kita timbul untuk berbuat kebaikan tersebut yang kedua kali atau 

bisa jadi  hingga seterusnya, karena kebaikan menimbulkan efek positif bagi diri 

sendiri maupun orang lain serta kenikmatan yang membuat orang lain bahagia.  

5. Melindungi diri dari pengaruh negatif, jika kita produktif untuk melakukan kebaikan, 

maka tidak ada lagi di pikiran kita untuk melakukan hal-hal yang berbau negative dan 

menganggap hal negative tersebut tidak ada gunannya bagi kehidupan (Hasbiyallah, 

2013:69). 

 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(3), 405-413   eISSN: 3024-8140 

413 
 

Kesimpulan 

 Sebagai kesimpulan dari kajian yang telah dikemukakan diatas bahwa selama 
hidup kita diberikan kesempatan untuk berbuat kebaikan serta mengumpulkan amal 
sholeh untuk dibawa dan ditimbang di hari perhitungan nanti. Oleh karena itu kita harus 
berlomba-lomba dalam melakukan kebaikan selalu mengingat akan kematian, Karena 
kita tidak tahu kapan kita meninggalkan dunia ini bersaama orang-oramng yang kita 
sayangi.  

 Kebaikan yang kita lakukan bernilai di mata Allah, Allah SWT pula yang menilai 
kebaikan kita diukur dari ketulusan, kejujuran, serta keikhlasan dalam mencapai ridha-
Nya. Sipapun itu, Allah juga tidak memandang jabatan dan derajat orang tersebut dalam 
melakukan kebaikan, semua sama dimata Allah kecuali orang yang bertakwa serta ikhlas 
mencapai ridho-Nya. 

Daftar Pustaka 

Amirrudin, T., Saepuddin, A., & Tsaury, A. M. (2017). Implikasi Pendidikan dalam QS 
Faathir Ayat 32 tentang Makna Sabiqun Bil Khairat terhadap Kepribadian Muslim. 
Prosiding Pendidikan Agama Islam, 3(1), 93–97. 

Hasbiyallah, & Sulhan, M. (2013). Hadits Tarbawi dan Hadits-Hadits di Sekolah dan 
Madrasah. Penelitian Hadis, 41–42. 

Juhri, M. A. (2018). Alquran dan Toleransi di Indonesia: Sebuah Analisa Surat al-Bāqarah: 
148. Journal of Qur'an and HadῙth Studies, 7(2), 116–130. 

Latif, U. (2015). Konsep fitnah Menurut Al-qur’an. Jurnal Al-Bayan, 22(31), 71–89. 
Mubasirun. (2021). Menelusuri Makna Kebaikan Pada Penafsiran Kata Al-Birr dan Ihsan 

dalam Al-Qur’an Serta Aktualisasinya dalam Kehidupan. Frontiers in Neuroscience, 
18(2), 185–211. 

Muslimah. (2021). Berbuat Kebaikan. T-TA’LIM Jurnal Kajian Pendidikan Agama Islam, 3(2), 
12–24. 

Naviyah, S. N., & Wahid, A. H. (2021). Tiga Golongan Penghafal Al-qur’an Dalam Surah 
Fatir Ayat 32 Perspektif Adi Hidayat. Jurnal Online Studi Al-Qur An, 17(01), 131–146. 
https://doi.org/10.21009/jsq.017.1.07 

Nihayah, H. (2023). Konsep Pendidikan Islam Dalam Prespektif Al Qur’an Surat at Taubah 
Ayat 122. 1(1), 27–38. https://doi.org/https://doi.org/10.32665/ulya.v1i1.1475 

Pahrurroji. (2019). Buku Siswa Al-Qur’an Hadis Madrasah Aliyah Kelas XI (A. Fawaid (ed.)). 
Direktorat KSKK Madrasah. 

Rosyidah, A., & Wantini. (2021). Tipologi Manusia Dalam Evaluasi Pendidikan: Perspektif 
Al-Qur’an Surat Fatir Ayat 32. Jurnal Pendidikan Agama Islam Al-Thariqah, 6(1), 1–
17. https://doi.org/10.25299/al-thariqah.2021.vol6(1).6222 

  


