Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elSSN: 3024-8140
Volume 1, Issue 3, 2023 pp. 405-413 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Tafsir tematik: berbuat kebajikan dalam perspektif al-
Qur’an

Yogi Ainuz Zumar
Program Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim
e-mail: 21010111006 0@student.uin-malang.ac.id

Kata Kunci: ABSTRAK

Nilai kebajikan; al-Qur’an; Artikel ini mengkaji tentang nilai kebaikan dalam perspektif Al-Qur'an

tafsir tematik melalui pendekatan tafsit tematik. Dari kajian yang dilakukan terhadap
ayat-ayat keutamaan dalam Al-Qur'an terlihat bahwa dalam berbuat

Keywords: baik kita tidak dibeda-bedakan oleh Allah, antara lain dalam hal jenis

Virtue values, al-Qur’an, kelamin, derajat, kedudukan, dan lain-lain. , dan mencapai ridha-Nya.

thematic interpretation Dengan demikian, nilai kebaikan dalam pandangan Islam begitu tinggi,

sehingga kita diajak untuk berlomba-lomba berbuat baik mulai dari
anak-anak, remaja, dewasa, hingga kakek-nenek. Karena pentingnya
berbuat baik, Rasulullah SAW bersabda dan mengajak umat manusia untuk bersegera berbuat baik sebelum
kita tidak dapat melakukannya di lain waktu dan akhirnya tanpa sepengetahuan manusia ajal menjemput
kita. Penelitian ini menggunakan metode tafsir tematik, analisis deskripsi ayat-ayat kebajikan yang bernilai

tinggi.

ABSTRACT

This article examines the value of goodness from the perspective of the Qur'an through a thematic tafsit
approach. From the study conducted on the virtue verses in the Qur'an, it can be seen that in doing good
deeds, we are not differentiated by Allah, including in terms of gender, degree, position, etc. Unless you
do it sincerely, sincerely, and achieve His pleasure. Thus, the value of kindness is so high in Islamic view,
that we are invited to compete in doing good from children, teenagers, adults, to grandparents. Due to
the importance of doing good, the Prophet said and invited humanity to hasten to do good before we
could not make it at another time and finally without human knowledge our death was picked up. This
study uses the method of thematic interpretation, analysis of descriptions of high-value virtue verses.

Pendahuluan

Sebagai manusia kita diciptakan bukan hanya untuk beribadah kepada Allah
semata, tetapi untuk mensyukuri nikmat serta anugerah dari sang pencipta dengan cara
Allah memerintahkan untuk berbuat kebajikan kepada sesama manusia atau makhluk
lainnya untuk bekal nanti di akhirat. Agar kita senantiasa melakukan kebajikan tersebut,
Allah menampakkan ganjaran atau balasan bagi yang melakukannya, baik itu nikmat
didunia maupun pahala diakhirat (Mubasirun, 2021:185-186).

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-INC-SA license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik 1brabim Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:210101110060@student.uin-malang.ac.id

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(3), 405-413 elSSN: 3024-8140

Namun perintah kebajikan saja pun tak cukup agar dalam diri kita memiliki jiwa
kompetitif yang menggebu-gebu, diperlukannya menanamkan dalam diri dengan
mengimani rukun iman beserta harinya sampai meresap kedalam jiwa sehingga
terdorong untuk berbuat kebajikan dan lama-kelamaan timbul rasa prihatin terhadap
lingkungan sekitarpun ikut tertolong juga. Seperti halnya yang tercantum dalam Q.S Ar-
Ra’du:11 yang berarti “...Sesungguhnya Allah tidak mengubah keadaan suatu kaum
(masyarakat) sampai mereka mengubah (terlebih dahulu) apa yang ada pada diri
mereka...”.

Ayat tersebut menjelaskan bahwa perlunya perubahan dalam diri menjadi lebih
baik agar mendapatkan feedback baik pula termasuk kepada sesama manusia maupun
makhluk lainnya, sehingga interaksi antar sesama bersinergi dengan baik.

Oleh karena itu Allah SWT sangat mengutamakan berbuat kebaikan, terlebih lagi
kita diperintahkan untuk menyegerakan berbuat kebajikan tersebut dan jangan sampai
menunda kesempatan tersebut kecuali adanya udzur syar’i. Barangkali Allah menutup
waktu hidupmu dengan kematian, musibah, ataupun cobaan dan hanya membawa amal
yang kamu kumpulkan saat itu juga. Walaupun bukan orang yang pertama mengerjakan
kebajikan tersebut, paling tidak sudah memiliki niat terdalam untuk melakukannya dan
sudah berusaha semaksimal mungkin untuk menjadi versi yang terbaik dihadapan Allah.

Jangan khawatir jika amal perbuatan kita tidak membawa keuntungan apapun,
karena Allah SWT sudah menjanjikan bahwa perbuatan baik yang kita lakukan selama
didunia akan membawa dampak baik pula didunia maupun akhirat. Jadi jangan ragu
untuk mulai berbuat kebajikan kepada siapapun kapanpun dan dimanapun, dan Allah
SWT menyukai hambanya yang suka berbuat kebajikan apalagi melakukannya dengan
tulus, ikhlas, serta mengharap ridha-Nya. Maka dari itu dalam artikel ini dijelaskan
mengenai orang yang berbuat kebajikan dalam persepektif Al-Qur’an.

Metode Penelitian

Dalam artikel ini, penulis menggunakan jenis penelitian bersifat (library research),
yakni menginput, menelusuri, membaca, mempelajari, serta mengkaji data-data tertulis
seperti buku, jurnal, kamus, maupun literatur lainnya yang terdapat dalam perpustakaan
(Nazir, 1988: 111). Adapun metode penelitian yang kami gunakan yaitu Tafsir Maudhu’l,
dimana mengkaji serta menjabarkan ayat-ayat Al-Qur’an dengan menentukan pokok
permasalahan yang akan dikaji kemudian dikumpulkan dan ditelaah dengan tujuan serta
topik masalah yang sama. Yang terakhir membuat kesimpulan sebagai jawaban Al-
Qur’an atas masalah yang dibahas (Muin, Mardan, Achmad, 2011: 113).

Pembahasan

Makna Kebajikan (Al-Birr)

Menurut M. Quraish Shihab yang dikutip oleh Mubasirun, kata al-birr bermakna
kebajikan yang mencakup dalam skala yang luas meliputi keduniaan, akhirat, maupun
interaksi. Secara istilah syariah, kata al-birr ialah segala sesuatu yang bisa dijadikan
sarana untuk taqarrub kepada Allah yakni iman, amal sholeh, dan akhlak mulia. Dalam
hal keduniaan berkaitan dengan amal perbuatan yang dilakukan selama didunia

406



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(3), 405-413 elSSN: 3024-8140

terhadap sesama manusia ataupun makhluk lainnya. “Barangsiapa yang berbuat
kebajikan dengan mengamalkan perbuatan baiknya berkenaan dengan dunia maupun
akhiratnya dengan penuh kebenaran dan kesempurnaan maka ia akan mendapat
kebahagiaan pula didunia dan akhirat tersebut”. Sesungguhnya kebajikan yang
sempurna ialah orang yang mengimani rukun iman beserta harinya dengan
kesungguhan yang nyata hingga meresap kedalam jiwa dan membuahkan amal-amal
shaleh. Jadi seseorang yang memiliki kebajikan yang sempurna harus dimulai dari
menanamkan dalam diri dengan mengimani rukun iman beserta harinya kemudian
terdorong untuk beramal shaleh atau berbuat kebajikan sehingga berpengaruh baik
terhadap lingkungan sekitar.

Contoh pengaplikasian dari kebajikan yang sempurna yakni mengorbankan
kepentingan orang lain diatas kepentingan diri sendiri seperti memberi harta yang
dicintainya kepada orang yang lebih membutuhkan (fakir, miskin, musafir, dll) secara
tulus tanpa mengharap imbalan apapun untuk meraih ridha-Nya seperti yang tercantum
dalam Q.S Ali-Imran : 92 yang berisi perintah bersedekah untuk mencapai kebajikan yang
sempurna. Sedangkan dalam urusan akhirat berkenaan dengan iman dan Islam dimana
keduanya merupakan perbuatan hati dan anggota badan.

Kemudian Quraish membagi kebajikan menjadi tiga macam, diantaranya kebajikan
dalam hal beribadah, kebajikan dalam hal melayani keluarga, dan kebajikan dalam hal
berinteraksi dengan social. Sedangkan dalam hadits Wabishah bin Ma’bad ra.,
menerangkan makna kebajikan ialah segala hal yang mendatangkan ketenangan melalui
hati dan jiwa. Kata al-Birr juga berarti ketaatan, kebaikan, kebenaran, dan banyak
berbuat kebajikan. Kata yang terdiri dari ba’ dan ra’ ini memiliki dua makna yakni
(Mubasirun, 2021:187-188):

1. Kebenaran, dalam arti membenarkan atau menepati janji tersebut dengan
ucapannya dan membenarkan perintah tersebut dengan tingkah lakunya (taat).

2. Daratan, berasal dari kata barriyah yang memiliki lingkup yang luas untuk bisa banyak
berbuat kebajikan. Menurut quraish shihab dalam tafsirnya al-lubab, konsep luas ini
berarti kita dapat melakukan berbagai kebajikan dalam bentuk apapun baik muslim
maupun non muslim selama tidak membahayakan atau berdampak buruk bagi umat
Islam.

Dari kedua pengertian diatas maka dapat disimpulkan bahwasanya kata al-Birr
ialah perlakuan baik antar sesama manusia atau makhluk lainnya. Atau juga bisa
diartikan perbuatan sebagai wujud ketaatan kepada Allah dan proses pendekatan
kepada sang pencipta terhadap hambanya baik lahiriyyah maupun batiniyyah. Adapun
ayat-ayat al-Qur’an yang didalamnya mengandung kata “Birr” sehingga memunculkan
konsep atau kata baru diantaranya (Mubasirun, 2021:189-191):

a. Amr

Kata Amr berarti perintah, yang berfungsi dari kata al-birr untuk menyuruh kita
berbuat kebajikan. Allah SWTberfirman dalam Q.S Al-Baqarah: 44 yang berbunyi:

407



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(3), 405-413 elSSN: 3024-8140

Oakaas 6. sl G35 155 aail b3anis gy ol b3k

Artinya:

“Mengapa kamu menyuruh orang lain (mengerjakan) kebajikan, sedangkan kamu
melupakan dirimu sendiri, padahal kamu membaca kitab (Taurat)? Tidakkah kamu
mengerti?”’

. Tagwa

Kata al-birr bermakna taqwa, sebagaimana yang terkandung dalam Q.S Al-Bagarah
:189 yang berbunyi:

1 o o 505 Wil e 23 198 G S e g o Edige o 820 o S5
O3t Sa) a1 198515 w1331 Ge 31 1581
Artinya:

“Mereka bertanya kepadamu (Muhammad) tentang bulan sabit. Katakanlah, “Itu
adalah (penunjuk) waktu bagi manusia dan (ibadah) haji.” Dan bukanlah suatu
kebajikan memasuki rumah dari atasnya, tetapi kebajikan adalah (kebajikan) orang
yang bertakwa. Masukilah rumah-rumah dari pintu-pintunya, dan bertakwalah kepada
Allah agar kamu beruntung.”

Infaq

Kata al-birr memiliki makna infaq, sebagaimanan yang tercantum dalam Q.S al-
Maidah: 92 yang berbunyi:

e 3 Wiy e G 3ale LT3 BB gsiss 5 15T A 15015
Artinya:

“Kamu tidak akan memperoleh kebajikan sebelum kamu menginfakkan sebagian harta
yang kamu cintai. Dan apapun yang kamu infakkan, tentang hal itu sungguh, Allah
Maha Mengetahui.”

Ikhlas

Kata al-birr bermakna ikhlas, sebagaimana yang terkandung dalam Q.S al-Ankabut:
65 yang berbunyi:

03575 ok 131 7 J1 add Wb o 3 4 Gl i 1ges Ml 1345 150

408



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(3), 405-413 elSSN: 3024-8140

Artinya:

“Maka apabila mereka naik kapal, mereka berdoa kepada Allah dengan penuh rasa
pengabdian (ikhlas) kepada-Nya, tetapi ketika Allah menyelamatkan mereka sampai ke
darat, malah mereka kembali mempersekutukan (Allah).”

Kebajikan menurut perspektif Al-Qur’an dan Hadits
Berlomba-lomba dalam kebaikan

Allah menyuruh kita untuk berlomba-lomba dalam melakukan kebaikan dan
memperoleh amal sholeh sebanyak mungkin. Dan amal sholeh tersebut tidak akan sia-
sia dan terputus karena terkumpul pada hari akhir nanti dan sebagai bekal yang dibawa
saat perhitungan tiba (Hamka. 2004: him 18). Sebagaimana yang tercantum dalam Q.S
Al-Bagarah: 148 yang berbunyi:

Siub 2ih o e B 1 b s 6 i St a1 g s 805
Artinya: “Bagi setiap umat ada kiblat yang dia menghadap ke arahnya. Maka,
berlomba-lombalah kamu dalam berbagai kebajikan. Di mana saja kamu berada, pasti Allah

akan mengumpulkan kamu semuanya. Sesungguhnya Allah Mahakuasa atas segala
sesuatu”.

Dalam tafsir Al-Misbah yang dikutip oleh Muhammad Alan, bahwa surat ini
dipahami dalam tiga penafsiran yang dirangkum menjadi satu (Juhri, 2018:122-123):

Setiap umat memiliki kiblat dan syari’atnya masing-masing. Seperti orang-orang
Yahudi kiblatnya ialah menghadap Baitul Maqdis yang dibangun oleh Nabi Sulaiman,
sedangkan kiblatnya orang-orang Islam ialah Masjidil Haram yang ditetapkan langsung
dari Allah SWT. Demikian juga dengan para penyembah berhala ialah menghadap
berhala yang mereka sembah. Dari berbagai kalangan umat tersebut, Allah
memerintahkan agar kita berlomba-lomba dalam berbuat kebaikan baik itu non-muslim
maupun muslim. Meskipun beberapa dari mereka tidak menyembah Allah SWT, namun
Allah SWT memaklumi hal tersebut. Sehingga dapat disimpulkan bahwa siapapun yang
mereka sembah, Allah SWT tetap mengumpulkan mereka diakhirat kelak untuk diberi
keputusan yang hak.

Sedangkan menurut para mufasir mengatakan, maksud ayat ini ialah semua agama
berdasar pada satu tujuan yakni beriman dan beramal saleh. Ayat ini tidak memandang
latarbelakang social maupun agama mereka berasal, karena hal tersebut akan
memunculkan yang namanya sebuah perselisihan. Namun ayat ini mengajarkan kita
untuk selalu berbuat baik kepada siapapun dan dimanapun, dan justru mendorong
mereka untuk selalu bantu-membantu dalam urusan dunia.

Golongan Pewaris Al-Qur’an dalam berbuat kebaikan

Menurut Ustad Adi Hidayat yang dikutip oleh Hamid dan Salimatun
mengemukakan bahwa pewaris Al-Qur’an akan diberikan kepada orang-orang yang
terpilih. Orang-orang yang terpilih tersebut ialah sebagian umat dari Nabi Muhammad
SAW, bukan dari kehebatan yang dimiliki mereka melainkan anugerah dari Allah SWT
(Amirrudin et al., 2017). Sebagaimana yang tercantum dalam Q.S Fatir: 32 yang berbunyi:

409



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(3), 405-413 elSSN: 3024-8140

»
@

S 3 & 30 s %3 a0 L S A st g o 80 3 &, Lo04% o o . L S
O3b B Bl fdies aatlh L4k Candd P 14i0d Dot b Wilabl 31 SO WG 7
B0 ol 34 Sl

//////

Artinya:

“Kemudian Kitab itu Kami wariskan kepada orang-orang yang Kami pilih di antara hamba-
hamba Kami, lalu di antara mereka ada yang menganiaya diri mereka sendiri dan di antara
mereka ada yang pertengahan dan di antara mereka ada (pula) yang lebih dahulu berbuat
kebaikan dengan izin Allah. Yang demikian itu adalah karunia yang amat besar”.

Bahwa dalam surah Fatir ayat 32 diatas membagi penghafal Al-Qur’an menjadi tiga
golongan yakni (Rosyidah & Wantini, 2021):

1. Dzalimun Li Nafsihirosida

Golongan pertama ini ialah orang yang menzalimi mereka sendiri. Mereka
dianggap menzalimi mereka sendiri dikarenakan ada waktu atau kesempatan yang
seharusnya mereka pergunakan untuk beribadah taggarrub kepada Allah namun
mereka malah mengabaikan perintah dan larangan tersebut. Pada hakikatnya golongan
ini beribadah serta beramal shaleh hanya ditujukan untuk diri mereka sendiri bukan
untuk mencapai ridha Allah SWT. Adapun disaat mereka mendapatkan hidayah, nikmat
iman serta Islam namun mereka tidak memiliki jiwa kompetitif dalam berbakti dan
berbuat kebajikan.

Golongan ini lebih banyak melakukan dosa daripada yang diperintahkan Allah SWT
meskipun tidak membuat mereka keluar dari keislaman, karena mereka lebih memilih
melakukan hal yang diharamkan daripada kewajiban. Hal ini sebanding dengan Q.S Al-
Hujurat: 11, yang menjelaskan tentang larangan untuk tidak saling mengolok-mengolok,
yang demikian itu bisa jadi orang yang diperolok-olok lebih baik dari yang memperolok-
olok. Yang dimaksud dari ayat tersebut ialah bahwa para penghafal Al-Qur’an tidak
hanya sekedar menghafal ayat-ayat al-qur’an saja, namun ia harus memahami dan
mentadabburi maknannya jangan sampai ayat yang dihafalnya tidak membimbingnya
untuk berperilaku baik.

2. Mugtasid

Golongan yang kedua ini, golongan ini disebut moderat atau tengah-tengah.
Karena mereka terkadang melakukan kebaikan dan setengahnya lagi melakukan
keburukan ataupun mereka juga meninggalkan yang Sunnah dan melaksanakan yang
makruh, pada hakikatnya golongan ini tingkatan perbuatan antara taat kepada Allah
SWT dengan mengabaikan-Nya itu sama rata. Golongan ini sebenarnya cukup taat
kepada Allah SWT namun ia tidak bersungguh-sungguh dalam mengabdi kepada
Tuhannya.

Mugtasid ialah golongan yang ketika beramal hanya untuk terpenuhinya
kewajiban yang ada pada dirinya sendiri. Misal, ketika ia disuruh untuk mengimami
shalat berjamaah ia menolaknya padahal ia hafal 30 juz. Dalam sebuah hadist
disebutkan: “Hendaknya yang mengimami suatu kaum adalah yang paling ahli membaca

410



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(3), 405-413 elSSN: 3024-8140

kitabullah” (HR. Muslim). Seorang mugqtasid yang mengetahui hadis tersebut namun
tidak mentadabburi kandungannya. Sehingga ia berbuat kebaikan tersebut untuk
dirinya sendiri bukan berbagi kebaikan dengan orang lain.

3. Sabiqun Bil Khairat

Golongan ini ialah, yang selalu kompetitif dalam berbuat kebaikan dan
melakukannya dengan sungguh-sungguh karena dihati mereka sudah tertanam untuk
mengutamakan dalam hal kebaikan. Mereka tidak akan menunda-nunda kebaikan
tersebut dan menyegerakan berbuat kebaikan tersebut. Niat mereka ialah untuk meraih
ridha-Nya tanpa menarik perhatian masyarakat. Dikarenakan mereka selalu berusaha
dan fokus menyempurnakan kebaikan tersebut sehingga tidak muncul dibenak mereka
untuk ingin berbuat maksiat.

Penghafal Al-qur’an golongan ini selalu mempersiapkan dirinya ketika akan
berbuat kebaikan, seperti tidur lebih awal supaya bisa shalat tahajud. Bahkan setelah
shalat tahajud tidak tidur lagi hingga subuh melainkan digunakan untuk beristighfar.

Sypiaing ob ol Ogrmgs B T 53 B 146
Artinya:

“Di dunia mereka sedikit sekali tidur di waktu malam. Dan selalu memohonkan ampunan
diwaktu pagi sebelum fajar”.

Golongan ini tidak hanya sekedar hafal ayat-ayat Al-quir’an saja, ayat diatas
mengajak kita untuk merenungkan kandungan ayat tersebut serta membimbing untuk
selalu berbuat kebaikan.

Berbuat Kebaikan tanpa Memandang Gender

Dalam berbuat kebaikan Allah tidak memandang apa gender seseorang tersebut
untuk menentukan kualitasnya, baik perempuan maupun laki-laki semua amal shaleh
akan dibalas oleh Allah SWT di akhirat nanti sesuai kadar dan ukurannya, sebagaimana
yang tercantum dalam Q.S An-Nahl: 97 yang berbunyi (Departemen Agama Rl, 2019:138):

oot AE . oo F a0 F osd o A Gaf L. 26, 0574 w s 5. \g.é of F ow s b (2 oo
Opkasd 15876 (ol WA (85 5ds dib o AL (adh 535 (T 51 53 (5 ko Jub (0

Artinya:

“Barang siapa yang mengerjakan kebaikan, baik laki-laki maupun perempuan dalam
keadaan beriman, maka pasti akan Kami berikan kepadanya kehidupan yang baik dan akan
Kami beri balasan dengan pahala yang lebih baik dari apa yang telah mereka kerjakan.”
(QS. An-Nahl: 97)

Ayat disini mengajak orang-orang beriman untuk beramal shaleh, dengan
diperlihatkannya balasan bagi orang yang beramal. Balasan tersebut bisa berupa pahala
ataupun nikmat didunia maupun akhirat kelak, terutama bagi yang melakukannya
dengan tulus dan meraih ridha-Nya. Sehingga orang-orang beriman tersebut semangat
dan muncul motivasi dalam diri untuk selalu berbuat kebaikan dan lama kelamaan dapat
menghadirkan kekhusukan serta keikhlasan dalam hati.

411



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(3), 405-413 elSSN: 3024-8140

Manusia diberi kehidupan yang layak bukan hanya untuk tunduk, patuh, serta taat
pada perintah dan larangannya saja, melainkan kita diciptakan untuk beramal shaleh
sebagai tanda rasa syukur kita terhadap nikmat yang kita peroleh dari Sang Pencipta.
Setiap yang mengerjakan kebaikan dan bersyukur akan mendapatkan karunia serta
rahmat dari Allah SWT sesuai dengan rasa syukur dan amalnya. Dan diangkatlah derajat
seorang tersebut oleh Allah SWT atas kebaikannya didunia maupun akihrat.

Umat Islam dalam beramal dibagi menjadi tiga golongan. Pertama, zalim pada
dirinya sendiri ialah orang yang lebih banyak melakukan keburukan daripada
kebaikannya atau ia tetap menjalankan kewajiban tersebut akan tetapi meninggalkan
yang Sunnah dan bahkan menjalankan yang makruh. Kedua, ialah orang yang keburukan
dan kebaikannya itu sama rata, tetap menjalankan keduanya. Ketiga, ialah orang-orang
yang memiliki jiwa kompetitif dalam berbuat kebaikan dalam rangka mencapai ridha-
Nya, yang kebaikannya melebihi dari keburukannya.

Manfaat berbuat kebajikan

Adapun dari melakukan kebaikan timbul manfaat bagi diri sendiri maupun orang lain,

dan ada 5 hal yang wajib kalian ketahui dan pelajari, diantaranya (Muslimah, 2021:21);

1. Mengurangi stress yang berlebihan, dengan berbuat kebajikan seseorang tersebut
menjadi rilex atau tenang, karena dengan bantuannya orang lain yang awalnya
sedang mengalami kesusahan ikut merasa terbantu dan timbul rasa bahagia. Dari
rasa bahagia itulah menularkan efek positif dan mempengaruhi psikologis yang ada
dalam diri orang tersebut.

2. Memperkuat Hubungan Sosial, dengan menyalurkan kebaikan kepada orang lain,
maka orang lain akan memandang bahwa orang tersebut memiliki karakteristik yang
baik pula. Dan timbul lah rasa kepercayaan terhadap orang tersebut atas
kebaikannya, dan dari rasa percaya kepada sesama manusia itulah jalinan akan
semakin kuat dan hangat.

3. Memperbaiki kesehatan tubuh, jika pikiran kita positif, maka tubuh juga akan
menerima dan menyerap energi positif kita untuk disalurkan melalui kebaikan yang
diberikan kepada orang lain.

4. Jika kita sudah melakukan kebaikan tersebut, meskipun hanya sekali. Lama
kelamaan di pikiran kita timbul untuk berbuat kebaikan tersebut yang kedua kali atau
bisa jadi hingga seterusnya, karena kebaikan menimbulkan efek positif bagi diri
sendiri maupun orang lain serta kenikmatan yang membuat orang lain bahagia.

5. Melindungi diri dari pengaruh negatif, jika kita produktif untuk melakukan kebaikan,
maka tidak ada lagi di pikiran kita untuk melakukan hal-hal yang berbau negative dan
menganggap hal negative tersebut tidak ada gunannya bagi kehidupan (Hasbiyallah,
2013:69).

412



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(3), 405-413 elSSN: 3024-8140

Kesimpulan

Sebagai kesimpulan dari kajian yang telah dikemukakan diatas bahwa selama
hidup kita diberikan kesempatan untuk berbuat kebaikan serta mengumpulkan amal
sholeh untuk dibawa dan ditimbang di hari perhitungan nanti. Oleh karena itu kita harus
berlomba-lomba dalam melakukan kebaikan selalu mengingat akan kematian, Karena
kita tidak tahu kapan kita meninggalkan dunia ini bersaama orang-oramng yang kita
sayangi.

Kebaikan yang kita lakukan bernilai di mata Allah, Allah SWT pula yang menilai
kebaikan kita diukur dari ketulusan, kejujuran, serta keikhlasan dalam mencapai ridha-
Nya. Sipapun itu, Allah juga tidak memandang jabatan dan derajat orang tersebut dalam
melakukan kebaikan, semua sama dimata Allah kecuali orang yang bertakwa serta ikhlas
mencapai ridho-Nya.

Daftar Pustaka

Amirrudin, T., Saepuddin, A., & Tsaury, A. M. (2017). Implikasi Pendidikan dalam QS
Faathir Ayat 32 tentang Makna Sabiqun Bil Khairat terhadap Kepribadian Muslim.
Prosiding Pendidikan Agama Islam, 3(1), 93-97.

Hasbiyallah, & Sulhan, M. (2013). Hadits Tarbawi dan Hadits-Hadits di Sekolah dan
Madrasah. Penelitian Hadis, 41-42.

Juhri, M. A. (2018). Alquran dan Toleransi di Indonesia: Sebuah Analisa Surat al-Baqarah:
148. Journal of Qur'an and Hadlth Studies, 7(2), 116-130.

Latif, U. (2015). Konsep fitnah Menurut Al-qur’an. Jurnal Al-Bayan, 22(31), 71-89.

Mubasirun. (2021). Menelusuri Makna Kebaikan Pada Penafsiran Kata Al-Birr dan lhsan
dalam Al-Qur’an Serta Aktualisasinya dalam Kehidupan. Frontiers in Neuroscience,
18(2), 185-211.

Muslimah. (2021). Berbuat Kebaikan. T-TA’LIM Jurnal Kajian Pendidikan Agama Islam, 3(2),
12-24.

Naviyah, S. N., & Wahid, A. H. (2021). Tiga Golongan Penghafal Al-qur’an Dalam Surah
Fatir Ayat 32 Perspektif Adi Hidayat. Jurnal Online Studi Al-Qur An, 17(01), 131-146.
https://doi.org[10.21009/jsq.017.1.07

Nihayah, H. (2023). Konsep Pendidikan Islam Dalam Prespektif Al Qur’an Surat at Taubah
Ayat 122. 1(1), 27-38. https://doi.org/https://doi.org/10.32665/ulya.v1i1.1475

Pahrurroji. (2019). Buku Siswa Al-Qur’an Hadis Madrasah Aliyah Kelas XI (A. Fawaid (ed.)).
Direktorat KSKK Madrasah.

Rosyidah, A., & Wantini. (2021). Tipologi Manusia Dalam Evaluasi Pendidikan: Perspektif
Al-Qur’an Surat Fatir Ayat 32. Jurnal Pendidikan Agama Islam Al-Tharigah, 6(1), 1-
17. https://doi.org/10.25299/al-thariqgah.2021.vol6(1).6222

413



