
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 2, Issue 5, 2024 pp. 1064-1075      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2024 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim 
M
a
l
a
n
g
. 

 

Kata Kunci: 
pendidikan Islam; Pesantren; 
klasik; modern 
 
Keywords: 
Islamic education; boarding 
school;  classic; modern 

Analisis pendidikan Islam : Pesantren klasik hingga 
modern 
 

Muhammad Ray Kahfi 
Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: mray.kahfi@gmail.com 
 
 

A B S T R A K 

Pendidikan Islam senantiasa berkembang seiring berjalannya waktu, 
begitu juga dengan perkembangan lembaga pendidikan Islam yang 
semakin tumbuh dan menyesuaikan dengan tuntutan zaman. Tetapi 
pada hakikatnya metodologi serta konsep dasar yang diterapkan 
dalam pendidikan Islam klasik maupun modern adalah sama dan 
mengacu pada sistem pendidikan Islam pada zaman Nubuwat dan 
Salafunassholih. Di mana dari berbagai sistem yang muncul tersebut 

memiliki aspek tujuan yang sama, menghilangkan kebodohan dan melaksanakan ibadah serta membekali 
diri untuk kehidupan duniawi maupun ukhrowi. Studi analisis di sini bertujuan untuk mengetahu historis 
dan juga letak perbedaan serta persamaan apa saja yang bisa ditemukan dalam sistem pendidikan Islam 
klasik hingga modern khususnya pada lembaga pendidikan Islam berbasis pesantren. 

A B S T R A C T 

Islamic education continues to develop over time, as well as the development of Islamic education 
institutions which are increasingly growing and adapting to the demands of the times. But in essence 
the methodology and basic concepts applied in classical and modern Islamic education are the same and 
refer to the Islamic education system in the days of Nubuwat and Salafunassholih. Where the various 
systems that have emerged have aspects of the same goal, eliminate ignorance and carry out worship 
and equip themselves for worldly and ukhrowi life. The analysis study here aims to find out the history, 
differences and similarities that can be found in the classical until modern Islamic education system, 
especially in Islamic boarding school-based educational institutions. 

 

 

Pendahuluan  

Pendidikan Islam merupakan rangkaian proses penempaan seorang muslim menuju 
kedewasaan, baik secara akal, mental maupun moral. Sebagai manusia yang tercipta di 
muka bumi ini, kita memiliki peran sebagai seorang hamba dihadapan Allah Subhanahu 
wa Ta’ala dan juga sebagai Khalifah di muka bumi ini. Dengan demikian pendidikan 
Islam menjadi fungsi utama untuk mempersiapkan generasi Islami yang memiliki 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(5), 1064-1075   eISSN: 3024-8140 

1065 
 

pemikiran, karakteristik, kemampuan, serta keahlian dibawah bendera Islam, dibawah 
tuntunan Islam yang kelak memiliki peran serta kesiapan untuk terjun dan berkhidmat 
kepada masyarakat yang berbekalkan Al-Qur’an dan As-Sunnah serta pemikiran yang 
lurus. 

Dengan seiring tumbuh dan berkembangnya zaman pendidikan Islam juga berusaha 
untuk selalu memenuhi tuntutan zaman. Oleh sebab itu muncullah berbagai sistem 
pendidikan Islam mulai dari klasik hingga modern yang di mana semuanya bertujuan 
menuntun suatu lembaga pendidikan Islam agar mencapai tujuannya dari pendidikan 
Islam itu sendiri. Indonesia sendiri memiliki banyak lembaga pendidikan Islam seperti 
pesantren, madrasah, dan sekolah pada umumnya yang mengajarkan pendidikan 
agama Islam. Namun pada tulisan ini akan dipaparkan lebih khusus mengenai 
pesantren di Indonesia serta perjalanan dan hal-hal yang berkaitan dengan pesantren. 

 Disusunnya tulisan sederhana ini tidak lain karena perhatian penulis terhadap 
generasi muda penerus bangsa khususnya muslim di Indonesia, yang dimana sudah 
mulai meninggalkan napak tilas perjuangan pendidikan di Indonesia. Oleh sebab itu 
demi lestarinya sejarah serta keilmuan pendidikan Islam khususnya di lingkup 
pesantren, dirasa perlulah untuk menyusun sebuah tulisan sederhana yang diharapkan 
mampu membangkitkan semangat kawula muda untuk kembali menengok sejarah 
khususnya pendidikan Islam dan mengambil pelajaran penting darinya (Arjiarna et al., 
2020). 

Pembahasan  

Sejarah kemunculan Pesantren di Indonesia 

Salah satu lembaga pendidikan Islam di Indonesia adalah pesantren sekaligus 
menjadi sistem pendidikan pertama dan tertua di Indonesia dan sampai sekarang 
sistem pesantren masih diaplikasikan bahkan pesantren sudah bukan lagi sistem 
melainkan sebuah lembaga pendidikan yang kontribusinya terhadap bangsa sangat lah 
besar antara lain, sebagai benteng pertahanan umat Islam, lembaga dakwah, serta 
pengembangan masyarakat muslim Indonesia. (Krisdiyanto et al., 2019)  Kemudian 
pengertian dari pondok pesantren itu sendiri adalah sebuah tempat dimana para santri 
(murid) bermukim dengan tujuan untuk mendalami keilmuan Islam yang diajarkan oleh 
kiyai di dalam pesantren. Ketika Islam mulai masuk dan disebarluaskan di Indonesia,  
mulai saat itu pula sistem pendidikan pesantren juga diterapkan di Nusantara, 
sebagaimana diketahui dalam banyak literatur bahwasanya umur pesantren tidak jauh 
berbeda dengan usia perjalanan Islam di Nusantara. (Herman, 2013)  Hingga pada 
akhirnya sistem tersebut berkembang dan bertransformasi menjadi sebuah kesatuan 
lembaga pendidikan Islam.  

Dalam historinya, awal mula berdirinya pesantren adalah dari seorang kyai yang 
tinggal dan menetap di suatu tempat, kemudian mulai berdatanglah orang-orang yang 
ingin belajar kepadanya yang kemudian hari disebut sebagai santri dan santri tersebut 
ikut bermukim di tempat tinggal kiyai tadi. Pesantren sudah dikenal sejak zaman 
Walisongo, dan menurut literatur pesantren pertama yang ada di Indonesia adalah 
pesantren Ampel yang didirikan oleh Syaikh Maulana Malik Ibrahim, pesantren 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(5), 1064-1075   eISSN: 3024-8140 

1066 
 

tersebut menjadi cikal bakal pesantren-pesantren yang ada di Indonesia sebab 
berdasar pada tradisi para santri yang sudah menimba ilmu di pondok pesantren 
mempunyai tugas untuk kemudian mengamalkan ilmunya di daerah asal mereka 
masing-masing. Maka didirikanlah pondok-pondok pesantren dengan menganut pada 
apa yang mereka dapatkan di Pesantren Ampel. Dalam perjalanannya, pesantren yang 
dikenal juga dengan sebutan pesantren Ampeldenta  ini menjadi tempat berkumpulnya 
para sunan atau guru mulia yang menyebarkan Islam di Jawa atau yang lebih dikenal 
sebagai Wali Songo. Kemudian Syaikh Maulana Malik Ibrahim menjadi peletak dasar-
dasar nilai pendidikan pesantren di Indonesia. Sebab itu pula apabila ditelisik lebih 
dalam usia pesantren tidak jauh berbeda dengan usia Islam di Nusantara.(Herman, 
2013)         

Pesantren sendiri secara global memiliki dua tujuan utama, yakni tujuan khusus dan 
tujuan umum. Tujuan khusus di sini yaitu mempersiapkan dan menempa para santri 
guna menjadi seorang alim, memumpuni dalam keilmuan Islam yang diajarkan oleh 
para kiai serta mengamalkannya dalam kehidupan duniawi dan sebagai bekal 
kehidupan ukhrowi. Tujuan umumnya sendiri yaitu membimbing para santri agar 
menjadi manusia yang berakhlakul karimah atau memiliki adab dan perilaku yang baik, 
serta dengan keilmuaan Islamnya mampu menjadi muslim tauladan guna berkhidmat 
saat terjun ke  masyarakat dan juga bermanfaat pada agama dan bangsa dengan bekal 
ilmu dan amalnya (Studi & Pendidikan, 2022). 

Perjuangan Pesantren di Indonesia 

Pada awal perkembangan pesantren di Nusantara semua berjalan baik-baik saja 
bahkan kerajaan-kerajaan Islam menaruh perhatian yang cukup besar pada 
perkembangan dan pertumbuhan pesantren. Namun ketika masa kolonial Hindia 
Belanda dimulai keadaan bangsa dan agama berubah menjadi lebih rumit (Oktari & 
Kosasih, 2019). Penduduk muslim yang dari seluruh kalangan sedikit demi sedikit mulai 
diasingkan. Para ulama, pimpinan pesantren dan tokoh agama dijauhkan dari 
masyarakat karena dianggap dapat menjadi potensi terjadinya kerusuhan. Bahkan hal 
ini juga berdampak pada peribadatan haji masyarakat muslim Indonesia. Pemerintah 
kolonial yang masih berkuasa pada saat itu mempersulit keberangkatan jama’ah haji 
Indonesia, dan di sisi lain mereka juga mencegah kepulangan jama’ah haji yang ada di 
Mekkah ke Indonesia. Pada akhirnya pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam 
terbesar pada saat itu memilih untuk menyingkir dari pengaruh-pengaruh pemerintah. 
Tampak dari posisi bergeraknya pesantren yang cenderung menjauh dari pusat 
pemerintahan. Dari sinilah pesantren kemudian berjuang untuk mempertahankan diri 
secara mandiri (Herman, 2013). Untuk lebih jelasnya perjalanan perjuangan pesantren 
terbagi menjadi tiga masa yaitu : 

Pesantren di masa kolonial  

Pada masa kolonial, pesantren selalu berhadapan dengan kolonialisme Belanda, 
yang sangat membatasi ruang gerak mereka. Belanda ingin menghapus madrasah dan 
sekolah tanpa izin dengan mengeluarkan Ordonansi Sekolah, kebijakan politik 
pendidikannya. Selain itu, kebijakan resmi Belanda juga bertujuan untuk melarang 
pengajaran kitab-kitab Islam karena mereka percaya bahwa itu dapat memicu 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(5), 1064-1075   eISSN: 3024-8140 

1067 
 

perubahan atau perlawanan di kalangan santri dan kaum muslim pada umumnya. 
Setelah penjajahan Belanda berakhir, Jepang kembali menjajah Indonesia. Pesantren 
menghadapi kebijakan Saikere yang dibuat oleh pemerintah Jepang. Doktrin ini 
mengamanatkan bahwa semua tingkat masyarakat tunduk dan menghormati 
kekaisaran Jepang dan jajaran dewa-dewanya. Pada saat itu, KH Hasyim Asy'ari 
menunjukkan perlawanan terhadap Jepang, yang menyebabkan hukuman penjara dan 
sangat memicu gairah para siswa. Ribuan siswa berpartisipasi dalam protes besar-
besaran terhadap kebijakan Saikere dan menyerukan pembebasan Kyai Hashim Asy'ari 
(Adnan Mahdi, 2005).  

Pesantren di masa pasca Kemerdekaan 

Para santri kembali berjuang untuk kemerdekaan Indonesia pada awalnya. 
Sebaliknya, kekuatan pergerakan Islam muncul dalam bentuk ormas keagamaan 
seperti Serikat. Dagang Islam, Persyarikatan Muhammadiyah, dan Nahdhatul Ulama. Ini 
memungkinkan penyebaran fatwa ulama yang mewajibkan umat Islam untuk berjihad 
melawan penjajah dan mempertahankan kedaulatan NKRI dengan mudah. 

Pesantren di masa sekarang 

Pada masa ini, perkembangan pesantren terbilang cukup baik. Terlihat dari perhatian 
pemerintah yang telah diterbitkan Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang 
Sistem Pendidikan Nasional (Sisdiknas), dan pendidikan pesantren mulai diakui secara 
resmi oleh pemerintah (Aji, 2009). Diskriminasi terhadap pendidikan keagamaan yang 
berbasis pesantren telah dihapus dengan terbitnya undang-undang tersebut. Ada 
kemungkinan yang lebih aneh bahwa sebuah pesantren menggunakan kurikulum yang 
dibuat oleh pemerintah selain kurikulum lokal yang dibuat oleh pesantren itu sendiri. 
seperti halnya kitab-kitab kuning dan ilmu agama yang sudah menjadi bagian dari 
pendidikan pesantren sejak lama. 

Sistem Klasik dan Modern 

Pondok pesantren, yang pada dasarnya merupakan salah satu institusi pendidikan 
Islam tertua di Nusantara, banyak mengalami pertumbuhan dan perkembangan seiring 
dengan kemajuan zaman. Namun, karakteristik pesantren tetap tidak berubah bahkan 
setelah bertahun-tahun. Pesantren berkembang dan berkembang bukan berarti 
mereka kehilangan ciri khasnya. Sebaliknya, mereka berkembang untuk dapat 
beradaptasi dengan perkembangan dan kebutuhan zaman. Dalam prosesnya, 
pesantren memiliki sistem pendidikan yang membantu kelembagaan mencapai 
berbagai tujuan pendidikan (Oktari & Kosasih, 2019). 

Sejumlah pesantren berevolusi untuk memperbaiki diri sehingga mereka bisa 
berubah seiring perkembangan zaman dan banyaknya ilmu pengetahuan. Banyak 
pesantren masih menganut gaya tradisional utama mereka, tetapi ada juga banyak 
kemunculan cepat gaya yang lebih modern sepanjang zaman modernis ini. Pesantren 
yang mengembangkan dirinya menjadi pesantren modern tidak lain agar dapat 
bersaing dalam pertumbuhan ilmu pengetahuan dan teknologi sebagaimana yang 
berkembang di lembaga pendidikan pada sekolah umum (Arjiarna et al., 2020).  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(5), 1064-1075   eISSN: 3024-8140 

1068 
 

Merujuk pada literatur para ahli pendidikan, bahwa jenis pesantren secara umum 
diklasifikasikan ke dalam dua tipologi; yakni pesantren modern, dengan mengadopsi 
sistem pendidikan sekolah modern Barat dan pesantren salaf, yang masih memiliki 
corak klasik dan bertahan pada pelestarian tradisi dengan pola pendidikan tradisional 
(Maksum, 2016a). 

Pola pendidikan tradisional 

Pesantren dengan sistem klasik atau tradisional  

Pesantren tradisional atau biasa disebut pondok salaf ini masih menerapkan dan 
mempertahankan bentuk asli dari pesantren sejak dulu. Pada dasarnya pesantren 
tradisional masih tetap menerapkan pendidikan Islam berupa pegajaran kitab-kitab 
ulama klasik baik kitab tersebut berhaluan syafi’iyah, hanafiah, hanabilah maupun 
malikiyah dengan menggunakan bahasa aslinya yaitu bahasa Arab serta metode 
pengajarannya juga identik dengan bentuk halaqoh ataupun ceramah yang menjadi ciri 
khas dari pola belajar mengajar di pesantren salaf ini (Abdullah, 2019, p. 64). 

Tidak seperti pesantren kontemporer, pesantren tradisional tidak menggunakan 
struktur kelas. Sebaliknya, siswa dievaluasi berdasarkan buku yang telah mereka baca 
atau selesaikan daripada tingkat kelas mereka. Dengan kata lain, tidak ada standar 
untuk menilai kelas dalam pembelajaran.(Aji, 2009) Mengenai kurikulum pendidikan di 
dalam pesantren tradisional ini sepenuhnya dipegang oleh majlis pengasuh atau kyai di 
pesantren tersebut. Fokus keilmuan yang diberikan dalam pesantren salaf ialah pada 
ilmu agama seperti tauhid, fiqih, akhlak, tasawuf, nahwu shorof, serta keilmuan agama 
lainnya (Usman, 2013). 

Salah satu jenis pendidikan Islam tradisional adalah pesantren, yang merupakan 
lembaga pendidikan yang mempertahankan tradisi, budaya, dan kehidupan Islami 
dalam proses pendidikan para santri. Akibatnya, pesantren, terutama yang tradisional, 
memiliki konsep atau pola pendidikan yang berbeda dengan sekolah maupun 
madrasah.(Arjiarna et al., 2020) Mukti Ali dalam Alwi (2016) mengemukakan beberapa 
pola umum pendidikan Islam tradisional di pesantren sebagai berikut: 

1. Relasi yang sangat dekat antara kyai dan santri  

2. Tradisi ketundukan dan kepatuhan seorang santri terhadap kyai yang sangat kental 

3. Pola hidup sederhana 

4. Pola hidup mandiri 

5. Berkembangnya tradisi tolong-menolong dan suasana persaudaraan yang kuat 

6. Pola hidup displin ketat 

7. Berani menderita untuk mencapai tujuan 

8. Pola hidup dengan tingkat religiusitas yang tinggi. 

  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(5), 1064-1075   eISSN: 3024-8140 

1069 
 

Pesantren dengan sistem modern 

Pesantren modern atau dikenal dengan istilah pesantren khalaf. Pesantren dengan 
sistem modern ini banyak sekali dijumpai di zaman sekarang, sebab pesantren ini 
memang mengintegrasikan keilmuan agama dengan keilmuan umum dalam rangka 
beradaptasi dan memenuhi tuntutan zaman ini. Karena memang pendidikan di 
Indonesia, baik pesantren maupun sekolah umum, semuanya berupaya untuk selalu 
berkembang secara dinamis mengikuti perkembangan zaman serta kemajuan 
teknologi (Samsudin, 2020, p. 70). 

Contoh penerapan sistem modern dalam pesantren seperti terlihat pada 
penggunaan kelas-kelas dalam kegiatan belajar mengajar, keilmuan yang diberkan juga 
mempunyai cakupan yang lebih luas, kurikulum yang diterapkan juga kurikulum 
nasional.(Setiawan & Velasufah, 2019) Dimungkinkan juga untuk mendefinisikan 
pesantren modern sebagai pesantren yang telah berevolusi untuk mencakup fasilitas 
yang lebih luas dan fitur yang lebih komprehensif. Di bawah yurisdiksinya, ada lembaga 
resmi seperti MI / SD, sekolah menengah, sekolah kejuruan, dan bahkan perguruan 
tinggi. Tempat-tempat ini dilengkapi dengan takhaṣṣuṣ Arab dan Inggris, di samping 
bahasa asing lainnya (Abdullah, 2019). 

Dewan keluarga dan pengasuh kyai berfungsi sebagai koordinator dan kepala 
pesantren, mengawasi pelaksanaan semua kegiatan pesantren. Namun, meski memiliki 
struktur yang berbeda dari pesantren tradisional, pesantren modern masih 
mempertahankan tradisi lama mempelajari karya-karya klasik para ulama—hanya 
dengan cara yang berbeda karena terintegrasi dengan kurikulum nasional, yang juga 
mencakup ilmu-ilmu pendidikan. Sebagai lembaga pendidikan Islam, Pesantren telah 
memberikan kontribusi yang signifikan terhadap pembangunan nasional Indonesia, 
khususnya di bidang pendidikan. Pesantren tidak lagi diremehkan oleh masyarakat 
karena semakin banyaknya sekolah dan madrasah Islam yang beroperasi di bawah 
naungannya; Bahkan, telah diakui secara resmi oleh undang-undang sebagai lembaga 
pendidikan yang ikut serta dalam rangka pembangunan pendidikan nasional. 
Pemerintah Indonesia mencantumkan dalam Undang-undang Republik Indonesia, 
tepatnya nomor 20 tahun 2003 dan diperkuat juga dengan Peraturan Pemerintah 
nomor 55 tahun 2007 yang berbicara mengenai Pendidikan Agama dan Pendidik 
Keagamaan, yang pada intinya pemerintah telah memberikan respon positif (Hidayat 
et al., 2018). 

Unsur dan Peran Pesantren 

Dian Nafi dkk (2007: 11) menyimpulkan bahwa “pesantren mengemban beberapa 
peran, utamanya sebagai lembaga pendidikan Islam yang sekaligus juga memainkan 
peran sebagai lembaga bimbingan keagamaan, keilmuan, pelatihan, pengembangan 
masyarakat, dan sekaligus menjadi simpul budaya, maka itulah pondok pesantren, 
biasanya peranperan itu tidak langsung terbentuk, melainkan melewati tahap demi 
tahap. Setelah sukses sebagai lembaga pendidikan pesantren bisa pula menjadi 
lembaga keilmuan, kepelatihan, dan pemberdayaan masyarakat. Keberhasilan 
membangun integrasi dengan masyarakat barulah memberinya mandat sebagai 
lembaga bimbingan keagamaan simpul budaya” (Aji, 2009).  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(5), 1064-1075   eISSN: 3024-8140 

1070 
 

Pesantren sebagai Lembaga Pendidikan 

Pendidirian lembaga pendidikan pesantren yang menjadi ciri khas gerakan 
perubahan sosial keagamaan para ulama menandakan peran penting mereka dalam 
pembangunan sosial secara umum melalui media pendidikan. Munculnya tokoh-tokoh 
informal berbasis pesantren yang sangat berperan besar dalam menggerakkan 
dinamika kehidupan sosial masyarakat desa. Misalnya, tidak bisa dilepaskan dari jasa 
dan peran besar kyai atau ulama. Nashir (2010) juga mengatakan bahwa “pondok 
pesantren ialah lembaga keagamaan, yang memberikan pengajaran, pendidikan serta 
mengembangkan dan menyebarkan ilmu agama Islam.” Tujuan pondok pesantren 
sebagai lembaga pendidikan Islam di sini yaitu mencapai akhlak yang sempurna atau 
mendidik budi pekerti dan jiwa. Maksud mencapai akhlak yang sempurna yaitu dapat 
digambarkan pada terciptanya pribadi muslim yang mempunyai indikator iman, taqwa, 
ta’at menjalankan ibadah, berakhlak mulia dan dewasa secara jasmani dan rohani, 
serta berusaha untuk hidup sesuai dengan ajaran Islam.(Ibrahim, 2014) 

Pesantren, sekolah Islam terbesar di Indonesia, seharusnya memiliki berbagai 
komponen yang saling berhubungan. Dengan memanfaatkan komponen-komponen ini 
secara bersama-sama, komponen-komponen ini akan memastikan bahwa 
pertumbuhan dan perkembangan pesantren selalu berhasil. Hal ini terjadi karena 
pesantren memiliki beberapa fitur pendukung sebagai lembaga pendidikan. Diantara 
fitur dari pesantren dapat kita lihat dibawah ini.  

Kiyai 

Posisi kiyai dalam pesantren ialah sebagai pemimpin, penentu bahkan penjaga 
eksistensi dari pesantren tersebut. Kiyai merupakan sosok kharismatik, sekaligus 
sebagai panutan bagi para santri, pengurus, dan masyarakat.(Ibrahim, 2014) Fungsi kiai 
dalam lingkungan pesantren sangat penting karena, selain mengajar, kiai juga 
berfungsi sebagai pendidik, pembina, dan sumber solusi untuk hampir semua masalah 
yang berkaitan dengan kehidupan sosial dan akademik siswa. Tanggung jawab Kiai 
melampaui ranah pendidikan untuk memasukkan topik yang berkaitan dengan agama, 
masyarakat, budaya, politik, dan etnis. Sebagai cendekiawan dan pusat pengajaran 
Pesantren, Kyai menetapkan standar untuk pendidikan Sains dan Pesantren. 

Santri 

Santri adalah seorang anak atau seorang yang menuntut ilmu pada sebuah pondok 
pesantren atau sebutan para siswa yang belajar mendalami ilmu agama di pondok 
pesantren. Seorang tokoh agama dapat disebut sebagai kiyai apabila memiliki 
pesantren dan santri. Dengan demikian, santri merupakan salah satu elemen penting 
dalam pesantren.(Alwi, 2016)  Santri tidak hanya mempelajari ilmu agama, tetapi juga 
mentransformasikan ilmu yang dipelajari menjadi cara berpikir dan gaya hidup 
dimanapun dan kapanpun. Santri di pesantren terkenal mengabdi dengan kiai, 
sehingga santri akan mendapat berkah ilmu dari kiai mereka. 

Masjid 

Masjid adalah tempat yang ideal untuk mengajar murid, terutama ketika datang ke 
shalat berjamaah lima kali sehari, dakwah, mengajar buku-buku kuning atau klasik, dan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(5), 1064-1075   eISSN: 3024-8140 

1071 
 

pembentukan moral Islam. Masjid adalah komponen penting dari pesantren serta 
tempat ibadah.Kitab-kitab kuning klasik. Tujuan utama dari pengajaran kitab kuning 
yaitu untuk mendidik calon-calon ulama. Sejak berkembangnya pesantren, pengajaran 
kitab-kitab klasik atau kitab kuning karangan ulama mazhab Syafi’i yang dijadikan 
Sumber pembelajaran utama yang diberikan dalam pesantren terus dilakukan. Secara 
garis besar pembelajaran kitab kuning dalam pondok pesantren dikelompokkan 
menjadi 8 (Alwi, 2016). Diantaranya adalah sebagai berikut:  

1. Fiqih, berkaitan tentang permasalahan amaliah, hukum dan halal haram dalam Islam. 

2. Ushul Fiqih 

3. Hadits, membahas segala hal yang berkaitan dengan perkataan, perbuatan, serta 
ketetapan-ketetapan Nabi SAW.  

4. Tafsir, berkaitan dengan keilmuan yang mempelajari bagaimana memahami al-
Qur’an maupun hadits dengan mendalam. 

5. Tauhid, keilmuan yang membahas perihal ke-Esaan Allah serta pembahasan lain 
dalam lingkup keimanan. 

6. Tasawuf atau akhlak, berkaitan dengan ilmu menata hati dan juga perilaku, baik 
hubungan spiritual maupun sosial. 

7. Tarikh, atau bermakna ilmu tentang sejarah yang membahas perihal Islam dari segi 
historis. 

8. Nahwu dan Shorof, atau keilmuan perihal kaidah gramatikal bahasa arab yang 
membedah secara rinci semua hal tentang kepenulisan dan pelafalan bahasa arab. 

Dalam mencerna isi dari kita kuning tersebut pesantren juga menerapkan beberapa 
metode. Terdapat dua metode dalam pengajaran kitab kuning, yaitu: 

a. Sorogan adalah sistem pengajaran secara individual, santri datang untuk membaca 
kitab tertentu sedangkan Kyai mendengarkan dan mengoreksi bacaan Santri. 

b. Badongan adalah sistem pengajaran secara kolektif, sekelompok Santri 
mendengarkan Kyai yang membaca, menerjemahkan dan menerangkan kitab-kitab 
tertentu. 

Pondok 

Selain berfungsi sebagai tempat belajar bagi siswa, pondok ini juga memiliki 
bangunan yang dirancang menyerupai kamar asrama di mana kelas-kelas tentang nilai-
nilai Islam diadakan. Selain itu, interaksi antara murid dan kiai terjadi di dalam pondok. 

Pesantren sebagai lembaga Dakwah  

Pesantren is a da'wah organization on the inside as well as the outside. As evidenced 
by pesantren's work in da'wah programs and activities both inside and outside of the 
community, it is clear that the organization always aims to promote good religious and 
state awareness. Pesantren also encourages all societal levels of Islam to uphold their 
religious beliefs as Muslims and to abide by Indonesian laws as citizens. Pesanten 
merupakan pusat penyebaran agama Islam baik dalam masalah aqidah, atau syari’ah di 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(5), 1064-1075   eISSN: 3024-8140 

1072 
 

Indonesia. Fungsi pesantren sebagai penyiaran agama atau lembaga dakwah terlihat 
dari elemen pondok pesantren itu sendiri yakni masjid pesantren, yang dalam 
operasionalnya juga berfungsi sebagai masjid umum, yaitu sebagai tempat belajar 
agama dan ibadah para santrri dan juga masyarakat sekitar. Masjid pesantren juga 
menjadi fasilitas bagi masyarakat umum untuk menyelenggarakan majelis ta’lim 
(pengajian), diskusi-diskusi keagamaan dan lain sebagainya. 

Pesantren sebagai lembaga sosial 

Sebagai lembaga sosial, pesantren menerima anak dari segala lapisan masyarakat 
muslim tanpa membeda-bedakan tingkat sosial ekonomi orang tuanya. Biaya hidup di 
pesantren relatif lebih murah dari pada di luar pesantren, sebab biasanya para santri 
mencukupi kebutuhan sehari-harinya dengan jalan patungan atau masak bersama, 
bahkan ada diantara mereka yang gratis, terutama bagi anak-anak yang kurang mampu 
atau yatim piatu. Sebagai lembaga sosial, pesanten ditandai dengan adanya kesibukan 
akan kedatangan para tamu dari masyarakat, kedatangan mereka antara lain ialah 
untuk bersilaturahim, berkonsultasi, minta nasihat ataupun doa. 

Di sisi lain banyak pula peran aktif pesantren dalam membangun kehidupan bangsa. 
Merujuk pada analisis Ali (2013: 134), perkembangan dalam perjalanan pesantren 
banyak memberikan peranan terhadap beberapa bidang (Sudrajat, 2017, p. 84). 

Bidang pendidikan Islam 

Pesantren adalah lembaga pendidikan Islam yang tangguh, terbukti dalam 
perjalanannya perjuangan pesantren tidak mudah tergerus oleh perkembangan 
zaman. Pesantren terus dan selalu bertahan sejak kemunculannya dalam Islamisasi 
nusantara berabad-abad yang lalu, bahkan pesantren juga mampu tumbuh lebih 
kreatif, inovatif dan mampu beradaptasi dengan perkembangan zaman. 

Bidang sosial budaya 

Dalam perjalanan pesantren yang berupaya untuk menciptakan kehidupan yang 
damai, hal tersebut juga merupakan misi dari perjuangan dakwah pesantren. 
Pesantren secara khusus menerapkan budaya damai dalam lingkungannya dan 
membangun kedamaian pula dalam dakwahnya kepada masyarakat, selain itu juga 
selalu memperkuat perannya dengan paham keagamaan yang moderat, 
mempertahankan faham Ahlussuanah wal jamaah dalam kehidupan bersosial, 
senantiasa mengembangkan intelektual multikulturalisme, dalam hal ini termasuk 
dakwah maupun juga dalam dunia pendidikan di lingkungan pesantren itu sendiri 
(Krisdiyanto et al., 2019). 

Bidang politik 

Dari sejarah negara kita, kita tahu bahwa Pondok Pesantren adalah lembaga 
pendidikan Islam tertua di negara kita yang awalnya tradisional, namun kemudian 
berubah menjadi pesantren modern. Pesantren telah memberikan kontribusi besar 
bagi negara, aktif memperjuangkan kemerdekaan negara, menyingkirkan belenggu 
penjajah, berjuang untuk mendidik kehidupan negara, dan secara aktif mengisi 
kemerdekaan ini dengan pembangunan. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(5), 1064-1075   eISSN: 3024-8140 

1073 
 

Dari uraian peran pesantren di atas, maka dapat diketahui bahwa pondok pesantren 
di Indonesia memiliki peran bukan hanya sebagai lembaga pendidikan namun juga 
sekaligus berperan sebagai lembaga keagamaan, lembaga politik, sosial budaya, 
bahkan juga menjadi basis perlawanan rakyat terhadap berbagai bentuk penjajahan. 
Selain itu pesantren juga sebagai wadah bagi lembaga keilmuan, lembaga penelitian, 
lembaga pelatihan, hingga lembaga pengembangan masyarakat (Hidayat et al., 2018). 

Potensi Pondok Pesantren 

Pesantren adalah sebagai suatu lembaga pendidikan dan pengajaran yang 
mengutamakan pelajaran agama Islam yang didukung asrama sebagai tempat tinggal 
santri yang bersifat permanen. Dari pengertian diatas dapat diambil kesimpulan 
mengenai pengertian potensi pondok pesantren yaitu suatu kemampuan yang dimiliki 
oleh pondok pesantren yang mempunyai kemungkinan untuk bisa dikembangkan. 
(Maksum, 2016b) Masyarakat pesantren dihadapkan pada upaya peningkatan taraf 
hidup dan kesejehateraan masyarakat dalam bentuk kegiatan usaha bersama. Selain 
itu juga terdapat potensi-potensi lain di pondok pesantren diantaranya (Jamaluddin, 
1999). 

Kemandirian 

Hal yang diajarkan didala pondok pesantrenyang paling utama adalah tidak 
mengantungkan diri sendiri kepada orang lain. Dengan kata lain belajar mencukupi 
atau menolong diri sendiri. Santri-santri yang terdidik menolong diri sendiri dapat 
menghadapi masa depan dengan penuh harapan, jalan hidup terbentang luas didepan 
mereka. Sebaliknya, santri-santri yang tidak percaya pada dirinya sendiri, dia senantiasa 
merasa was-was dan ragu-ragu, serta tidak akan mendapat kepercayaan dari 
masyarakat, disebabkan oleh ketidak percayaan pada dirinya sendiri. 

Kebebasan 

Para santri diberi kebebasan untuk memilih jalan hidup kelak di tengah masyarakat. 
Mereka bebas menentukan masa depannya dengan berbekal jiwa yang besar dan 
optimisme yang mereka dapatkan selama ditempa di pondok pesantren selama hal itu 
masih dianggap sejalan dengan nilai-nilai pendidikan yang mereka dapatkan di pondok 
pesantren. 

Ikhlas 

Salah satu ciri khas pesantren adalah suasana asli yang meresapi setiap aspek 
kehidupan sekolah. Bagi para nabi dan penerus, ketulusan adalah fundamental, vital, 
dan sumber kekuatan mereka. Ketulusan dapat dipahami dalam hal kemurnian, 
kejujuran, dan ketulusan. Seorang penyembah dan pemberi sejati akan murni hatinya, 
terus terang dalam pikiran, dan tidak takut untuk menaati Tuhan karena pengabdian 
daripada mengejar keegoisan duniawi. 

Pejuang 

Pesantren memiliki peran untuk mengusir penjajah. Mayoritas pesantren 
mengangkat senjata untuk melawan penjajah selama era kolonial, termotivasi oleh 
iman mereka dan keinginan untuk melindungi keadilan dan kebenaran. Tujuan Kyai dan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(5), 1064-1075   eISSN: 3024-8140 

1074 
 

murid-muridnya adalah untuk menggulingkan pemerintah kolonial. Perjuangan 
mereka, yang menghasilkan begitu banyak pahlawan nasional dari pesantren, juga 
terukir dalam sejarah.  

Kesimpulan   

Awal mula berdirinya pesantren adalah dari seorang kyai yang tinggal dan menetap 
di suatu tempat, kemudian berdatanglah orang-orang yang ingin belajar kepadanya 
yang kemudian hari disebut sebagai santri dan santri tersebut ikut bermukin di tempat 
tinggal kyai nya. Pesantren sudah dikenal sejak zaman Walisongo, dan pesantren 
pertama yang ada di Indonesia adalah pesantren Ampel yang didirikan oleh Syaikh 
Maulana Malik Ibrahim, pesantren tersebut menjadi cikal bakal pesantren-pesantren 
yang ada di Indonesia sebab para santri yang sudah menimba ilmu di situ kemudian 
harus mengamalkan ilmunya di daerah masing-masing. Maka didirikanlah pondok-
pondok pesantren dengan menganut pada apa yang mereka dapatkan di pesantren. 
Dalam perkembangan dan pertumbuhannya pesantren melewati tiga masa 
diantaranya adalah : masa kolonial, masa kemerdekaan, dan masa sekarang.  

Pondok pesantren, yang pada dasarnya merupakan salah satu institusi pendidikan 
Islam tertua di Nusantara, banyak mengalami pertumbuhan dan perkembangan seiring 
dengan kemajuan zaman. Namun, karakteristik pesantren tetap tidak berubah bahkan 
setelah bertahun-tahun. Pondok pesantren menggunakan sistem pendidikan untuk 
mencapai berbagai tujuan pendidikan. Secara umum, pesantren di Indonesia 
menggunakan dua model pendidikan: klasik (Salaf) dan modern (Kholaf). Pesantren 
mengemban beberapa peran, utamanya sebagai lembaga pendidikan Islam yang 
sekaligus juga memainkan peran sebagai lembaga bimbingan keagamaan, keilmuan, 
pelatihan, pengembangan masyarakat, dan sekaligus menjadi simpul budaya, maka 
itulah pondok pesantren, biasanya peranperan itu tidak langsung terbentuk, melainkan 
melewati tahap demi tahap. Setelah sukses sebagai lembaga pendidikan pesantren 
bisa pula menjadi lembaga keilmuan, kepelatihan, dan pemberdayaan masyarakat. 
Keberhasilan membangun integrasi dengan masyarakat barulah memberinya mandat 
sebagai lembaga bimbingan keagamaan simpul budaya. 

Daftar Pustaka   

Abdullah, M. (2019). Mengurai Model Pendidikan Pesantren Berbasis Moderasi Agama 
dari Klasik ke Modern. Prosiding Nasional, 2(November), 55–74. 

Adnan Mahdi. (2005). Sejarah Dan Peran Pesantren Dalam Pendidikan Di Indonesia. 
Islamic Review : Jurnal Riset Dan Kajian Keislaman, 2(1), 1–20. 

Aji, D. (2009). PERBEDAAN PENYESUAIAN DIRI SANTRI DI PONDOK PESANTREN 
TRADISIONAL DAN MODERN. In UNIVERSITAS MUHAMMADIYAH SURAKARTA (Vol. 1, 
Issue 1). 

Alwi, B. M. (2016). Pondok Pesantren: Ciri Khas, Perkembangan, Dan Sistem 
Pendidikannya. Lentera Pendidikan : Jurnal Ilmu Tarbiyah Dan Keguruan, 16(2), 205–
219. https://doi.org/10.24252/lp.2013v16n2a8 

Arjiarna, B. A., Hasan, Y., & Dhita, A. N. (2020). Perkembangan Pesantren di Indonesia. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(5), 1064-1075   eISSN: 3024-8140 

1075 
 

SINDANG: Jurnal Pendidikan Sejarah Dan Kajian Sejarah, 3(1), 52–61. 
https://doi.org/10.31540/sindang.v3i1.748 

Herman, D. (2013). Sejarah Pesantren Di Indonesia. Al-Ta’dib, 6(2), 145–158. 
Hidayat, T., Rizal, A. S., & Fahrudin, F. (2018). Peran Pondok Pesantren Sebagai 

Lembaga Pendidikan Islam di Indonesia. Ta’dib: Jurnal Pendidikan Islam, 7(2), 1–10. 
https://doi.org/10.29313/tjpi.v7i2.4117 

Ibrahim, R. (2014). Eksistensi Pesantren Salaf di Tengah Arus Pendidikan Modern. 
Analisa, 21(2), 253. https://doi.org/10.18784/analisa.v21i02.19 

Jamaluddin. (1999). Pondok Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan Sebagai. 1(1), 12–54. 
Krisdiyanto, G., Muflikha, M., Sahara, E. E., & Mahfud, C. (2019). Sistem Pendidikan 

Pesantren dan Tantangan Modernitas. Tarbawi : Jurnal Ilmu Pendidikan, 15(1), 11–21. 
https://doi.org/10.32939/tarbawi.v15i1.337 

Maksum, A. (2016a). Model Pendidikan Toleransi Di Pesantren Modern Dan Salaf. 
Jurnal Pendidikan Agama Islam (Journal of Islamic Education Studies), 3(1), 28. 
https://doi.org/10.15642/jpai.2015.3.1.81-108 

Maksum, A. (2016b). Model Pendidikan Toleransi Di Pesantren Modern Dan Salaf. 
Jurnal Pendidikan Agama Islam (Journal of Islamic Education Studies), 3(1), 81. 
https://doi.org/10.15642/jpai.2015.3.1.81-108 

Oktari, D. P., & Kosasih, A. (2019). Pendidikan Karakter Religius dan Mandiri di 
Pesantren. Jurnal Pendidikan Ilmu Sosial, 28(1), 42. 
https://doi.org/10.17509/jpis.v28i1.14985 

Samsudin, M. (2020). POLA PENDIDIKAN PESANTREN TRADISIONAL DAN MODERN: 
Literature Review. Jurnal Al-Ashriyyah, 6(01), 55–72. 

Setiawan, A. R., & Velasufah, W. (2019). Nilai Pesantren Sebagai Dasar Pendidikan 
Karakter. Pelantan, September, 1–8. 

Studi, P., & Pendidikan, M. (2022). DI PONDOK PESANTREN MODERN DARUNNAJAT. 
Sudrajat, A. (2017). Pesantren Sebagai Transformasi Pendidikan Islam di Indonesia. 

Vicratina: Jurnal Pendidikan Islam, 2(2), 64–88. 
Usman, M. I. (2013). Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan Islam (Sejarah Lahir, 

Sistem Pendidikan, Dan Perkembangannya Masa Kini). Al-Hikmah, 14(1), 127-146. 
Retrieved from https://journal.uin-
alauddin.ac.id/index.php/al_hikmah/article/view/418 

 


