Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elSSN: 3024-8140
Volume 2, Issue 5, 2024 pp. 1064-1075 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Analisis pendidikan Islam : Pesantren klasik hingga
modern

Muhammad Ray Kahfi
Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: mray.kahfi@gmail.com

Kata Kunci:
pendidikan Islam; Pesantren;
klasik; modern

ABSTRAK

Pendidikan Islam senantiasa berkembang seiring berjalannya waktu,
begitu juga dengan perkembangan lembaga pendidikan Islam yang
semakin tumbuh dan menyesuaikan dengan tuntutan zaman. Tetapi
pada hakikatnya metodologi serta konsep dasar yang diterapkan
dalam pendidikan Islam klasik maupun modern adalah sama dan
mengacu pada sistem pendidikan Islam pada zaman Nubuwat dan
Salafunassholih. Di mana dari berbagai sistem yang muncul tersebut
memiliki aspek tujuan yang sama, menghilangkan kebodohan dan melaksanakan ibadah serta membekali
diri untuk kehidupan duniawi maupun ukhrowi. Studi analisis di sini bertujuan untuk mengetahu historis
dan juga letak perbedaan serta persamaan apa saja yang bisa ditemukan dalam sistem pendidikan Islam
klasik hingga modern khususnya pada lembaga pendidikan Islam berbasis pesantren.

Keywords:
Islamic education; boarding
school; classic; modern

ABSTRACT

Islamic education continues to develop over time, as well as the development of Islamic education
institutions which are increasingly growing and adapting to the demands of the times. But in essence
the methodology and basic concepts applied in classical and modern Islamic education are the same and
refer to the Islamic education system in the days of Nubuwat and Salafunassholih. Where the various
systems that have emerged have aspects of the same goal, eliminate ignorance and carry out worship
and equip themselves for worldly and ukhrowi life. The analysis study here aims to find out the history,
differences and similarities that can be found in the classical until modern Islamic education system,
especially in Islamic boarding school-based educational institutions.

Pendahuluan

Pendidikan Islam merupakan rangkaian proses penempaan seorang muslim menuju
kedewasaan, baik secara akal, mental maupun moral. Sebagai manusia yang tercipta di
muka bumi ini, kita memiliki peran sebagai seorang hamba dihadapan Allah Subhanahu
wa Ta’ala dan juga sebagai Khalifah di muka bumi ini. Dengan demikian pendidikan
Islam menjadi fungsi utama untuk mempersiapkan generasi Islami yang memiliki

@ ® @ @ This is an open access article under the CC BY-INC-SA license.
Copyright © 2024 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Manlana Malik 1brahim



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2024, 2(5), 1064-1075 elSSN: 3024-8140

pemikiran, karakteristik, kemampuan, serta keahlian dibawah bendera Islam, dibawah
tuntunan Islam yang kelak memiliki peran serta kesiapan untuk terjun dan berkhidmat
kepada masyarakat yang berbekalkan Al-Qur’an dan As-Sunnah serta pemikiran yang
lurus.

Dengan seiring tumbuh dan berkembangnya zaman pendidikan Islam juga berusaha
untuk selalu memenuhi tuntutan zaman. Oleh sebab itu muncullah berbagai sistem
pendidikan Islam mulai dari klasik hingga modern yang di mana semuanya bertujuan
menuntun suatu lembaga pendidikan Islam agar mencapai tujuannya dari pendidikan
Islam itu sendiri. Indonesia sendiri memiliki banyak lembaga pendidikan Islam seperti
pesantren, madrasah, dan sekolah pada umumnya yang mengajarkan pendidikan
agama Islam. Namun pada tulisan ini akan dipaparkan lebih khusus mengenai
pesantren di Indonesia serta perjalanan dan hal-hal yang berkaitan dengan pesantren.

Disusunnya tulisan sederhana ini tidak lain karena perhatian penulis terhadap
generasi muda penerus bangsa khususnya muslim di Indonesia, yang dimana sudah
mulai meninggalkan napak tilas perjuangan pendidikan di Indonesia. Oleh sebab itu
demi lestarinya sejarah serta keilmuan pendidikan Islam khususnya di lingkup
pesantren, dirasa perlulah untuk menyusun sebuah tulisan sederhana yang diharapkan
mampu membangkitkan semangat kawula muda untuk kembali menengok sejarah
khususnya pendidikan Islam dan mengambil pelajaran penting darinya (Arjiarna et al.,
2020).

Pembahasan

Sejarah kemunculan Pesantren di Indonesia

Salah satu lembaga pendidikan Islam di Indonesia adalah pesantren sekaligus
menjadi sistem pendidikan pertama dan tertua di Indonesia dan sampai sekarang
sistem pesantren masih diaplikasikan bahkan pesantren sudah bukan lagi sistem
melainkan sebuah lembaga pendidikan yang kontribusinya terhadap bangsa sangat lah
besar antara lain, sebagai benteng pertahanan umat Islam, lembaga dakwah, serta
pengembangan masyarakat muslim Indonesia. (Krisdiyanto et al., 2019) Kemudian
pengertian dari pondok pesantren itu sendiri adalah sebuah tempat dimana para santri
(murid) bermukim dengan tujuan untuk mendalami keilmuan Islam yang diajarkan oleh
kiyai di dalam pesantren. Ketika Islam mulai masuk dan disebarluaskan di Indonesia,
mulai saat itu pula sistem pendidikan pesantren juga diterapkan di Nusantara,
sebagaimana diketahui dalam banyak literatur bahwasanya umur pesantren tidak jauh
berbeda dengan usia perjalanan Islam di Nusantara. (Herman, 2013) Hingga pada
akhirnya sistem tersebut berkembang dan bertransformasi menjadi sebuah kesatuan
lembaga pendidikan Islam.

Dalam historinya, awal mula berdirinya pesantren adalah dari seorang kyai yang
tinggal dan menetap di suatu tempat, kemudian mulai berdatanglah orang-orang yang
ingin belajar kepadanya yang kemudian hari disebut sebagai santri dan santri tersebut
ikut bermukim di tempat tinggal kiyai tadi. Pesantren sudah dikenal sejak zaman
Walisongo, dan menurut literatur pesantren pertama yang ada di Indonesia adalah
pesantren Ampel yang didirikan oleh Syaikh Maulana Malik Ibrahim, pesantren

1065



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2024, 2(5), 1064-1075 elSSN: 3024-8140

tersebut menjadi cikal bakal pesantren-pesantren yang ada di Indonesia sebab
berdasar pada tradisi para santri yang sudah menimba ilmu di pondok pesantren
mempunyai tugas untuk kemudian mengamalkan ilmunya di daerah asal mereka
masing-masing. Maka didirikanlah pondok-pondok pesantren dengan menganut pada
apa yang mereka dapatkan di Pesantren Ampel. Dalam perjalanannya, pesantren yang
dikenal juga dengan sebutan pesantren Ampeldenta ini menjadi tempat berkumpulnya
para sunan atau guru mulia yang menyebarkan Islam di Jawa atau yang lebih dikenal
sebagai Wali Songo. Kemudian Syaikh Maulana Malik Ibrahim menjadi peletak dasar-
dasar nilai pendidikan pesantren di Indonesia. Sebab itu pula apabila ditelisik lebih
dalam usia pesantren tidak jauh berbeda dengan usia Islam di Nusantara.(Herman,

2013)

Pesantren sendiri secara global memiliki dua tujuan utama, yakni tujuan khusus dan
tujuan umum. Tujuan khusus di sini yaitu mempersiapkan dan menempa para santri
guna menjadi seorang alim, memumpuni dalam keilmuan Islam yang diajarkan oleh
para kiai serta mengamalkannya dalam kehidupan duniawi dan sebagai bekal
kehidupan ukhrowi. Tujuan umumnya sendiri yaitu membimbing para santri agar
menjadi manusia yang berakhlakul karimah atau memiliki adab dan perilaku yang baik,
serta dengan keilmuaan Islamnya mampu menjadi muslim tauladan guna berkhidmat
saat terjun ke masyarakat dan juga bermanfaat pada agama dan bangsa dengan bekal
ilmu dan amalnya (Studi & Pendidikan, 2022).

Perjuangan Pesantren di Indonesia

Pada awal perkembangan pesantren di Nusantara semua berjalan baik-baik saja
bahkan kerajaan-kerajaan Islam menaruh perhatian yang cukup besar pada
perkembangan dan pertumbuhan pesantren. Namun ketika masa kolonial Hindia
Belanda dimulai keadaan bangsa dan agama berubah menjadi lebih rumit (Oktari &
Kosasih, 2019). Penduduk muslim yang dari seluruh kalangan sedikit demi sedikit mulai
diasingkan. Para ulama, pimpinan pesantren dan tokoh agama dijauhkan dari
masyarakat karena dianggap dapat menjadi potensi terjadinya kerusuhan. Bahkan hal
ini juga berdampak pada peribadatan haji masyarakat muslim Indonesia. Pemerintah
kolonial yang masih berkuasa pada saat itu mempersulit keberangkatan jama’ah haji
Indonesia, dan di sisi lain mereka juga mencegah kepulangan jama’ah haji yang ada di
Mekkah ke Indonesia. Pada akhirnya pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam
terbesar pada saat itu memilih untuk menyingkir dari pengaruh-pengaruh pemerintah.
Tampak dari posisi bergeraknya pesantren yang cenderung menjauh dari pusat
pemerintahan. Dari sinilah pesantren kemudian berjuang untuk mempertahankan diri
secara mandiri (Herman, 2013). Untuk lebih jelasnya perjalanan perjuangan pesantren
terbagi menjadi tiga masa yaitu :

Pesantren di masa kolonial

Pada masa kolonial, pesantren selalu berhadapan dengan kolonialisme Belanda,
yang sangat membatasi ruang gerak mereka. Belanda ingin menghapus madrasah dan
sekolah tanpa izin dengan mengeluarkan Ordonansi Sekolah, kebijakan politik

pendidikannya. Selain itu, kebijakan resmi Belanda juga bertujuan untuk melarang
pengajaran kitab-kitab Islam karena mereka percaya bahwa itu dapat memicu

1066



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2024, 2(5), 1064-1075 elSSN: 3024-8140

perubahan atau perlawanan di kalangan santri dan kaum muslim pada umumnya.
Setelah penjajahan Belanda berakhir, Jepang kembali menjajah Indonesia. Pesantren
menghadapi kebijakan Saikere yang dibuat oleh pemerintah Jepang. Doktrin ini
mengamanatkan bahwa semua tingkat masyarakat tunduk dan menghormati
kekaisaran Jepang dan jajaran dewa-dewanya. Pada saat itu, KH Hasyim Asy'ari
menunjukkan perlawanan terhadap Jepang, yang menyebabkan hukuman penjara dan
sangat memicu gairah para siswa. Ribuan siswa berpartisipasi dalam protes besar-
besaran terhadap kebijakan Saikere dan menyerukan pembebasan Kyai Hashim Asy'ari
(Adnan Mahdi, 2005).

Pesantren di masa pasca Kemerdekaan

Para santri kembali berjuang untuk kemerdekaan Indonesia pada awalnya.
Sebaliknya, kekuatan pergerakan Islam muncul dalam bentuk ormas keagamaan
seperti Serikat. Dagang Islam, Persyarikatan Muhammadiyah, dan Nahdhatul Ulama. Ini
memungkinkan penyebaran fatwa ulama yang mewajibkan umat Islam untuk berjihad
melawan penjajah dan mempertahankan kedaulatan NKRI dengan mudah.

Pesantren di masa sekarang

Pada masa ini, perkembangan pesantren terbilang cukup baik. Terlihat dari perhatian
pemerintah yang telah diterbitkan Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang
Sistem Pendidikan Nasional (Sisdiknas), dan pendidikan pesantren mulai diakui secara
resmi oleh pemerintah (Aji, 2009). Diskriminasi terhadap pendidikan keagamaan yang
berbasis pesantren telah dihapus dengan terbitnya undang-undang tersebut. Ada
kemungkinan yang lebih aneh bahwa sebuah pesantren menggunakan kurikulum yang
dibuat oleh pemerintah selain kurikulum lokal yang dibuat oleh pesantren itu sendiri.
seperti halnya kitab-kitab kuning dan ilmu agama yang sudah menjadi bagian dari
pendidikan pesantren sejak lama.

Sistem Klasik dan Modern

Pondok pesantren, yang pada dasarnya merupakan salah satu institusi pendidikan
Islam tertua di Nusantara, banyak mengalami pertumbuhan dan perkembangan seiring
dengan kemajuan zaman. Namun, karakteristik pesantren tetap tidak berubah bahkan
setelah bertahun-tahun. Pesantren berkembang dan berkembang bukan berarti
mereka kehilangan ciri khasnya. Sebaliknya, mereka berkembang untuk dapat
beradaptasi dengan perkembangan dan kebutuhan zaman. Dalam prosesnya,
pesantren memiliki sistem pendidikan yang membantu kelembagaan mencapai
berbagai tujuan pendidikan (Oktari & Kosasih, 2019).

Sejumlah pesantren berevolusi untuk memperbaiki diri sehingga mereka bisa
berubah seiring perkembangan zaman dan banyaknya ilmu pengetahuan. Banyak
pesantren masih menganut gaya tradisional utama mereka, tetapi ada juga banyak
kemunculan cepat gaya yang lebih modern sepanjang zaman modernis ini. Pesantren
yang mengembangkan dirinya menjadi pesantren modern tidak lain agar dapat
bersaing dalam pertumbuhan ilmu pengetahuan dan teknologi sebagaimana yang
berkembang di lembaga pendidikan pada sekolah umum (Arjiarna et al., 2020).

1067



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2024, 2(5), 1064-1075 elSSN: 3024-8140

Merujuk pada literatur para ahli pendidikan, bahwa jenis pesantren secara umum
diklasifikasikan ke dalam dua tipologi; yakni pesantren modern, dengan mengadopsi
sistem pendidikan sekolah modern Barat dan pesantren salaf, yang masih memiliki
corak klasik dan bertahan pada pelestarian tradisi dengan pola pendidikan tradisional
(Maksum, 2016a).

Pola pendidikan tradisional
Pesantren dengan sistem klasik atau tradisional

Pesantren tradisional atau biasa disebut pondok salaf ini masih menerapkan dan
mempertahankan bentuk asli dari pesantren sejak dulu. Pada dasarnya pesantren
tradisional masih tetap menerapkan pendidikan Islam berupa pegajaran kitab-kitab
ulama klasik baik kitab tersebut berhaluan syafi’iyah, hanafiah, hanabilah maupun
malikiyah dengan menggunakan bahasa aslinya yaitu bahasa Arab serta metode
pengajarannya juga identik dengan bentuk halagoh ataupun ceramah yang menjadi ciri
khas dari pola belajar mengajar di pesantren salaf ini (Abdullah, 2019, p. 64).

Tidak seperti pesantren kontemporer, pesantren tradisional tidak menggunakan
struktur kelas. Sebaliknya, siswa dievaluasi berdasarkan buku yang telah mereka baca
atau selesaikan daripada tingkat kelas mereka. Dengan kata lain, tidak ada standar
untuk menilai kelas dalam pembelajaran.(Aji, 2009) Mengenai kurikulum pendidikan di
dalam pesantren tradisional ini sepenuhnya dipegang oleh majlis pengasuh atau kyai di
pesantren tersebut. Fokus keilmuan yang diberikan dalam pesantren salaf ialah pada
ilmu agama seperti tauhid, figih, akhlak, tasawuf, nahwu shorof, serta keilmuan agama
lainnya (Usman, 2013).

Salah satu jenis pendidikan Islam tradisional adalah pesantren, yang merupakan
lembaga pendidikan yang mempertahankan tradisi, budaya, dan kehidupan Islami
dalam proses pendidikan para santri. Akibatnya, pesantren, terutama yang tradisional,
memiliki konsep atau pola pendidikan yang berbeda dengan sekolah maupun
madrasah.(Arjiarna et al., 2020) Mukti Ali dalam Alwi (2016) mengemukakan beberapa
pola umum pendidikan Islam tradisional di pesantren sebagai berikut:

1. Relasi yang sangat dekat antara kyai dan santri

2. Tradisi ketundukan dan kepatuhan seorang santri terhadap kyai yang sangat kental
3. Pola hidup sederhana

4.Pola hidup mandiri

5. Berkembangnya tradisi tolong-menolong dan suasana persaudaraan yang kuat
6.Pola hidup displin ketat

7. Berani menderita untuk mencapai tujuan

8. Pola hidup dengan tingkat religiusitas yang tinggi.

1068



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2024, 2(5), 1064-1075 elSSN: 3024-8140

Pesantren dengan sistem modern

Pesantren modern atau dikenal dengan istilah pesantren khalaf. Pesantren dengan
sistem modern ini banyak sekali dijumpai di zaman sekarang, sebab pesantren ini
memang mengintegrasikan keilmuan agama dengan keilmuan umum dalam rangka
beradaptasi dan memenuhi tuntutan zaman ini. Karena memang pendidikan di
Indonesia, baik pesantren maupun sekolah umum, semuanya berupaya untuk selalu
berkembang secara dinamis mengikuti perkembangan zaman serta kemajuan
teknologi (Samsudin, 2020, p. 70).

Contoh penerapan sistem modern dalam pesantren seperti terlihat pada
penggunaan kelas-kelas dalam kegiatan belajar mengajar, keilmuan yang diberkan juga
mempunyai cakupan yang lebih luas, kurikulum yang diterapkan juga kurikulum
nasional.(Setiawan & Velasufah, 2019) Dimungkinkan juga untuk mendefinisikan
pesantren modern sebagai pesantren yang telah berevolusi untuk mencakup fasilitas
yang lebih luas dan fitur yang lebih komprehensif. Di bawah yurisdiksinya, ada lembaga
resmi seperti Ml / SD, sekolah menengah, sekolah kejuruan, dan bahkan perguruan
tinggi. Tempat-tempat ini dilengkapi dengan takhassus Arab dan Inggris, di samping
bahasa asing lainnya (Abdullah, 2019).

Dewan keluarga dan pengasuh kyai berfungsi sebagai koordinator dan kepala
pesantren, mengawasi pelaksanaan semua kegiatan pesantren. Namun, meski memiliki
struktur yang berbeda dari pesantren tradisional, pesantren modern masih
mempertahankan tradisi lama mempelajari karya-karya klasik para ulama—hanya
dengan cara yang berbeda karena terintegrasi dengan kurikulum nasional, yang juga
mencakup ilmu-ilmu pendidikan. Sebagai lembaga pendidikan Islam, Pesantren telah
memberikan kontribusi yang signifikan terhadap pembangunan nasional Indonesia,
khususnya di bidang pendidikan. Pesantren tidak lagi diremehkan oleh masyarakat
karena semakin banyaknya sekolah dan madrasah Islam yang beroperasi di bawah
naungannya; Bahkan, telah diakui secara resmi oleh undang-undang sebagai lembaga
pendidikan yang ikut serta dalam rangka pembangunan pendidikan nasional.
Pemerintah Indonesia mencantumkan dalam Undang-undang Republik Indonesia,
tepatnya nomor 20 tahun 2003 dan diperkuat juga dengan Peraturan Pemerintah
nomor 55 tahun 2007 yang berbicara mengenai Pendidikan Agama dan Pendidik
Keagamaan, yang pada intinya pemerintah telah memberikan respon positif (Hidayat
et al., 2018).

Unsur dan Peran Pesantren

Dian Nafi dkk (2007: 11) menyimpulkan bahwa “pesantren mengemban beberapa
peran, utamanya sebagai lembaga pendidikan Islam yang sekaligus juga memainkan
peran sebagai lembaga bimbingan keagamaan, keilmuan, pelatihan, pengembangan
masyarakat, dan sekaligus menjadi simpul budaya, maka itulah pondok pesantren,
biasanya peranperan itu tidak langsung terbentuk, melainkan melewati tahap demi
tahap. Setelah sukses sebagai lembaga pendidikan pesantren bisa pula menjadi
lembaga keilmuan, kepelatihan, dan pemberdayaan masyarakat. Keberhasilan
membangun integrasi dengan masyarakat barulah memberinya mandat sebagai
lembaga bimbingan keagamaan simpul budaya” (Aji, 2009).

1069



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2024, 2(5), 1064-1075 elSSN: 3024-8140

Pesantren sebagai Lembaga Pendidikan

Pendidirian lembaga pendidikan pesantren yang menjadi ciri khas gerakan
perubahan sosial keagamaan para ulama menandakan peran penting mereka dalam
pembangunan sosial secara umum melalui media pendidikan. Munculnya tokoh-tokoh
informal berbasis pesantren yang sangat berperan besar dalam menggerakkan
dinamika kehidupan sosial masyarakat desa. Misalnya, tidak bisa dilepaskan dari jasa
dan peran besar kyai atau ulama. Nashir (2010) juga mengatakan bahwa “pondok
pesantren ialah lembaga keagamaan, yang memberikan pengajaran, pendidikan serta
mengembangkan dan menyebarkan ilmu agama Islam.” Tujuan pondok pesantren
sebagai lembaga pendidikan Islam di sini yaitu mencapai akhlak yang sempurna atau
mendidik budi pekerti dan jiwa. Maksud mencapai akhlak yang sempurna yaitu dapat
digambarkan pada terciptanya pribadi muslim yang mempunyai indikator iman, taqwa,
ta’at menjalankan ibadah, berakhlak mulia dan dewasa secara jasmani dan rohani,
serta berusaha untuk hidup sesuai dengan ajaran Islam.(Ibrahim, 2014)

Pesantren, sekolah Islam terbesar di Indonesia, seharusnya memiliki berbagai
komponen yang saling berhubungan. Dengan memanfaatkan komponen-komponen ini
secara bersama-sama, komponen-komponen ini akan memastikan bahwa
pertumbuhan dan perkembangan pesantren selalu berhasil. Hal ini terjadi karena
pesantren memiliki beberapa fitur pendukung sebagai lembaga pendidikan. Diantara
fitur dari pesantren dapat kita lihat dibawah ini.

Kiyai

Posisi kiyai dalam pesantren ialah sebagai pemimpin, penentu bahkan penjaga
eksistensi dari pesantren tersebut. Kiyai merupakan sosok kharismatik, sekaligus
sebagai panutan bagi para santri, pengurus, dan masyarakat.(Ibrahim, 2014) Fungsi kiai
dalam lingkungan pesantren sangat penting karena, selain mengajar, kiai juga
berfungsi sebagai pendidik, pembina, dan sumber solusi untuk hampir semua masalah
yang berkaitan dengan kehidupan sosial dan akademik siswa. Tanggung jawab Kiai
melampaui ranah pendidikan untuk memasukkan topik yang berkaitan dengan agama,
masyarakat, budaya, politik, dan etnis. Sebagai cendekiawan dan pusat pengajaran
Pesantren, Kyai menetapkan standar untuk pendidikan Sains dan Pesantren.

Santri

Santri adalah seorang anak atau seorang yang menuntut ilmu pada sebuah pondok
pesantren atau sebutan para siswa yang belajar mendalami ilmu agama di pondok
pesantren. Seorang tokoh agama dapat disebut sebagai kiyai apabila memiliki
pesantren dan santri. Dengan demikian, santri merupakan salah satu elemen penting
dalam pesantren.(Alwi, 2016) Santri tidak hanya mempelajari ilmu agama, tetapi juga
mentransformasikan ilmu yang dipelajari menjadi cara berpikir dan gaya hidup
dimanapun dan kapanpun. Santri di pesantren terkenal mengabdi dengan kiai,
sehingga santri akan mendapat berkah ilmu dari kiai mereka.

Masjid
Masjid adalah tempat yang ideal untuk mengajar murid, terutama ketika datang ke
shalat berjamaah lima kali sehari, dakwah, mengajar buku-buku kuning atau klasik, dan

1070



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2024, 2(5), 1064-1075 elSSN: 3024-8140

pembentukan moral Islam. Masjid adalah komponen penting dari pesantren serta
tempat ibadah.Kitab-kitab kuning klasik. Tujuan utama dari pengajaran kitab kuning
yaitu untuk mendidik calon-calon ulama. Sejak berkembangnya pesantren, pengajaran
kitab-kitab klasik atau kitab kuning karangan ulama mazhab Syafi’i yang dijadikan
Sumber pembelajaran utama yang diberikan dalam pesantren terus dilakukan. Secara
garis besar pembelajaran kitab kuning dalam pondok pesantren dikelompokkan
menjadi 8 (Alwi, 2016). Diantaranya adalah sebagai berikut:

1. Figih, berkaitan tentang permasalahan amaliah, hukum dan halal haram dalam Islam.
2. Ushul Figih

3. Hadits, membahas segala hal yang berkaitan dengan perkataan, perbuatan, serta
ketetapan-ketetapan Nabi SAW.

4.Tafsir, berkaitan dengan keilmuan yang mempelajari bagaimana memahami al-
Qur’an maupun hadits dengan mendalam.

5. Tauhid, keilmuan yang membahas perihal ke-Esaan Allah serta pembahasan lain
dalam lingkup keimanan.

6.Tasawuf atau akhlak, berkaitan dengan ilmu menata hati dan juga perilaku, baik
hubungan spiritual maupun sosial.

7. Tarikh, atau bermakna ilmu tentang sejarah yang membahas perihal Islam dari segi
historis.

8.Nahwu dan Shorof, atau keilmuan perihal kaidah gramatikal bahasa arab yang
membedah secara rinci semua hal tentang kepenulisan dan pelafalan bahasa arab.

Dalam mencerna isi dari kita kuning tersebut pesantren juga menerapkan beberapa
metode. Terdapat dua metode dalam pengajaran kitab kuning, yaitu:

a. Sorogan adalah sistem pengajaran secara individual, santri datang untuk membaca
kitab tertentu sedangkan Kyai mendengarkan dan mengoreksi bacaan Santri.

b.Badongan adalah sistem pengajaran secara kolektif, sekelompok Santri
mendengarkan Kyai yang membaca, menerjemahkan dan menerangkan kitab-kitab
tertentu.

Pondok

Selain berfungsi sebagai tempat belajar bagi siswa, pondok ini juga memiliki
bangunan yang dirancang menyerupai kamar asrama di mana kelas-kelas tentang nilai-
nilai Islam diadakan. Selain itu, interaksi antara murid dan kiai terjadi di dalam pondok.

Pesantren sebagai lembaga Dakwah

Pesantren is a da'wah organization on the inside as well as the outside. As evidenced
by pesantren's work in da'wah programs and activities both inside and outside of the
community, it is clear that the organization always aims to promote good religious and
state awareness. Pesantren also encourages all societal levels of Islam to uphold their
religious beliefs as Muslims and to abide by Indonesian laws as citizens. Pesanten
merupakan pusat penyebaran agama Islam baik dalam masalah aqidah, atau syari’ah di

1071



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2024, 2(5), 1064-1075 elSSN: 3024-8140

Indonesia. Fungsi pesantren sebagai penyiaran agama atau lembaga dakwah terlihat
dari elemen pondok pesantren itu sendiri yakni masjid pesantren, yang dalam
operasionalnya juga berfungsi sebagai masjid umum, yaitu sebagai tempat belajar
agama dan ibadah para santrri dan juga masyarakat sekitar. Masjid pesantren juga
menjadi fasilitas bagi masyarakat umum untuk menyelenggarakan majelis ta’lim
(pengajian), diskusi-diskusi keagamaan dan lain sebagainya.

Pesantren sebagai lembaga sosial

Sebagai lembaga sosial, pesantren menerima anak dari segala lapisan masyarakat
muslim tanpa membeda-bedakan tingkat sosial ekonomi orang tuanya. Biaya hidup di
pesantren relatif lebih murah dari pada di luar pesantren, sebab biasanya para santri
mencukupi kebutuhan sehari-harinya dengan jalan patungan atau masak bersama,
bahkan ada diantara mereka yang gratis, terutama bagi anak-anak yang kurang mampu
atau yatim piatu. Sebagai lembaga sosial, pesanten ditandai dengan adanya kesibukan
akan kedatangan para tamu dari masyarakat, kedatangan mereka antara lain ialah
untuk bersilaturahim, berkonsultasi, minta nasihat ataupun doa.

Di sisi lain banyak pula peran aktif pesantren dalam membangun kehidupan bangsa.
Merujuk pada analisis Ali (2013: 134), perkembangan dalam perjalanan pesantren
banyak memberikan peranan terhadap beberapa bidang (Sudrajat, 2017, p. 84).

Bidang pendidikan Islam

Pesantren adalah lembaga pendidikan Islam yang tangguh, terbukti dalam
perjalanannya perjuangan pesantren tidak mudah tergerus oleh perkembangan
zaman. Pesantren terus dan selalu bertahan sejak kemunculannya dalam Islamisasi
nusantara berabad-abad yang lalu, bahkan pesantren juga mampu tumbuh lebih
kreatif, inovatif dan mampu beradaptasi dengan perkembangan zaman.

Bidang sosial budaya

Dalam perjalanan pesantren yang berupaya untuk menciptakan kehidupan yang
damai, hal tersebut juga merupakan misi dari perjuangan dakwah pesantren.
Pesantren secara khusus menerapkan budaya damai dalam lingkungannya dan
membangun kedamaian pula dalam dakwahnya kepada masyarakat, selain itu juga
selalu memperkuat perannya dengan paham keagamaan yang moderat,
mempertahankan faham Ahlussuanah wal jamaah dalam kehidupan bersosial,
senantiasa mengembangkan intelektual multikulturalisme, dalam hal ini termasuk
dakwah maupun juga dalam dunia pendidikan di lingkungan pesantren itu sendiri
(Krisdiyanto et al., 2019).

Bidang politik

Dari sejarah negara kita, kita tahu bahwa Pondok Pesantren adalah lembaga
pendidikan Islam tertua di negara kita yang awalnya tradisional, namun kemudian
berubah menjadi pesantren modern. Pesantren telah memberikan kontribusi besar
bagi negara, aktif memperjuangkan kemerdekaan negara, menyingkirkan belenggu
penjajah, berjuang untuk mendidik kehidupan negara, dan secara aktif mengisi
kemerdekaan ini dengan pembangunan.

1072



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2024, 2(5), 1064-1075 elSSN: 3024-8140

Dari uraian peran pesantren di atas, maka dapat diketahui bahwa pondok pesantren
di Indonesia memiliki peran bukan hanya sebagai lembaga pendidikan namun juga
sekaligus berperan sebagai lembaga keagamaan, lembaga politik, sosial budaya,
bahkan juga menjadi basis perlawanan rakyat terhadap berbagai bentuk penjajahan.
Selain itu pesantren juga sebagai wadah bagi lembaga keilmuan, lembaga penelitian,
lembaga pelatihan, hingga lembaga pengembangan masyarakat (Hidayat et al., 2018).

Potensi Pondok Pesantren

Pesantren adalah sebagai suatu lembaga pendidikan dan pengajaran yang
mengutamakan pelajaran agama Islam yang didukung asrama sebagai tempat tinggal
santri yang bersifat permanen. Dari pengertian diatas dapat diambil kesimpulan
mengenai pengertian potensi pondok pesantren yaitu suatu kemampuan yang dimiliki
oleh pondok pesantren yang mempunyai kemungkinan untuk bisa dikembangkan.
(Maksum, 2016b) Masyarakat pesantren dihadapkan pada upaya peningkatan taraf
hidup dan kesejehateraan masyarakat dalam bentuk kegiatan usaha bersama. Selain
itu juga terdapat potensi-potensi lain di pondok pesantren diantaranya (Jamaluddin,

1999).

Kemandirian

Hal yang diajarkan didala pondok pesantrenyang paling utama adalah tidak
mengantungkan diri sendiri kepada orang lain. Dengan kata lain belajar mencukupi
atau menolong diri sendiri. Santri-santri yang terdidik menolong diri sendiri dapat
menghadapi masa depan dengan penuh harapan, jalan hidup terbentang luas didepan
mereka. Sebaliknya, santri-santri yang tidak percaya pada dirinya sendiri, dia senantiasa
merasa was-was dan ragu-ragu, serta tidak akan mendapat kepercayaan dari
masyarakat, disebabkan oleh ketidak percayaan pada dirinya sendiri.

Kebebasan

Para santri diberi kebebasan untuk memilih jalan hidup kelak di tengah masyarakat.
Mereka bebas menentukan masa depannya dengan berbekal jiwa yang besar dan
optimisme yang mereka dapatkan selama ditempa di pondok pesantren selama hal itu
masih dianggap sejalan dengan nilai-nilai pendidikan yang mereka dapatkan di pondok
pesantren.

Ikhlas

Salah satu ciri khas pesantren adalah suasana asli yang meresapi setiap aspek
kehidupan sekolah. Bagi para nabi dan penerus, ketulusan adalah fundamental, vital,
dan sumber kekuatan mereka. Ketulusan dapat dipahami dalam hal kemurnian,
kejujuran, dan ketulusan. Seorang penyembah dan pemberi sejati akan murni hatinya,
terus terang dalam pikiran, dan tidak takut untuk menaati Tuhan karena pengabdian
daripada mengejar keegoisan duniawi.

Pejuang

Pesantren memiliki peran untuk mengusir penjajah. Mayoritas pesantren
mengangkat senjata untuk melawan penjajah selama era kolonial, termotivasi oleh
iman mereka dan keinginan untuk melindungi keadilan dan kebenaran. Tujuan Kyai dan

1073



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2024, 2(5), 1064-1075 elSSN: 3024-8140

murid-muridnya adalah untuk menggulingkan pemerintah kolonial. Perjuangan
mereka, yang menghasilkan begitu banyak pahlawan nasional dari pesantren, juga
terukir dalam sejarah.

Kesimpulan

Awal mula berdirinya pesantren adalah dari seorang kyai yang tinggal dan menetap
di suatu tempat, kemudian berdatanglah orang-orang yang ingin belajar kepadanya
yang kemudian hari disebut sebagai santri dan santri tersebut ikut bermukin di tempat
tinggal kyai nya. Pesantren sudah dikenal sejak zaman Walisongo, dan pesantren
pertama yang ada di Indonesia adalah pesantren Ampel yang didirikan oleh Syaikh
Maulana Malik Ibrahim, pesantren tersebut menjadi cikal bakal pesantren-pesantren
yang ada di Indonesia sebab para santri yang sudah menimba ilmu di situ kemudian
harus mengamalkan ilmunya di daerah masing-masing. Maka didirikanlah pondok-
pondok pesantren dengan menganut pada apa yang mereka dapatkan di pesantren.
Dalam perkembangan dan pertumbuhannya pesantren melewati tiga masa
diantaranya adalah : masa kolonial, masa kemerdekaan, dan masa sekarang.

Pondok pesantren, yang pada dasarnya merupakan salah satu institusi pendidikan
Islam tertua di Nusantara, banyak mengalami pertumbuhan dan perkembangan seiring
dengan kemajuan zaman. Namun, karakteristik pesantren tetap tidak berubah bahkan
setelah bertahun-tahun. Pondok pesantren menggunakan sistem pendidikan untuk
mencapai berbagai tujuan pendidikan. Secara umum, pesantren di Indonesia
menggunakan dua model pendidikan: klasik (Salaf) dan modern (Kholaf). Pesantren
mengemban beberapa peran, utamanya sebagai lembaga pendidikan Islam yang
sekaligus juga memainkan peran sebagai lembaga bimbingan keagamaan, keilmuan,
pelatihan, pengembangan masyarakat, dan sekaligus menjadi simpul budaya, maka
itulah pondok pesantren, biasanya peranperan itu tidak langsung terbentuk, melainkan
melewati tahap demi tahap. Setelah sukses sebagai lembaga pendidikan pesantren
bisa pula menjadi lembaga keilmuan, kepelatihan, dan pemberdayaan masyarakat.
Keberhasilan membangun integrasi dengan masyarakat barulah memberinya mandat
sebagai lembaga bimbingan keagamaan simpul budaya.

Daftar Pustaka

Abdullah, M. (2019). Mengurai Model Pendidikan Pesantren Berbasis Moderasi Agama
dari Klasik ke Modern. Prosiding Nasional, 2(November), 55-74.

Adnan Mahdi. (2005). Sejarah Dan Peran Pesantren Dalam Pendidikan Di Indonesia.
Islamic Review : Jurnal Riset Dan Kajian Keislaman, 2(1), 1-20.

Aji, D. (2009). PERBEDAAN PENYESUAIAN DIRI SANTRI DI PONDOK PESANTREN
TRADISIONAL DAN MODERN. In UNIVERSITAS MUHAMMADIYAH SURAKARTA (Vol. 1,
Issue 1).

Alwi, B. M. (2016). Pondok Pesantren: Ciri Khas, Perkembangan, Dan Sistem
Pendidikannya. Lentera Pendidikan : Jurnal lImu Tarbiyah Dan Keguruan, 16(2), 205-
219. https://doi.org/10.24252/Ip.2013v16Nn2a8

Arjiarna, B. A, Hasan, Y., & Dhita, A. N. (2020). Perkembangan Pesantren di Indonesia.

1074



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2024, 2(5), 1064-1075 elSSN: 3024-8140

SINDANG:  Jurnal Pendidikan Sejarah Dan Kajian Sejarah, 3(1), 52-61.
https://doi.org/10.31540/sindang.v3i1.748

Herman, D. (2013). Sejarah Pesantren Di Indonesia. Al-Ta’dib, 6(2), 145-158.

Hidayat, T., Rizal, A. S., & Fahrudin, F. (2018). Peran Pondok Pesantren Sebagai
Lembaga Pendidikan Islam di Indonesia. Ta’dib: Jurnal Pendidikan Islam, 7(2), 1-10.
https://doi.org/10.29313/tjpi.v7i2.4117

Ibrahim, R. (2014). Eksistensi Pesantren Salaf di Tengah Arus Pendidikan Modern.
Analisa, 21(2), 253. https://doi.org/10.18784/analisa.v21i02.19

Jamaluddin. (1999). Pondok Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan Sebagai. 1(1), 12-54.

Krisdiyanto, G., Muflikha, M., Sahara, E. E., & Mahfud, C. (2019). Sistem Pendidikan
Pesantren dan Tantangan Modernitas. Tarbawi: Jurnal llmu Pendidikan, 15(1), 11-21.
https://doi.org/10.32939/tarbawi.v15i1.337

Maksum, A. (2016a). Model Pendidikan Toleransi Di Pesantren Modern Dan Salaf.
Jurnal Pendidikan Agama Islam (Journal of Islamic Education Studies), 3(1), 28.
https://doi.org[10.15642/jpai.2015.3.1.81-108

Maksum, A. (2016b). Model Pendidikan Toleransi Di Pesantren Modern Dan Salaf.
Jurnal Pendidikan Agama Islam (Journal of Islamic Education Studies), 3(1), 81.
https://doi.org/10.15642/jpai.2015.3.1.81-108

Oktari, D. P., & Kosasih, A. (2019). Pendidikan Karakter Religius dan Mandiri di
Pesantren. Jurnal Pendidikan lImu Sosial, 28(1), 42.
https://doi.org/10.17509/jpis.v28i1.14985

Samsudin, M. (2020). POLA PENDIDIKAN PESANTREN TRADISIONAL DAN MODERN:
Literature Review. Jurnal Al-Ashriyyah, 6(01), 55-72.

Setiawan, A. R., & Velasufah, W. (2019). Nilai Pesantren Sebagai Dasar Pendidikan
Karakter. Pelantan, September, 1-8.

Studi, P., & Pendidikan, M. (2022). DI PONDOK PESANTREN MODERN DARUNNAJAT.

Sudrajat, A. (2017). Pesantren Sebagai Transformasi Pendidikan Islam di Indonesia.
Vicratina: Jurnal Pendidikan Islam, 2(2), 64-88.

Usman, M. . (2013). Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan Islam (Sejarah Lahir,
Sistem Pendidikan, Dan Perkembangannya Masa Kini). Al-Hikmah, 14(1), 127-146.
Retrieved from https://journal.uin-
alauddin.ac.id/index.php/al_hikmah/article/view/418

1075



