Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elSSN: 3024-8140
Volume 2, Issue 6, 2024 pp. 15-24 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Ushul Figih : Dzahir dan Takwil, Muradif dan Musytarak

Akhmad Ramadhani'*, Nailatul Hana?, Muhammad Ridho Himmawan3

v%3Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahm Malang
e-mail: *akhmadramadhani2o002@gmail.com

Kata Kunci: ABSTRAK
Dzahir, Takwil, Muradif, Artikel ini akan membahas Dzahir dan Takwil serta Muradif dan Musytarak
Musytarak, Ushul Fikih. yang harus diperhatikan dalam Ushul Figh untuk mendalami dan

menentukan hukum Islam. Dalam Ushul Figh, Takwil adalah memindahkan
lafazh dzahir dari kegunaan aslinya ke sesuatu yang diwajibkan oleh dalil,
singkatnya memindahkan makna dzahir ke makna yang lain. Dzahir
merupakan lafazh yang menunjukkan suatu makna dengan rumusan lafazh
itu sendiri tanpa menunggu qorinah ada di luar lafazh itu sendiri. Muradif
yaitu beberapa pengucapan digunakan untuk satu makna atau biasanya
disebut dengan sinonim. Dan yang terakhir adalah Musytarak, yaitu lafazh yang mempunyai dua makna atau lebih
dan dapat menunjukkan makna yang berbeda.

Keywords:
Dzahir, Takwil, Muradif,
Musytarak, Ushul Figh.

ABSTRACT

This article will discuss Dzahir and Takwil as well as Muradif and Musytarak which must be considered in Ushul
Figh to understand and determine Islamic law. In Ushul Figh, Ta'wil is moving the word dzahir from its original
use to something required by the dalil, in short moving the meaning of dzahir to another meaning. Dzahir is a
lafazh that shows a meaning with the formulation of the lafazh itself without waiting for the qorinah to exist
outside the lafazh itself. Muradif, namely several pronunciations used for one meaning or usually referred to as
synonyms. And the last one is Musytarak, namely lafazh which has two or more meanings and can show
different meanings.

Pendahuluan

Sebagaimana telah dikemukakan diatas, bahwa kaidah tersebut akan
memberikan arah dan kaidah dalam mendalami dan menegakkan hukum Islam. Ada
beberapa kaidah yang harus diperhatikan dalam ushul figh, yang akan memberikan arah
dan kaidah dalam upaya mendalami dan menegakkan hukum Islam. Diantaranya adalah
dzhair, takwil, muradif dan musytarak. Untuk itu diperlukan penjelasan lebih lanjut
mengenai pengertian dan macam-macam dzahir, takwil, muradif dan musytarak.
Pemahaman bahasa memungkinkan kita untuk berpartisipasi dalam penggunaan
bahasa di masa depan. Bahasa adalah mediator sejati hubungan antar manusia. Tradisi
dan kebudayaan, serta seluruh warisan nenek moyang kita sebagai sebuah bangsa,
semuanya diungkapkan melalui bahasa, baik yang diukir pada tugu batu maupun ditulis
pada daun lontar (Darnela, 2009).

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik 1brahim Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:*akhmadramadhani2002@gmail.com

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(6), 15-24 elSSN: 3024-8140

Salah satu topik utama yang dibahas dalam kajian Al-Qur'an adalah makna dan
lafal Al-Qur'an. Perlu diakui bahwa ada hubungan antara lafal dan makna yang tidak
dapat diputuskan. Dilihat melalui sisi keindahan, ketelitian lafal-lafal, dan makna, yang
merupakan salah satu sumber utama pemahaman dalam penafsiran Al-Qur’an. Lafal
adalah pengucapan sesuatu yang terdengar ataupun tertulis. Sedangkan makna adalah
maksud dan tujuan yang terkandung dalam suatu lafal yang terucap maupun tertulis.
Hubungan kedua frasa tersebut sama, karena para penafsir klasik cenderung
memahami tawil sebagai sinonim dari tafsir, begitu pula sebaliknya. Sebaliknya, para
penafsir modern cenderung memahami tawil dan tafsir sebagai dua entitas yang
berbeda. Perbedaan tersebut disebabkan oleh perbedaan objek material yang
dibangun oleh masing-masing mufassir (Humam, 2018).

Pada pembahasan ini penting sekali untuk diingat mengenai satu kata tidak
selalu memiliki makna tungga, bisa jadi memiliki dua makna atau lebih. Dalam Al-Qur’an
seringkali ditemui contoh lafal yang polos namun memiliki makna yang mirip yang
disebut dengan muradif, sedang yang jika ada satu lafal yang berpotensi memiliki
makna yang mendekati makna tersebut dinamakan musytarak.

Metode Penelitian

Pendekatan yang dilakukan untuk penelitian ini menggunakan metode Pustaka
atau library research, yang berjenis penelitian kualitatif. Yang dimaksud pendekatan
pustaka adalah bahan acuan maupun rujukan untuk mengolah dan mengumpulkan data
dengan menggunakan literatur. Penelitian ini mengkaji ulang dari beberapa sumber
yang kemudian diambil kesimpulan untuk mendapatkan hasil dan jawaban untuk
mengetahui Dzahir, Takwil, Muradif dan Musytarak. Kemudian ditutup dengan
menyusun jawaban berupa kesimpulan dari masalah yang sudah dibahas. Kegiatan
menelaah dilakukan terhadap buku-buku maupun jurnal.

Pembahasan

Dzahir
Pengertian Dzahir
Berikut definisi dari ajaran Dzahir :
ey galadl 43 0l el jea 23S <D o)

“Suatu nama bagi seluruh perkataan yang jelas maksudnya bagi pendengar, melalui
bentuk lafazh itu sendiri.”’

Pernyataan tersebut berbunyi, “Satu nama untuk semua kata yang secara jelas
menunjukkan tingkat kemahiran pendengar melalui bentuknya yang unik”

Definisi yang lebih jelas dikemukakan oleh Al-Sarakhsi :
Jal e e el iy 4 o) el o ey e

16



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(6), 15-24 elSSN: 3024-8140

“Sesuatu yang dapat diketahui maksudnya dari pendengaran itu sendiri tanpa harus
dipikirkan lebih dahulu.”

Dapat disimpulkan bahwa yang dimaksud dengan zhahir adalah lafazh apabila
mendengarkan lafazh tersebut bisa langsung dimengerti maksudnya tanpa perlu
berpikir dan tidak berdasarkan teori lainnya lagi (Mahmudah & Oktora, 2022).

Muhammad Adib Shaleh menyimpulkan bahwa zhahir iru adalah :
Gl Js 5 Jaslill 5 asadill Jlaia) peda i dy B o (a5 58 (e olins e J (g2l) Jadll
“Suatu lafazh yang menunjukkan suatu makna dengan rumusan lafazh itu sendiri tanpa

menunggu adanya qorinah yang ada diluar lafazh itu sendiri, namun mempunyai
kemungkinan ditakhsish, di ta’wil dan di nasakh.”

Berikut salah satu contoh bedasarkan firman Allah SWT yang berbunyi :
Lol a5a 5 el 0al 5
Artinya : “Dan Allah telah menghalalkan jual beli dan mengharamkan riba.”

Dari ayat tersebut maknanya sudah menjelaskan halalnya jual beli dan haramnya
perbuatan riba. Makna tersebut diambil dari lafazh itu sendiri tanpa
memerlukan garinah lain. Ketepatan lafazh zhahir wajib diamalkan berdasarkan
petunjuk lafazh itu sendiri, sepanjang tidak ada dalil yang men-takhsish-nya, men-takwil-
nya atau me-nasakh-nya (Misbahuddin, 2015).

Contoh lain adalah Firman Allah Swt

Lo 5f Basl58 1 5hasd W glha (a0 55 i385 (i oLl (e &0 Gl e 1 ASHS (A (3 15kl T s ()5
) sl a5 W1 30 Slla© aal ELKL.

Artinya: Maka kawinilah wanita-wanita (lain) yang kamu senangi: dua, tiga, atau empat.
Kemudian jika kamu takut tidak akan dapat berlaku adil, maka (kawinilah) seorang saja.
(QS. An-Nisaa’: 3)

Ayat ini makna dzahirnya adalah memperbolehkan kawin dengan wanita yang
halal. Karena makna inilah yang langsung dipahami dari kata: fankihu maa thaaba lakum
minhunna, dengan tidak membutuhkan alasan. Makna ini bukan maksud semula ayat
tersebut, karena maksud semula (asalnya) adalah membatasi jumlah istri maksimal
empat atau hanya satu.

Hukum Zhahir

Hukum Zahir adalah hal yang menyatakan bagaimana kita harus berpegang pada
makana zhahir itu sendiri, dan kitab oleh meninggalkan makna zhahir itu sendiri.

Ulama ushul figih memberi hukum tentang pemakain lafaz zhahir sebagai berikut :
aida e Jdall Jay of ) 4oLl Gangy oo 5 Jalo alall

Artinya : “Zhahir itu adalah dalil syar’l (yang) wajib diikuti, kecuali terdapat dalil yang
menunjukkan lain daripadanya.”

17



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(6), 15-24 elSSN: 3024-8140

Dapat dimaksud dengan apabila tidak terdapat alasan kuat dalam mendorong
pentakwilan suatu lafaz, maka yang dipakai sebagai dalil wajib diikuti.

Kehujjahan Dzahir

Hukum Zahir wajib diamalkan berdasarkan dengan makna zhahirnya selama tidak
ada dalil yang menjelaksan tentang amalan denagan selain zhahir. Dikarenakan tidak
ada pembelokan kata dari zhahir itu sendiri kecuali ada dalil yang menuntutnya. Lafadz
Az zhahir mungkin untuk ditakwil, bahwa pembelokan kata dari lahir mendekati makna
yang lain, apabila itu umum maka kemungkinan bisa dibatasi, dan apablia makna
tersebut hakiki maka dapat diberi makna majaz dan bentuk takwil lainnya begitulah
seterusnya (Harisudin, 2020).

Takwil

Pengertian Takwil

Pengertian kata takwil menurut etimologis adalah menerangkan, dan takwil
berasal dari dasar kata ”awwala-yuawwilu-ta'wiilan'. Menurut pendapat Al-Qattan dan
Al-Jurjani tentang makna etimologis dari takwil kembali pada pokok permasalahan.
Menurut al-Zarkani, makna bahasa sama dengan makna tafsir. Banyak ulama yang
mengemukakan pendapat berikut mengenai pengertian takwil secara terminologis.
Ulama salaf berpendapat, pengertian takwil terbagi menjadi dua pengertian. Yang
pertama menjelaskan makna ungkapan tersebut dan menerangkan apakah sesuai atau
bertentangan dengan makna aslinya. Pengertian takwil ini berkesesuaian dengan
pengertian tafsir. Dalam pengertian inilah al-Tabari memakai istilah takwil pada
tafsirnya. Kedua, makna ujaran ini sendirilah diperlukan untuk diungkapkan (Jonwari &
Faiz Zainuddin, 2020).

Arti dari Muhtamil adalah seperti yang telah dijelaskan di atas, namun mempunyai
arti yang dapat mempunyai arti selain makna dzahir tersebut. Oleh karena itu, para
ulama Ushul memberikan persyaratan yang ketat dalam proses atribusi terhadap teks
Al-Qur'an, seperti lafaz yang bisa menerima takwil seperti lafaz-lafaz Am, mutlak,
Hakikat, dan Majaz. kedua Harus berdasarkan dalil-dalil tang benar. Ketiga yaitu lafadz
yang ditakwil harus ada kemungkinan untuk menyingkap makna lain dari lafadz
tersebut. Keempat; Orang yang melakukan pentakwilan Al-Quran harus memenuhi
syarat dan merupakan orang yang mumpuni di bidang pentakwilan (Jonwari & Faiz
Zainuddin, 2020).

Syarat-syarat Takwil

Bagi yang ingin mendalami Al-Qur’an secara lebih mendalam, takwil dengan
pengertian sebagaimana disebutkan di atas merupakan suatu kegiatan yang tidak boleh
dihalangi. Dari gaya penafsiran independen ini tanpa banyak membatasi ketentuan
normatif , hati-hati yang diperlukan dan pemahaman dalam menerapkannya. Terkait hal
ini, mayoritas ulama, termasuk 'Abd al-Jabbar, menekankan pentingnya kegiatan takwil
yang benar dan dapat dicapai . Jabbar, menganjurkan berhati-hati dalam penggunaan
yang wajar ketika melakukan kegiatan takwil agar hasil yang diperoleh dapat dicapai.

18



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(6), 15-24 elSSN: 3024-8140

Titik-titik tersebut dianggap sebagai titik tolak kegiatan takwil dan sebagai pedoman
untuk menentukan apakah suatu hasil dapat dicapai atau malah menyimpang.

Terkait praktek takwil oleh ‘Abd al-Jabbar diatas dijelaskan mengenai syarat-
syarat takwil antara lain (Ghozali, 2017):

a. Sebelum ada kata-kata diucapkan kepada makna lain (ghairu al-zahir) ada asal
makna (al-zahir).

Asal makna (al-zahir) disebut juga hakikat, sedangkan majaz (metafor) adalah
makna ghairu al-zahir. Hakikat dan majaz (metafor) adalah makna ghairu al-zahir. dua
ciri mendasar bahasa, walaupun harus diakui pula bahwa tidak semua kata mempunyai
majaz. Dalam ayat di atas, 'Abd al-Jabbar menyoroti pentingnya landasan yang kuat
agar sebuah kata tidak mudah salah diterjemahkan. Untuk kata ini mengingatkan pada
beberapa contoh yang disebutkan dalam al- Mukhtasar fi Ushuluddin. Misalnya
menakwilkan wajah Allah dengan diri-Nya pada Surat Ar-Rahman [55]: 27.

FEM BRSNS PG vy
Artinya, “Dan tetap kekal Zat Tuhanmu yang mempunyai kebesaran dan kemuliaan.”

Takwil wajah seperti ini menurut pengakuannya didasarkan atas surat al- Qasas
[28]: 88.

25V A oon K
Artinya, “Tiap-tiap sesuatu pasti binasa, kecuali Allah.”

Menggunakan contoh ini 'Abd al-Jabbar secara implisit bahwa makna wajah
dengan "Diri" mengacu pada makna luas setelah makna hakikat, atau bagian dalam
tubuh. lkatan antara materi dan transenden wajah, inilah yang menghambat
tumbuhnya al-zahir. Ada kesamaan antara makna pertama dan kedua yang patut
diperhatikan, dua makna didasarkan pada argumen yang dibuat tentang makna perlu
memperhatikan tanda yang menunjukkan potensi masalah dengan makna pertama.
Dua makna didasarkan pada argumen yang dibuat tentang hubungan yang
memisahkan mereka dari makna pertama. Jadi, sah-tidaknya makna kedua didasarkan
atas argumentasi yang dibangun tentang hubungan yang menjalinnya dengan makna
pertama. Makna kedua harus berpedoman pada argumentasi yang mendukung
adanya relasi dengan makna pertama.

Takwil harus didasarkan atas Dalalah atau Qarinah

Dalalah adalah sesuatu yang dijadikan bukti oleh umat Islam bahwa
makna yang disampaikan sebuah lafadz adalah nonliteral. Sesuai
penjelasan sebelumnya  dalalahini merupakan  keniscayaan  untuk
mutasyabihat. Meskipun demikian, Allah tidak menunjukkan kepada
Muhammad tujuan pembersihan wahyu dan maksud. Oleh karena itu,
pentingnya air adalah untuk menjamin kesejahteraan manusia jika masing-
masing mempunyai ciri-ciri yang hampir sama dalam teks, maka masing-
masing mempunyai ciri khas dalam pembahasannya. Kalimat ini sudah
memberi petunjuk dengan dirinya sendiri, meskipun sedikit, tidak

19



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(6), 15-24 elSSN: 3024-8140

mengherankan jika kalimat 'am hadir tanpa dalalah, sebab kalimat ini sudah
memberikan petunjuk dengan sendirinya meskipun masih ‘am (Ghozali, 2017).

Pembagian Ta’wil

Para ulama ushul membagi redaksi penakwilan ke dalam dua bagian (Taufiqur
Rohman, 2020):

a) Ta’wil Qarib (dekat)

Ta’wil garib yaitu menakwilkan ayat dengan kemungkinan-kemungkinan yang
terdekat. Takwil inilah yang dibolehkan. Sebagai contoh, penakwilan Imam Syafi’i
terhadap dalam kalimat ma dahara minha dengan muka dan kedua telapak tangan.
Sebagaimana firman Allah dalam Surah an-Nur ayat 31 yang artinya : “Dan katakanlah
kepada para perempuan yang beriman, agar mereka menjaga pandangannya, dan
memelihara kemaluannya, dan janganlah menampakkan perhiasannya (auratnya),
kecuali yang (biasa) terlihat. Dan hendaklah mereka menutupkan kain kerudung ke
dadanya, dan janganlah menampakkan perhiasannya (auratnya), kecuali kepada suami
mereka, atau ayah mereka, atau ayah suami mereka, atau putra-putra mereka, atau
putra-putra suami mereka, atau saudara-saudara laki-laki mereka, atau putra-putra
saudara laki-laki mereka, atau putra-putra saudara perempuan mereka, atau para
perempuan (sesama Islam) mereka, atau hamba sahaya yang mereka miliki, atau para
pelayan laki-laki (tua) yang tidak mempunyai keinginan (terhadap perempuan) atau
anak-anak yang belum mengerti tentang aurat perempuan. Dan janganlah mereka
menghentakkan kakinya agar diketahui perhiasan yang mereka sembunyikan. Dan
bertobatlah kamu semua kepada Allah, wahai orang-orang yang beriman, agar kamu
beruntung. (Q.S 24:31)

b) Ta’wil Ba’id (jauh)

Ta’wil ba’id yaitu menakwilkan ayat dengan kemungkinan makna yang sangat
jauh. Takwil model ini dibolehkan dengan syarat ada penguat (murdgjjih) yang bisa
mendekatkannya kepada makna zahir. Contohnya adalah kewajiban membasuh kedua
kaki dalam wudu, bukan mencucinya. Sebagaimana firman Allah SWT dalam surah An-
Nisa’ ayat 6 yang artinya : “Wahai orang-orang yang beriman! Apabila kamu hendak
melaksanakan salat, maka basuhlah wajahmu dan tanganmu sampai ke siku, dan
sapulah kepalamu dan (basuh) kedua kakimu sampai ke kedua mata kaki. Jika kamu
junub, maka mandilah. Dan jika kamu sakit atau dalam perjalanan atau kembali dari
tempat buang air (kakus) atau menyentuh perempuan, maka jika kamu tidak
memperoleh air, maka bertayamumlah dengan debu yang baik (suci); usaplah wajahmu
dan tanganmu dengan (debu) itu.”

Contoh Lafadz ta'wil ba‘id (jauh), seperti lafaz “yadun” dari firman Allah yang
artinya : “Dan langit Kami bangun dengan kekuasaan (Kami), dan Kami benar-benar
meluaskannya.” (QS. Adz-Dzariyaat: 47).

Lafadz “yadun” pada ayat diatas, makna dzahirnya adalah “tangan’” sebagaimana
keterangan diatas. Tetapi oleh para ulama’, lafadz atau lpada ayat diatas, jika
diartikan “tangan” berarti menyerupakan dan menyamakan Allah dengan makhluk,
Maha Suci Allah atas semua itu karena Allah tidak mungkin bisa diserupakan atau

20



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(6), 15-24 elSSN: 3024-8140

diumpamakan dengan sesuatu apapun sebagaimana difirmankan dalam Al-Qur’an yang
artinya: “Allah Pencipta langit dan bumi. Dia menjadikan bagi kamu pasangan-pasangan
dari jenis kamu sendiri, dan dari jenis hewan ternak pasangan pasangan (juga).
Dijadikan-Nya kamu berkembang biak dengan jalan itu. Tidak ada sesuatu pun yang
serupa dengan Dia. Dan Dia Yang Maha Mendengar, Maha Melihat.” (QS. As-Syura: 11).

Oleh karena itu maka ditakwil arti “tangan” menjadi “kekuasaan”. Perubahan arti
yang demikianlah yang dianamakan takwil. Al-Zamakshari juga menjelaskan syarat-
syarat mengatasi prasangka seseorang, menyatakan bahwa jika seseorang melakukan
pekerjaan yang salah maka dia akan mendapat masalah besar, dan juga menjelaskan
bagaimana cara menghadapi kejahatan.Setelah Anda memikirkan apa yang berguna
dan sukses, lanjutkan ke hal-hal yang sulit. Karena tujuannya adalah untuk
menghentikan kejahatan (Putra, 2018). Menurut Sya'rawi, tangan (aydin) pada ayat ini
berarti kekuasaan dan keperkasaan Allah. Artinya, Allah menciptakan langit yang kokoh
dengan kekuatan dan kekuasaan-Nya, Allah menciptakan langit dengan sifat yang tidak
berubah, dan Allah menciptakan bumi dengan sifat yang berubah-ubah (Abdurrahman,
2018).

Muradif

Muradif secara bahasa bemakna membonceng, ikut serta atau kata yang searti.
Definisi muradif menurut para ulama’ yakni : 2l Jixal 2054l Ldlimaksudnya lafadz atau
kata bermacam-macam yang menunjukkan makna yang satu. Dengan definisi tersebut
Muradif biasa kita kenal sebagai sinonim seperti contoh guru, pendidik, pengajar kata
tersebut memiliki satu arti namun beda dalam diksi. Penempatan hukum muradif
menurut jumhur ulama menempatkan masing-masing dari dua kata muradif pada
tempat lain itu boleh, selama tidak ada pemberlakuan mani’ syara’ (penghalang syara’).
Ulama’ lain berpendapat bahwa menempatkan masing-masing dari dua kata muradif
pada tempat lain itu boleh selama masing-masing lafadz tersebut masih satu bahasa
(Harisudin, 2020). Walaupun ada beberapa lafadz yang berbeda dan memiliki arti yang
sama sepertilafadz jalasa dan ga’ada yang sama-sama memiliki arti duduk ataupun pada
lafadz khauf dan khasyah yang keduanya juga sama-sama berarti takut, namun secara
substansi keduanya memiliki fungsi yang berbeda.

Terdapat perbedaan pendapat dalam penggunaan muradif ini, perbedaannya itu
pada selain Al-Qur’an dalam seputar amalan dzikir shalat, karena sesungguhnya al-
qur’an dengan lafadznya merupakan bentuk ibadah kita kepada allah dan al-qur’an
adalah mu’jizat. Disini imam malik berpendapat penggunaan lafal takbir selain Allahu
Akbar tidak sah, sedangkan imam syafi’i membolehkan penggunaan lafadz Allahu Akbar
dan Allahul Akbar (pakai lam), dan imam hanafi yang membolehkan pelafalan takbir
dengan semua lafadz yang memiliki makna yang sama seperti Allahul A’zham, Allahul
Ajal (M. Noor Harisudin, 2020). Perbedaan mereka terletak pada lafadz atau makna
dalam aspek keibadahan. Yang mengatakan tidak sah berpedoman bahwa ada
penghalang atas pembolehan hal tersebut,ada juga yang mengatakan ketidak sahan
jika dari bahasa yang berbeda seperti penerjemahan lafal Allah Maha besar kedalam
bahasa persia yakni Khoza Akbar.

21



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(6), 15-24 elSSN: 3024-8140

Musytarak

Secara bahasa musytarak berarti berserikat, berkumpul. Definisi musytarak
menurut ulama’ ushul figh yakni lafadz yang ditentukan untuk dua makna hakikat yang
berbeda bahkan lebih, seperti lafadz qur uyang serlng klta jumpai dalam al-qur’an surat
Al-Bagarah ayat: 288 yakni: £33 & Geudlly Giaisy Gallaall 5 yang mana pada lafadz
tersebut bisa bermakna suci bisa juga bermakana masa haidh. Perbadaan makna pada
lafadz quru’ menurut imam syafi’l diartikan sebagai masa suci, alasannya antara lain
karena terdapat indikasi tanda pada adad (kata bilangan= tsalatsah) yang dalam kaidah
nahwu ma’dudnya harus mudzakar yakni lafdz thuhr (suci). Sedangkan menurut imam
abu hanifah mengartikannya sebagai masa haidh dengan alasan bahwa lafadz tsalatsah
merupakan lafadz yang khas yang secara jelas menunjukkan sempurnanya masing-
masing quru’ dan tidak ada pengurangan dan tambahan (Ramli, 2022). Musytarak
biasanya kita kenal sebagai homonim yakni satu kata tapi punya banyak makna
(Taufiqur Rohman, 2020). Contoh lain yakni pada lafal al-yad yang berarti tangan ini bisa
dimaknai sebagai hasta, telapak tangan sampai siku, pergelangan tangan contoh dalam
al- qur an pada surat Al-Maidah ayat: 38 yang berbunyi sebagai berikut: 43)\-»3‘; G5

2Sa Gie AFA Ga YIS WS Wy ¢ 5a Wl ) sakdldalam ayat ini lafadz yad oleh mayoritas
ulama’ dimaknai dari ujung jari hingga sebatas pergelangan tangan, akan tetapi pada
lafadz adalah musytarak antara bagian dan batasan.

Adapun lafadz yad sendiri itu musytarak antara dzira’ (yakni hingga bahu),
ataupun antara tealapak tangan hingga lengan, atau hanya telapak tangan saja, bahkan
musytarak antara tangan kanan dan tangan kiri. Dengan banyaknya makna dari satu
lafadz saja, maka harus memilih salah satu, tidak diperbolehkan menggunakan semua
makna musytarak tersebut secara bersamaan. Mayoritas ulama’ berargumen pada surat
Al-Hajj ayat 18 yang artinya “Tidakkah kau lihat bahwa kepada Allah lah bersujud orang
yang ada di langit dan orang yang ada di bumi, matahari, bulan, bintang-bintang, gunung-
gunung, pepohonan, hewan-hewan dan sebagian besar manusia.” Pada ayat ini, kata
sujud dihubungkan kepada dua kategori makhluk yakni berakal dan tidak berakal. Maka
apabila kata sujud dihubungkan kepada makhluk yang tidak berakal, kata sujud memiliki
makna atau arti tunduk, patuh pada kuasa-Nya. Dan apabila dihubungkan kepada
makhluk berakal, kata sujud bermakna meletakkan kening diatas tanah, sebab makna
sujud yang meletakkan kening diatas tanah tidak dapat dilakukan oleh makhluk seperti
matahari, bulan,bintang, tumbuhan dan sebagainya. Jika kata sujud dimaksudkan hanya
bermakna tunduk maka mencakup seluruh manusia tak hanya sebagian besar manusia
saja.

Penyebab lafadz itu musytarak ada beberapa hal diantaranya yang pertama,
perbedaaan penggunaan suatu kelompok dalam memahami makna bahasa, seperti
contoh suku kata al-yad. Kedua, terjadi kebimbangan atau tarik ulur penggunaan lafadz
majazi dan lafadz hakikinya. Contoh as-sayyarah yang berasal dari asal kata saara yang
sejatinya memiliki arti berjalan, bergerak namun lebih populer dengan makna mobil,
yang semulanya lafadz as-sayyaraah di gunakan sebagai arti kafilah yang mengadakan
perjalanan. Ketiga, terjadi kebimbangan atau tarik ulur penggunaan lafadz yang

22



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(6), 15-24 elSSN: 3024-8140

digunakan arti secara bahasa,dan penggunaan untuk arti istilah. Contoh kata sholat
secara bahasa memiliki arti do’a, sedangkan secara istilah digunakan sebagai makna
ibadah khusus yang kita ketahui selama ini adalah segala perbuatan dan perkataan yang
khusus dimulai dengan takbir dan diakhiri dengan salam (Harisudin, 2020). Dan bila
lafadz musytarak memiliki dua makna, secara bahasa dan secara istilah maka yang
dimenangkan makna secara istilah. Maka ketika dalam al-qur’an menyebutkan ”agimus
shalat” maka yang dimaksud ialah makna secara istilah apabila dinisbatkan kepada
manusia,apabila dinisbatkan kepada selain manusia seperti Allah, malaikat maka yang
dimenangkan lafadz shalat dalam arti bahasa yakni berdo’a.

Jika dalam satru nash terdapat lebih dari satu makna, maka yang harus pilih hanya
satu saja sebab syariat tidak menghendaki semua makna tersebut. Untuk menentukan
makna tersebut, perlu mencari garinah yang menjelaskan makna yang sesuai dengan
apa yang dimaksud dalam nash. Bila ada lafadz musytarak yang tidak memiliki garinah
yang menerangkan arti yang dikehendaki menurut imam syafi’i lafadz tersebut dapat
diambil semuanya, dengan syarat arti-arti tersebut dapat digabungkan, contoh: an gy

A e &y 3kial 480 5 pada lafadz yusholluuna (bersholawat) ini dapat diartikan sebagai
memberi rahmat dan memberi do’a, maka arti memberi rahmat paling pantas
diperuntukkan bagi Allah, dan yang memberi do’a disandingkan kepada malaikat.

Kesimpulan

Meskipun pengucapan biasanya hanya mempunyai satu arti, penting untuk
diingat bahwa kata-kata tidak selalu mempunyai satu arti, tetapi lebih dari satu. Al-
Qur'an memuat contoh pengucapan yang sederhana namun mempunyai arti mirip
dengan muladif, serta pengucapan yang mungkin mempunyai arti mirip dengan
mushtalak. Suatu jenis pengucapan yang memiliki dua atau lebih arti berbeda.

Hukum Zahir harus diamalkan menurut pengertian Zahir, kecuali ada dalil yang
menjelaskan amalan itu dalam pengertian selain Zahir. Karena kami tidak akan
menyimpang dari perkataan Zahir sendiri kecuali ada dalil yang mengharuskannya.
Lafaz az-Zahir bisa saja disamakan dengan takwil, artinya kata-kata dibengkokkan
sejak lahir hingga mendekati makna lain. Kalau kata yang bersifat umum
kemungkinannya terbatas, tetapi bila mempunyai arti penting dapat diberi arti seperti
majaz atau takwil lainnya.

Arti kata takwil secara etimologis adalah menerangkan, menerangkan, dan kata
takwil berasal dari kata dasar “awwala-yuawwilu-ta'wiilan'. Al-Qattan dan Al-Jurjani
berpendapat bahwa makna etimologis takwil kembali ke pertanyaan pokok. Menurut
Al-Zarkani, makna bahasa sama dengan makna tafsir. Menurut ulama Salaf, pengertian
takwil dapat dibedakan menjadi dua bagian. Yang pertama adalah menafsirkan makna
ungkapan dan menjelaskan apakah sesuai atau bertentangan dengan makna aslinya.
Makna tafsir ini sama dengan makna tafsir.

Dalam pengertian ini, at-Tabari menggunakan istilah takwil dalam
penafsirannya. Kedua, makna ujaran itu sendiri harus diungkapkan. Muradif secara
linguistik berarti "menumpang", "berpartisipasi" atau kata serupa. Pengertian muladif
menurut para ulama adalah: sl =l 2l Lilll artinya "lafadz" atau kata lain yang

23



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(6), 15-24 elSSN: 3024-8140

mempunyai arti sama. Dengan definisi ini, kita biasanya mengenali Muradif sebagai
sinonim dari guru, pendidik, pelatih, dIl. Kata-kata ini memiliki satu arti tetapi
penggunaannya berbeda.

Daftar Pustaka

Abdurrahman (2018). Takwill ayat-ayat mutasyabihat dalam Al-Qur’an. 1-26.
https:/[repository.ptig.ac.id/id/eprint/82

Darnela, L. (2009). Interrelasi dan Interkoneksi antara Hermeneutika dan Usul Figh.
Jurnal Asy-Syir’ah, 43(1), 133-160.
http://asy-syirah.uin-suka.com/index.php/AS/article/view/94

Ghozali, M. A. A. (2017). Takwil dalam perspektif Abdul Jabbar (Sebuah tawaran
Hermeneutika al-Qur’an). Dialogia, 14(2), 165.
https://doi.org/10.21154/dialogia.v14i2.735

Harisudin, M. N. (2020). llmu ushul figih. Setara Press.

Humam, A. W. K. (2018). Konstruksi Takwil Muhammad Baqir Al-Sadr. Syahadah, VI(1),
103-156.

Jonwari, & Faiz Zainuddin. (2020). Konsep tafsir dan takwil dalam prespektif As-
Syatibi. LISAN AL-HAL: Jurnal Pengembangan Pemikiran Dan Kebudayaan, 14(2),
399-428. https://doi.org/10.35316/lisanalhal.v14i2.791

M. Noor Harisudin. (2020). llmu Ushul Figih (Ahmad Imam Mawardi (ed.)). Instrans
Publishing.

Mahmudah, N., & Oktora, N. Dela. (2022). Relasi antara lafaz-lafaz dalam ushul figh
dengan problematika hukum keluarga. Syakhsiyah Jurnal Hukum Keluarga Islam,
2(2), 222-241.

Misbahuddin. (2015). Usul Figih. Alauddin Press.

Putra, B. (2018). Implementasi Takwil dalam Tafsir Al-Kasysyaf Oleh Al-Zamakhsyariy.
Jurnal Ulunnuha, 7(2), 71-83. https://doi.org/10.15548/ju.v7i2.260

Ramli. (2022). Figih dan Ushul Figih (Vol. 01). manggar pustaka.

Sunarto, M. Z., Hamidah, T., & Arfan, A. (2022). Pembaharuan ushul figh Ali Jum’ah
Muhammad. HAKAM: Jurnal Kajian Hukum Islam Dan Hukum Ekonomi Islam, 6(1),
Article 1. https://doi.org/10.33650/jhi.v6i1.3878

Taufiqur Rohman. (2020). Ushul Fikih Kelas XI MA PK (A. K. Anam (ed.); Cetakan 1).
Direktorat KSKK Madrasah Direktorat Jenderal Pendidikan Islam Kementerian
Agama RI.

24



