
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 2, Issue 6, 2024 pp. 15-24      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Ushul Fiqih : Dzahir dan Takwil, Muradif dan Musytarak 

 

Akhmad Ramadhani1*, Nailatul Hana2, Muhammad Ridho Himmawan3  
1,2,3Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri  Maulana Malik Ibrahm Malang 
e-mail: *akhmadramadhani2002@gmail.com  
 
 

A B S T R A K 

Artikel ini akan membahas Dzahir dan Takwil serta Muradif dan Musytarak 
yang harus diperhatikan dalam Ushul Fiqh untuk mendalami dan 
menentukan hukum Islam. Dalam Ushul Fiqh, Takwil adalah memindahkan 
lafazh dzahir dari kegunaan aslinya ke sesuatu yang diwajibkan oleh dalil, 
singkatnya memindahkan makna dzahir ke makna yang lain. Dzahir 
merupakan lafazh yang menunjukkan suatu makna dengan rumusan lafazh 
itu sendiri tanpa menunggu qorinah ada di luar lafazh itu sendiri. Muradif 
yaitu beberapa pengucapan digunakan untuk satu makna atau biasanya 

disebut dengan sinonim. Dan yang terakhir adalah Musytarak, yaitu lafazh yang mempunyai dua makna atau lebih 
dan dapat menunjukkan makna yang berbeda.  

A B S T R A C T 

This article will discuss Dzahir and Takwil as well as Muradif and Musytarak which must be considered in Ushul 
Fiqh to understand and determine Islamic law. In Ushul Fiqh, Ta'wil is moving the word dzahir from its original 
use to something required by the dalil, in short moving the meaning of dzahir to another meaning. Dzahir is a 
lafazh that shows a meaning with the formulation of the lafazh itself without waiting for the qorinah to exist 
outside the lafazh itself. Muradif, namely several pronunciations used for one meaning or usually referred to as 
synonyms. And the last one is Musytarak, namely lafazh which has two or more meanings and can show 
different meanings. 

 

 

Pendahuluan  

Sebagaimana telah dikemukakan diatas, bahwa kaidah tersebut akan 
memberikan arah dan kaidah dalam mendalami dan menegakkan hukum Islam. Ada 
beberapa kaidah yang harus diperhatikan dalam ushul fiqh, yang akan memberikan arah 
dan kaidah dalam upaya mendalami dan menegakkan hukum Islam. Diantaranya adalah 
dzhair, takwil, muradif dan musytarak. Untuk itu diperlukan penjelasan lebih lanjut 
mengenai pengertian dan macam-macam dzahir, takwil, muradif dan musytarak. 
Pemahaman bahasa memungkinkan kita untuk berpartisipasi dalam penggunaan 
bahasa di masa depan. Bahasa adalah mediator sejati hubungan antar manusia. Tradisi 
dan kebudayaan, serta seluruh warisan nenek moyang kita sebagai sebuah bangsa, 
semuanya diungkapkan melalui bahasa, baik yang diukir pada tugu batu  maupun ditulis 
pada daun lontar (Darnela, 2009). 

Kata Kunci: 
Dzahir, Takwil, Muradif, 
Musytarak, Ushul Fikih. 
 

Keywords: 
Dzahir, Takwil, Muradif, 
Musytarak, Ushul Fiqh. 
 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:*akhmadramadhani2002@gmail.com


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 15-24   eISSN: 3024-8140 

16 
 

Salah satu topik utama yang dibahas dalam kajian Al-Qur'an adalah makna dan 
lafal Al-Qur'an. Perlu diakui bahwa ada hubungan antara lafal dan makna yang tidak 
dapat diputuskan. Dilihat melalui sisi keindahan, ketelitian lafal-lafal, dan makna, yang 
merupakan salah satu sumber utama pemahaman dalam penafsiran Al-Qur’an.  Lafal 
adalah pengucapan sesuatu yang terdengar ataupun tertulis. Sedangkan makna adalah 
maksud dan tujuan yang terkandung dalam suatu lafal yang terucap maupun tertulis. 
Hubungan kedua frasa tersebut sama, karena para penafsir klasik cenderung 
memahami tawil sebagai sinonim dari tafsir, begitu pula sebaliknya. Sebaliknya, para 
penafsir modern cenderung memahami tawil dan tafsir sebagai dua entitas yang 
berbeda. Perbedaan tersebut disebabkan oleh perbedaan objek material yang 
dibangun oleh masing-masing mufassir (Humam, 2018). 

Pada pembahasan ini penting sekali untuk diingat mengenai satu kata tidak 
selalu memiliki makna tungga, bisa jadi memiliki dua makna atau lebih. Dalam Al-Qur’an 
seringkali ditemui contoh lafal yang polos namun memiliki makna yang mirip yang 
disebut dengan muradif, sedang yang jika ada satu lafal yang berpotensi memiliki 
makna yang mendekati makna tersebut dinamakan musytarak. 

Metode Penelitian 
Pendekatan yang dilakukan untuk penelitian ini menggunakan metode Pustaka 

atau library research, yang berjenis penelitian kualitatif. Yang dimaksud pendekatan 
pustaka adalah bahan acuan maupun rujukan untuk mengolah dan mengumpulkan data 
dengan menggunakan literatur. Penelitian ini mengkaji ulang dari beberapa sumber 
yang kemudian diambil kesimpulan untuk mendapatkan hasil dan jawaban untuk 
mengetahui Dzahir, Takwil, Muradif dan Musytarak. Kemudian ditutup dengan 
menyusun jawaban berupa kesimpulan dari masalah yang sudah dibahas. Kegiatan 
menelaah dilakukan terhadap buku-buku maupun jurnal.  

Pembahasan  

Dzahir 

Pengertian Dzahir 

Berikut definisi dari ajaran Dzahir : 

 إسم لكل كلام ظهر المراد به للسامع بصيغته 

“Suatu nama bagi seluruh perkataan yang jelas maksudnya bagi pendengar, melalui 
bentuk lafazh itu sendiri.”1  

Pernyataan tersebut berbunyi, “Satu nama untuk semua kata yang secara jelas 
menunjukkan tingkat kemahiran pendengar melalui bentuknya yang unik”   

Definisi yang lebih jelas dikemukakan oleh Al-Sarakhsi : 

 ما يعرف المراد منه بنفس السامع من غير تأمّل

                                                 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 15-24   eISSN: 3024-8140 

17 
 

“Sesuatu yang dapat diketahui maksudnya dari pendengaran itu sendiri tanpa harus 
dipikirkan lebih dahulu.” 

Dapat disimpulkan bahwa yang dimaksud dengan zhahir adalah lafazh apabila 
mendengarkan lafazh tersebut bisa langsung dimengerti maksudnya tanpa perlu 
berpikir dan tidak berdasarkan teori lainnya lagi (Mahmudah & Oktora, 2022). 

Muhammad Adib Shaleh menyimpulkan bahwa zhahir iru adalah : 

 اللفظ الذي يدلّ عليها معناه من غير توقف على قرينة خارجة مع احتمال التخصيص والتأويل و قبول النسخ

“Suatu lafazh yang menunjukkan suatu makna dengan rumusan lafazh itu sendiri tanpa 
menunggu adanya qorinah yang ada diluar lafazh itu sendiri, namun mempunyai 
kemungkinan ditakhsish, di ta’wil dan di nasakh.” 

Berikut salah satu contoh bedasarkan firman Allah SWT yang berbunyi : 

بَا ّ مَ الر   .وَ أحََلَّ اللهُ الْبيَْعَ وَ حَرَّ

Artinya : “Dan Allah telah menghalalkan jual beli dan mengharamkan riba.” 

Dari ayat tersebut maknanya sudah menjelaskan halalnya jual beli dan haramnya 
perbuatan  riba. Makna tersebut diambil dari lafazh itu sendiri tanpa 
memerlukan qarinah lain. Ketepatan lafazh zhahir wajib diamalkan berdasarkan 
petunjuk lafazh itu sendiri, sepanjang tidak ada dalil yang men-takhsish-nya, men-takwil-
nya atau me-nasakh-nya (Misbahuddin, 2015). 

Contoh lain adalah Firman Allah Swt 

فْتمُْ ألَََّّ  فْتمُْ ألَََّّ وَإ نْ خ  نَ النّ سَاء  مَثنَْىٰ وَثلَُاثَ وَرُبَاعَ ۖ فَإ نْ خ  حُوا مَا طَابَ لكَُمْ م  طُوا ف ي الْيتَاَمَىٰ فَانْك  لوُا فوََاح  تقُْس  دًَ  أوَْ مَا  تعَْد 

ل كَ أدَنَْىٰ ألَََّّ تعَوُلوُا  مَلكََتْ أيَْمَانكُُمْ ۚ ذَٰ

Artinya: Maka kawinilah wanita-wanita (lain) yang kamu senangi: dua, tiga, atau empat. 
Kemudian jika kamu takut tidak akan dapat berlaku adil, maka (kawinilah) seorang saja. 
(QS. An-Nisaa’: 3) 

Ayat ini makna dzahirnya adalah memperbolehkan kawin dengan wanita yang 
halal. Karena makna inilah yang langsung dipahami dari kata: fankihu maa thaaba lakum 
minhunna, dengan tidak membutuhkan alasan. Makna ini bukan maksud semula ayat 
tersebut, karena maksud semula (asalnya) adalah membatasi jumlah istri maksimal 
empat atau hanya satu. 

Hukum Zhahir 

Hukum Zahir adalah hal yang menyatakan bagaimana kita harus berpegang pada 
makana zhahir itu sendiri, dan kitab oleh meninggalkan makna zhahir itu sendiri. 

Ulama ushul fiqih memberi hukum tentang pemakain lafaz zhahir sebagai berikut : 

 عه إلَّ أن يدل الدليل علي خلافهالظاهر دليل شرعي يجب اتبا

Artinya : “Zhahir itu adalah dalil syar’I (yang) wajib diikuti, kecuali terdapat dalil yang 
menunjukkan lain daripadanya.” 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 15-24   eISSN: 3024-8140 

18 
 

Dapat dimaksud dengan apabila tidak terdapat alasan kuat dalam mendorong 
pentakwilan suatu lafaz, maka yang dipakai sebagai dalil wajib diikuti. 

Kehujjahan Dzahir  

Hukum Zahir wajib diamalkan berdasarkan dengan makna zhahirnya selama tidak 
ada dalil yang menjelaksan tentang amalan denagan selain zhahir. Dikarenakan tidak 
ada pembelokan kata dari zhahir itu sendiri kecuali ada dalil yang menuntutnya. Lafadz 
Az zhahir mungkin untuk ditakwil, bahwa pembelokan kata dari lahir mendekati makna 
yang lain, apabila itu umum maka kemungkinan bisa dibatasi, dan apablia makna 
tersebut hakiki maka dapat diberi makna majaz dan bentuk takwil lainnya begitulah 
seterusnya (Harisudin, 2020). 

Takwil 

Pengertian Takwil 

Pengertian kata takwil menurut etimologis adalah menerangkan, dan takwil 
berasal dari  dasar kata ”awwala-yuawwilu-ta`wiilan''. Menurut pendapat Al-Qattan dan 
Al-Jurjani tentang makna etimologis dari takwil  kembali pada pokok permasalahan. 
Menurut al-Zarkani, makna bahasa sama dengan makna tafsir. Banyak ulama yang 
mengemukakan pendapat berikut mengenai pengertian takwil secara terminologis. 
Ulama salaf berpendapat, pengertian takwil terbagi menjadi dua pengertian. Yang 
pertama menjelaskan makna ungkapan tersebut dan menerangkan apakah sesuai atau 
bertentangan dengan makna aslinya. Pengertian takwil  ini berkesesuaian dengan 
pengertian tafsir. Dalam pengertian inilah al-Tabari memakai istilah takwil pada 
tafsirnya. Kedua, makna ujaran ini sendirilah diperlukan untuk diungkapkan (Jonwari & 
Faiz Zainuddin, 2020). 

Arti dari Muhtamil adalah seperti yang telah dijelaskan di atas, namun mempunyai 
arti yang dapat mempunyai arti selain makna dzahir tersebut. Oleh karena itu, para 
ulama Ushul memberikan persyaratan yang ketat dalam proses atribusi terhadap teks 
Al-Qur'an, seperti lafaz yang bisa menerima takwil  seperti lafaz-lafaz Am, mutlak, 
Hakikat, dan Majaz. kedua Harus berdasarkan dalil-dalil tang benar. Ketiga yaitu lafadz 
yang ditakwil harus ada kemungkinan untuk menyingkap makna lain dari lafadz 
tersebut. Keempat; Orang yang melakukan pentakwilan Al-Quran harus  memenuhi 
syarat dan merupakan orang yang mumpuni di bidang pentakwilan (Jonwari & Faiz 
Zainuddin, 2020). 

Syarat-syarat Takwil 

  Bagi yang ingin mendalami Al-Qur’an secara lebih mendalam, takwil dengan 
pengertian sebagaimana disebutkan di atas merupakan suatu kegiatan yang tidak boleh 
dihalangi. Dari gaya penafsiran independen ini tanpa banyak membatasi ketentuan 
normatif , hati-hati yang diperlukan dan pemahaman dalam menerapkannya. Terkait hal 
ini, mayoritas ulama, termasuk 'Abd al-Jabbar, menekankan pentingnya kegiatan takwil 
yang benar dan dapat dicapai . Jabbar, menganjurkan berhati-hati dalam penggunaan 
yang wajar ketika melakukan kegiatan takwil agar hasil yang diperoleh dapat dicapai. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 15-24   eISSN: 3024-8140 

19 
 

Titik-titik tersebut dianggap sebagai titik tolak kegiatan takwil dan sebagai pedoman 
untuk menentukan apakah suatu hasil dapat dicapai atau malah menyimpang. 

  Terkait praktek takwil oleh ‘Abd al-Jabbar diatas dijelaskan mengenai syarat-
syarat takwil antara lain (Ghozali, 2017):  

a. Sebelum ada kata-kata diucapkan kepada makna lain (ghairu al-zahir) ada asal 
makna (al-zahir).  

  Asal makna (al-zahir) disebut juga hakikat, sedangkan majaz (metafor) adalah 
makna ghairu al-zahir. Hakikat dan majaz (metafor) adalah makna ghairu al-zahir. dua 
ciri mendasar bahasa, walaupun harus diakui pula bahwa tidak semua kata mempunyai 
majaz. Dalam ayat di atas, 'Abd al-Jabbar menyoroti pentingnya landasan yang kuat 
agar sebuah kata tidak mudah salah diterjemahkan.  Untuk kata  ini mengingatkan pada 
beberapa contoh yang disebutkan dalam al- Mukhtasar fi Ushuluddin. Misalnya 
menakwilkan wajah Allah dengan diri-Nya pada Surat Ar-Rahman [55]: 27. 

كْرَام ۚ  يبَْقٰى وَجْهُ رَبّ كَ ذوُ الْجَلٰل  وَالَّْ    وَّ

Artinya, “Dan tetap kekal Zat Tuhanmu yang mempunyai kebesaran dan kemuliaan.” 

 Takwil wajah seperti ini menurut pengakuannya didasarkan atas surat al- Qasas 
[28]: 88. 

 كُلُّ شَيْءٍ هَال كٌ ا لََّّ وَجْهَه   

Artinya, “Tiap-tiap sesuatu pasti binasa, kecuali Allah.” 

  Menggunakan contoh ini 'Abd al-Jabbar secara implisit bahwa makna wajah 
dengan "Diri" mengacu pada makna luas setelah makna hakikat, atau bagian dalam 
tubuh. Ikatan antara materi dan transenden wajah, inilah yang menghambat 
tumbuhnya al-zahir. Ada kesamaan antara makna pertama dan kedua yang patut 
diperhatikan, dua makna didasarkan pada argumen yang dibuat tentang makna perlu 
memperhatikan tanda yang menunjukkan potensi masalah dengan makna pertama. 
Dua makna didasarkan pada argumen yang dibuat tentang hubungan yang 
memisahkan mereka dari makna pertama. Jadi, sah-tidaknya makna kedua didasarkan 
atas argumentasi yang dibangun tentang hubungan yang menjalinnya dengan makna 
pertama. Makna kedua harus berpedoman pada argumentasi yang mendukung 
adanya relasi dengan makna pertama. 

Takwil harus didasarkan atas Dalalah atau Qarinah  

  Dalalah adalah sesuatu yang dijadikan bukti oleh umat Islam bahwa 
makna yang disampaikan sebuah lafadz adalah nonliteral. Sesuai 
penjelasan sebelumnya dalalah ini merupakan keniscayaan untuk 
mutasyabihat. Meskipun demikian, Allah tidak menunjukkan kepada 
Muhammad tujuan pembersihan wahyu dan maksud. Oleh karena itu, 
pentingnya air adalah untuk menjamin kesejahteraan manusia   jika masing-
masing mempunyai ciri-ciri yang hampir sama dalam teks, maka masing-
masing mempunyai ciri khas dalam pembahasannya. Kalimat ini sudah 
memberi petunjuk dengan dirinya sendiri, meskipun sedikit, tidak 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 15-24   eISSN: 3024-8140 

20 
 

mengherankan jika kalimat 'am hadir tanpa dalalah, sebab kalimat ini sudah 
memberikan petunjuk dengan sendirinya meskipun masih ‘am (Ghozali, 2017).  

Pembagian Ta’wil 

Para ulama ushul membagi redaksi penakwilan ke dalam dua bagian (Taufiqur 
Rohman, 2020):  

a) Ta’wil Qarib (dekat)  

Ta’wil qarib yaitu menakwilkan ayat dengan kemungkinan-kemungkinan yang 
terdekat. Takwil inilah yang dibolehkan. Sebagai contoh, penakwilan Imam Syafi’i 
terhadap dalam kalimat mā dahara minhā dengan muka dan kedua telapak tangan. 
Sebagaimana firman Allah dalam Surah an-Nur ayat 31 yang artinya : “Dan katakanlah 
kepada para perempuan yang beriman, agar mereka menjaga pandangannya, dan 
memelihara kemaluannya, dan janganlah menampakkan perhiasannya (auratnya), 
kecuali yang (biasa) terlihat. Dan hendaklah mereka menutupkan kain kerudung ke 
dadanya, dan janganlah menampakkan perhiasannya (auratnya), kecuali kepada suami 
mereka, atau ayah mereka, atau ayah suami mereka, atau putra-putra mereka, atau 
putra-putra suami mereka, atau saudara-saudara laki-laki mereka, atau putra-putra 
saudara laki-laki mereka, atau putra-putra saudara perempuan mereka, atau para 
perempuan (sesama Islam) mereka, atau hamba sahaya yang mereka miliki, atau para 
pelayan laki-laki (tua) yang tidak mempunyai keinginan (terhadap perempuan) atau 
anak-anak yang belum mengerti tentang aurat perempuan. Dan janganlah mereka 
menghentakkan kakinya agar diketahui perhiasan yang mereka sembunyikan. Dan 
bertobatlah kamu semua kepada Allah, wahai orang-orang yang beriman, agar kamu 
beruntung. (Q.S 24:31) 

b) Ta’wil Ba’id (jauh) 

Ta’wil ba’id yaitu menakwilkan ayat dengan kemungkinan makna yang sangat 
jauh. Takwil model ini dibolehkan dengan syarat ada penguat (murajjih) yang bisa 
mendekatkannya kepada makna zahir. Contohnya adalah kewajiban membasuh kedua 
kaki dalam wudu, bukan mencucinya. Sebagaimana firman Allah SWT dalam surah An-
Nisa’ ayat 6 yang artinya : “Wahai orang-orang yang beriman! Apabila kamu hendak 
melaksanakan salat, maka basuhlah wajahmu dan tanganmu sampai ke siku, dan 
sapulah kepalamu dan (basuh) kedua kakimu sampai ke kedua mata kaki. Jika kamu 
junub, maka mandilah. Dan jika kamu sakit atau dalam perjalanan atau kembali dari 
tempat buang air (kakus) atau menyentuh perempuan, maka jika kamu tidak 
memperoleh air, maka bertayamumlah dengan debu yang baik (suci); usaplah wajahmu 
dan tanganmu dengan (debu) itu.” 

Contoh Lafadz ta'wîl ba‘îd (jauh), seperti lafaz “yadun” dari firman Allah yang 
artinya : “Dan langit Kami bangun dengan kekuasaan (Kami), dan Kami benar-benar 
meluaskannya.” (QS. Adz-Dzariyaat: 47). 

Lafadz “yadun” pada ayat diatas, makna dzahirnya adalah “tangan” sebagaimana 
keterangan diatas. Tetapi oleh para ulama’, lafadz  يَدatau  ايَدpada ayat diatas, jika 
diartikan “tangan” berarti menyerupakan dan menyamakan Allah dengan makhluk, 
Maha Suci Allah atas semua itu karena Allah tidak mungkin bisa diserupakan atau 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 15-24   eISSN: 3024-8140 

21 
 

diumpamakan dengan sesuatu apapun sebagaimana difirmankan dalam Al-Qur’an yang 
artinya : “Allah Pencipta langit dan bumi. Dia menjadikan bagi kamu pasangan-pasangan 
dari jenis kamu sendiri, dan dari jenis hewan ternak pasangan pasangan (juga). 
Dijadikan-Nya kamu berkembang biak dengan jalan itu. Tidak ada sesuatu pun yang 
serupa dengan Dia. Dan Dia Yang Maha Mendengar, Maha Melihat.” (QS. As-Syura: 11). 

Oleh karena itu maka ditakwil arti “tangan” menjadi “kekuasaan”. Perubahan arti 
yang demikianlah yang dianamakan takwil. Al-Zamakshari juga menjelaskan syarat-
syarat mengatasi prasangka seseorang, menyatakan bahwa jika seseorang melakukan 
pekerjaan yang salah maka dia akan mendapat masalah besar, dan juga menjelaskan 
bagaimana cara menghadapi kejahatan.Setelah Anda memikirkan apa yang berguna 
dan sukses, lanjutkan ke hal-hal yang sulit. Karena tujuannya adalah untuk 
menghentikan kejahatan (Putra, 2018). Menurut Sya'rawi, tangan (aydin) pada ayat  ini 
berarti  kekuasaan dan keperkasaan Allah. Artinya, Allah menciptakan langit yang kokoh 
dengan kekuatan dan kekuasaan-Nya, Allah menciptakan langit dengan sifat yang tidak 
berubah, dan Allah menciptakan bumi dengan sifat yang berubah-ubah (Abdurrahman, 
2018). 

Muradif 
Muradif secara bahasa bemakna membonceng, ikut serta atau kata yang searti. 

Definisi muradif menurut para ulama’ yakni :  اللفظ المتعدد لمعني واحدmaksudnya lafadz atau 
kata bermacam-macam yang menunjukkan makna yang satu. Dengan definisi tersebut 
Muradif  biasa kita kenal sebagai sinonim seperti contoh guru, pendidik, pengajar kata 
tersebut memiliki satu arti namun beda dalam diksi. Penempatan hukum muradif 
menurut jumhur ulama menempatkan masing-masing dari dua kata muradif pada 
tempat lain itu boleh, selama tidak ada pemberlakuan mani’ syara’ (penghalang syara’). 
Ulama’ lain berpendapat bahwa menempatkan masing-masing dari dua kata muradif 
pada tempat lain itu boleh selama masing-masing lafadz tersebut masih satu bahasa 
(Harisudin, 2020). Walaupun ada beberapa lafadz yang berbeda dan memiliki arti yang 
sama seperti lafadz jalasa dan qa’ada yang sama-sama memiliki arti duduk ataupun pada 
lafadz khauf dan khasyah yang keduanya juga sama-sama berarti takut, namun secara 
substansi keduanya memiliki fungsi yang berbeda. 

Terdapat perbedaan pendapat dalam penggunaan muradif ini, perbedaannya itu 
pada selain Al-Qur’an dalam seputar amalan dzikir shalat, karena sesungguhnya al-
qur’an dengan lafadznya merupakan bentuk ibadah kita kepada allah dan al-qur’an 
adalah mu’jizat. Disini imam malik berpendapat penggunaan lafal takbir selain Allahu 
Akbar tidak sah, sedangkan imam syafi’i membolehkan penggunaan lafadz Allahu Akbar 
dan Allahul Akbar (pakai lam), dan imam hanafi yang membolehkan pelafalan takbir 
dengan semua lafadz yang memiliki makna yang sama seperti Allahul A’zham, Allahul 
Ajal (M. Noor Harisudin, 2020). Perbedaan mereka terletak pada lafadz atau makna 
dalam aspek keibadahan. Yang mengatakan tidak sah berpedoman bahwa ada 
penghalang atas pembolehan hal tersebut,ada juga yang mengatakan ketidak sahan 
jika dari bahasa yang berbeda seperti penerjemahan lafal Allah Maha besar kedalam 
bahasa persia yakni Khoza Akbar. 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 15-24   eISSN: 3024-8140 

22 
 

 

Musytarak 

Secara bahasa musytarak berarti berserikat, berkumpul. Definisi musytarak 
menurut ulama’ ushul fiqh yakni lafadz yang ditentukan untuk dua makna hakikat yang 
berbeda bahkan lebih, seperti lafadz qur’u yang sering kita jumpai dalam al-qur’an surat 
Al-Baqarah ayat: 288 yakni:   ٍء نَّ ثلَٰثةََ قرُُوْْۤ ه   yang mana pada lafadz وَالْمُطَلَّقٰتُ يتَرََبَّصْنَ ب انَْفسُ 
tersebut bisa bermakna suci bisa juga bermakana masa haidh. Perbadaan makna pada 
lafadz quru’ menurut imam syafi’I diartikan sebagai masa suci, alasannya antara lain 
karena terdapat indikasi tanda pada adad (kata bilangan= tsalatsah) yang dalam kaidah 
nahwu ma’dudnya harus mudzakar yakni lafdz thuhr (suci). Sedangkan menurut imam 
abu hanifah mengartikannya sebagai masa haidh dengan alasan bahwa lafadz tsalatsah 
merupakan lafadz yang khas yang secara jelas menunjukkan  sempurnanya masing-
masing quru’ dan tidak ada pengurangan dan tambahan (Ramli, 2022). Musytarak 
biasanya kita kenal sebagai homonim yakni satu kata tapi punya banyak makna 
(Taufiqur Rohman, 2020). Contoh lain yakni pada lafal al-yad yang berarti tangan ini bisa 
dimaknai sebagai hasta, telapak tangan sampai siku, pergelangan tangan contoh dalam 
al-qur’an pada surat Al-Maidah ayat: 38 yang berbunyi sebagai berikut:  َُقة قُ وَالسَّار  وَالسَّار 
يْمٌ  يْزٌ حَك  ُ عَز  نَ اللّٰه   وَاللّٰه ء ًۢ ب مَا كَسَبَا نَكَالَّ  مّ  يهَُمَا جَزَاْۤ ا ايَْد   dalam ayat ini lafadz yad oleh mayoritasفَاقْطَعوُْْٓ
ulama’ dimaknai dari ujung jari hingga sebatas pergelangan tangan, akan tetapi pada 
lafadz  adalah musytarak antara bagian dan batasan.  

Adapun lafadz yad sendiri itu musytarak antara dzira’  (yakni hingga bahu), 
ataupun antara tealapak tangan hingga lengan, atau hanya telapak tangan saja, bahkan 
musytarak antara tangan kanan dan tangan kiri. Dengan banyaknya makna dari satu 
lafadz saja, maka harus memilih salah satu, tidak diperbolehkan menggunakan semua 
makna musytarak tersebut secara bersamaan. Mayoritas ulama’ berargumen pada surat 
Al-Hajj ayat 18 yang artinya “Tidakkah kau lihat bahwa kepada Allah lah bersujud orang 
yang ada di langit dan orang yang ada di bumi, matahari, bulan, bintang-bintang, gunung-
gunung, pepohonan, hewan-hewan dan sebagian besar manusia.” Pada ayat ini, kata 
sujud dihubungkan kepada dua kategori makhluk yakni berakal dan tidak berakal. Maka 
apabila kata sujud dihubungkan kepada makhluk yang tidak berakal, kata sujud memiliki 
makna atau arti tunduk, patuh pada kuasa-Nya. Dan apabila dihubungkan kepada 
makhluk berakal, kata sujud bermakna meletakkan kening diatas tanah, sebab makna 
sujud yang meletakkan kening diatas tanah tidak dapat dilakukan oleh makhluk seperti 
matahari, bulan,bintang, tumbuhan dan sebagainya. Jika kata sujud dimaksudkan hanya 
bermakna tunduk maka mencakup seluruh manusia tak hanya sebagian besar manusia 
saja. 

Penyebab lafadz itu musytarak ada beberapa hal diantaranya yang pertama, 
perbedaaan penggunaan suatu kelompok dalam memahami makna bahasa, seperti 
contoh suku kata al-yad. Kedua, terjadi kebimbangan atau tarik ulur penggunaan lafadz 
majazi dan lafadz hakikinya. Contoh as-sayyarah yang berasal dari asal kata saara yang 
sejatinya memiliki arti berjalan, bergerak namun lebih populer dengan makna mobil, 
yang semulanya lafadz as-sayyaraah di gunakan sebagai arti kafilah yang mengadakan 
perjalanan. Ketiga, terjadi kebimbangan atau tarik ulur penggunaan lafadz yang 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 15-24   eISSN: 3024-8140 

23 
 

digunakan arti secara bahasa,dan penggunaan untuk arti istilah. Contoh kata sholat 
secara bahasa memiliki arti do’a, sedangkan secara istilah digunakan sebagai makna 
ibadah khusus yang kita ketahui selama ini adalah segala perbuatan dan perkataan yang 
khusus dimulai dengan takbir dan diakhiri dengan salam (Harisudin, 2020). Dan bila 
lafadz musytarak memiliki dua makna, secara bahasa dan secara istilah maka yang 
dimenangkan makna secara istilah. Maka ketika dalam al-qur’an menyebutkan ”aqimus 
shalat” maka yang dimaksud ialah makna secara istilah apabila dinisbatkan kepada 
manusia,apabila dinisbatkan kepada selain manusia seperti Allah, malaikat maka yang 
dimenangkan lafadz shalat dalam arti bahasa yakni berdo’a. 

Jika dalam satru nash terdapat lebih dari satu makna, maka yang harus pilih hanya 
satu saja sebab syariat tidak menghendaki semua makna tersebut. Untuk menentukan 
makna tersebut, perlu mencari qarinah yang menjelaskan makna yang sesuai dengan 
apa yang dimaksud dalam nash. Bila ada lafadz musytarak yang tidak memiliki qarinah 
yang menerangkan arti yang dikehendaki menurut imam syafi’i lafadz tersebut dapat 
diambil semuanya, dengan syarat arti-arti tersebut dapat digabungkan, contoh:  َإ نَّ الله
 pada lafadz yusholluuna (bersholawat) ini dapat diartikan sebagai  وَمَلئَ كَةُ يصَُلُّوْنَ عَلَى النَّب ي  

memberi rahmat dan memberi do’a, maka arti memberi rahmat paling pantas 
diperuntukkan bagi Allah, dan yang memberi do’a disandingkan kepada malaikat.  

Kesimpulan  

Meskipun pengucapan biasanya hanya mempunyai satu arti, penting untuk 
diingat bahwa kata-kata tidak selalu mempunyai satu arti, tetapi lebih dari satu. Al-
Qur'an memuat contoh pengucapan yang sederhana namun mempunyai arti mirip 
dengan muladif, serta pengucapan yang mungkin mempunyai arti mirip dengan 
mushtalak. Suatu jenis pengucapan yang  memiliki  dua atau lebih arti berbeda. 

Hukum Zahir harus diamalkan menurut pengertian Zahir, kecuali ada dalil yang 
menjelaskan amalan itu dalam pengertian selain Zahir. Karena kami tidak akan 
menyimpang dari perkataan Zahir sendiri kecuali ada dalil yang mengharuskannya. 
Lafaz az-Zahir bisa saja disamakan dengan takwil, artinya kata-kata dibengkokkan 
sejak lahir hingga mendekati makna lain. Kalau kata yang bersifat umum 
kemungkinannya terbatas, tetapi bila mempunyai arti penting dapat diberi arti seperti 
majaz atau takwil lainnya. 

Arti kata takwil secara etimologis adalah menerangkan, menerangkan, dan kata 
takwil berasal dari kata dasar ``awwala-yuawwilu-ta'wiilan''. Al-Qattan dan Al-Jurjani 
berpendapat bahwa makna etimologis  takwil kembali ke pertanyaan pokok. Menurut 
Al-Zarkani, makna bahasa sama dengan makna tafsir. Menurut ulama Salaf, pengertian 
takwil dapat dibedakan menjadi dua bagian. Yang pertama adalah menafsirkan makna 
ungkapan  dan menjelaskan apakah sesuai atau bertentangan dengan makna aslinya. 
Makna tafsir ini sama dengan makna tafsir. 

Dalam pengertian ini, at-Tabari menggunakan istilah takwil dalam 
penafsirannya. Kedua, makna ujaran itu sendiri harus diungkapkan. Muradif secara 
linguistik berarti "menumpang", "berpartisipasi" atau kata serupa. Pengertian muladif 
menurut para ulama adalah:  اللفظ المتعدد لمعني واحد artinya "lafadz" atau kata lain yang 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 15-24   eISSN: 3024-8140 

24 
 

mempunyai arti sama. Dengan definisi ini, kita biasanya mengenali Muradif sebagai 
sinonim dari guru, pendidik, pelatih, dll. Kata-kata ini memiliki satu arti tetapi 
penggunaannya berbeda.  

Daftar Pustaka  

Abdurrahman (2018). Takwill ayat-ayat mutasyabihat dalam Al-Qur’an. 1–26. 
https://repository.ptiq.ac.id/id/eprint/82 

Darnela, L. (2009). Interrelasi dan Interkoneksi antara Hermeneutika dan Usul Fiqh. 
Jurnal Asy-Syir’ah, 43(I), 133–160.  
http://asy-syirah.uin-suka.com/index.php/AS/article/view/94 

Ghozali, M. A. A. (2017). Takwil dalam perspektif Abdul Jabbar (Sebuah tawaran 
Hermeneutika al-Qur’an). Dialogia, 14(2), 165. 
https://doi.org/10.21154/dialogia.v14i2.735 

Harisudin, M. N. (2020). Ilmu ushul fiqih. Setara Press. 
Humam, A. W. K. (2018). Konstruksi Takwil Muhammad Baqir Al-Sadr. Syahadah, VI(1), 

103–156. 
Jonwari, & Faiz Zainuddin. (2020). Konsep tafsir dan takwil dalam prespektif As-

Syatibi. LISAN AL-HAL: Jurnal Pengembangan Pemikiran Dan Kebudayaan, 14(2), 
399–428. https://doi.org/10.35316/lisanalhal.v14i2.791 

M. Noor Harisudin. (2020). Ilmu Ushul Fiqih (Ahmad Imam Mawardi (ed.)). Instrans 
Publishing. 

Mahmudah, N., & Oktora, N. Dela. (2022). Relasi antara lafaz-lafaz dalam ushul fiqh 
dengan problematika hukum keluarga. Syakhsiyah Jurnal Hukum Keluarga Islam, 
2(2), 222–241. 

Misbahuddin. (2015). Usul Fiqih. Alauddin Press. 
Putra, B. (2018). Implementasi Takwil dalam Tafsir Al-Kasysyaf Oleh Al-Zamakhsyariy. 

Jurnal Ulunnuha, 7(2), 71–83. https://doi.org/10.15548/ju.v7i2.260 
Ramli. (2022). Fiqih dan Ushul Fiqih (Vol. 01). manggar pustaka.  
Sunarto, M. Z., Hamidah, T., & Arfan, A. (2022). Pembaharuan ushul fiqh Ali Jum’ah 

Muhammad. HAKAM: Jurnal Kajian Hukum Islam Dan Hukum Ekonomi Islam, 6(1), 
Article 1. https://doi.org/10.33650/jhi.v6i1.3878 

Taufiqur Rohman. (2020). Ushul Fikih Kelas XI MA PK (A. K. Anam (ed.); Cetakan 1). 
Direktorat KSKK Madrasah Direktorat Jenderal Pendidikan Islam Kementerian 
Agama RI.  

 


