
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)          eISSN: 3024-8140 

Volume 2, Issue 6, 2024 pp. 1929-1935      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Perspektif Fiqih kontemporer: Tinjauan kritis terhadap 
pembuahan In Vitro (IVF) dalam Islam 

 

Nur Diana Kholidah 
Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universutas Islam Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: 210101110004@gmail.com   
 
 
 

A B S T R A K 

Penelitian ini memberikan tinjauan kritis terhadap praktik Pembuahan 
In Vitro (IVF) dalam perspektif Islam dengan metode kualitatif. IVF 
adalah teknologi reproduksi berbantuan yang membantu pasangan 
infertil memiliki anak, namun menimbulkan isu etis dan hukum dalam 
Islam. Studi ini mengkaji literatur terkait, termasuk teks agama, fatwa 
ulama, dan penelitian akademis, serta menggunakan wawancara 
mendalam dengan ahli agama dan analisis dokumen. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa dalam Islam, IVF dapat diterima dengan syarat 
menggunakan sperma dan sel telur dari pasangan suami istri yang sah 
dan larangan penggunaan donor sperma, donor sel telur, maupun ibu 

pengganti. Terdapat perbedaan interpretasi di antara ulama mengenai aplikasi praktis IVF; beberapa ulama 
mengizinkan dengan syarat ketat, sementara yang lain lebih restriktif. Penelitian ini menekankan pentingnya 
konsultasi dengan ahli agama dan penyedia layanan medis dalam pengambilan keputusan terkait IVF. 
Penelitian ini memberikan wawasan tentang penerimaan teknologi reproduksi modern seperti IVF dalam 
kerangka hukum dan etika Islam, serta menyoroti pentingnya pendekatan hati-hati dalam penerapannya. 
Diharapkan penelitian ini menjadi referensi bagi pasangan Muslim, profesional kesehatan, dan ulama yang 
mempertimbangkan dan mendampingi penggunaan IVF.  

A B S T R A C T 

This research provides a critical review of the practice of In Vitro Fertilization (IVF) from an Islamic perspective 
using qualitative methods. IVF is an assisted reproductive technology that helps infertile couples have 
children, but it raises ethical and legal issues in Islam. This study examines related literature, including 
religious texts, ulama fatwas, and academic research, and uses in-depth interviews with religious experts and 
document analysis. The research results show that in Islam, IVF is acceptable on condition that it uses sperm 
and egg cells from a legitimate married couple and prohibits the use of sperm donors, egg donors or 
surrogate mothers. There are different interpretations among scholars regarding the practical application of 
IVF; some scholars allow it with strict conditions, while others are more restrictive. This study emphasizes the 
importance of consulting religious experts and medical providers in decision making regarding IVF. This 
research provides insight into the acceptability of modern reproductive technologies such as IVF within the 
framework of Islamic law and ethics, and highlights the importance of a cautious approach in their 
implementation. It is hoped that this research will become a reference for Muslim couples, health 
professionals and clerics who are considering and assisting the use of IVF. 

 

 

 

Kata Kunci: 
Pembuahan; IVF; 
Perspektif dalam Islam 
 
Keywords: 
Fertilization; IVF; 
Perspective in Islam 
  
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:210101110004@gmail.com


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 1929-1935                 eISSN: 3024-8140 

1930 
 

Pendahuluan  

Dalam era modern ini, kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi medis telah 
membawa tantangan baru bagi pemahaman agama terhadap isu-isu bioetika, salah 
satunya adalah pemahaman Islam terhadap teknologi reproduksi seperti Pembuahan In 
Vitro (IVF). Teknologi ini telah menjadi solusi bagi pasangan yang mengalami kesulitan 
dalam mendapatkan keturunan secara alami. Dalam perspektif fiqih kontemporer, 
pemahaman terhadap IVF dalam Islam menjadi titik sentral perdebatan dan kajian kritis. 
Pemahaman agama, terutama dalam Islam, memiliki peran penting dalam membimbing 
umatnya dalam menjalani kehidupan sehari-hari, termasuk dalam mengatasi masalah-
masalah reproduksi. Pemahaman ini ditinjau dari sudut pandang fiqih, yakni cabang ilmu 
Islam yang mengatur tata cara beribadah dan perilaku individu dalam konteks hukum. 
Dalam hal IVF, fiqih menjadi batasan dan pedoman untuk mengevaluasi keabsahan dan 
kebolehan penggunaan teknologi reproduksi ini dalam konteks agama Islam. 
Pembuahan In Vitro (IVF) sebagai suatu metode reproduksi assistif telah menjadi 
sorotan dalam ranah fiqih Islam karena melibatkan konsep kehidupan manusia sejak 
tahap awal. Pemahaman terhadap IVF memerlukan kajian mendalam terhadap prinsip-
prinsip dasar agama Islam, termasuk keyakinan terkait awal kehidupan manusia, hak-
hak individu, dan peranan Allah dalam penciptaan kehidupan. Perspektif fiqih terhadap 
IVF ini tidak hanya terbatas pada pandangan hukum, tetapi juga melibatkan 
pertimbangan teologis, filosofis, dan etis. (Tulungagung, 2014) 

Dalam pemahaman fiqih, konsep "beginning of life" menjadi esensial dalam menilai 
keabsahan IVF. Beberapa ulama mengemukakan bahwa keberhasilan IVF dimulai dari 
pembuahan bukan di dalam rahim, sehingga diperlukan penafsiran mendalam tentang 
kapan roh (ruh) dianggap hadir dalam embrio. Kritik terhadap IVF juga melibatkan 
pertimbangan etika yang berkaitan dengan proses seleksi embrio, penyimpanan, dan 
penggunaan sisa embrio yang tidak digunakan. Selain aspek hukum dan teologis, kajian 
kritis terhadap IVF dalam konteks Islam juga mencakup dampak sosial dan psikologis. 
Bagaimana masyarakat dan individu mengelola konsekuensi sosial dari penggunaan IVF, 
serta dampak psikologis pada pasangan yang menjalani prosedur ini, merupakan 
pertimbangan yang tak kalah pentingnya. Keterlibatan keluarga, dukungan sosial, dan 
stigmatisasi sosial menjadi faktor-faktor yang turut memengaruhi pandangan 
masyarakat terhadap IVF. Namun, kehadiran IVF tidak hanya menimbulkan pertanyaan 
terkait keabsahan hukum (halal atau haram) semata, melainkan juga menggugah aspek-
aspek kritis terkait etika, moralitas, dan dampak sosial dari teknologi ini. Oleh karena itu, 
kajian terhadap perspektif fiqih kontemporer terhadap IVF tidak hanya mencakup aspek 
hukum, tetapi juga menggali pemahaman mendalam terkait nilai-nilai etika dan 
moralitas dalam Islam, serta bagaimana teknologi ini dapat diintegrasikan secara 
seimbang dengan prinsip-prinsip agama. (Idris, 2019) 

Pentingnya kajian ini terletak pada upaya untuk menjawab tantangan zaman dan 
memberikan pandangan yang komprehensif terkait IVF dalam konteks Islam. Dengan 
mengeksplorasi perspektif fiqih kontemporer, diharapkan dapat ditemukan titik temu 
antara kemajuan ilmu pengetahuan dan nilai-nilai agama, sehingga umat Muslim dapat 
menjalani kehidupan modern tanpa mengorbankan prinsip-prinsip etika dan moral yang 
dijunjung tinggi dalam ajaran Islam. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 1929-1935                 eISSN: 3024-8140 

1931 
 

Kajian teori ini bertujuan untuk memberikan pemahaman yang komprehensif 
terhadap kompleksitas isu IVF dalam konteks Islam. Dengan mengintegrasikan berbagai 
perspektif teori, diharapkan dapat terbentuk suatu pemahaman yang seimbang dan 
holistik, memungkinkan masyarakat Muslim untuk menghadapi kemajuan teknologi 
reproduksi dengan landasan nilai-nilai dan prinsip-prinsip agama yang teguh. Kajian 
teorinya antara lain (Isnawan, 2019): 

Teori Fiqih dan Hukum Islam 

Pendekatan pertama dalam kajian teori ini adalah melibatkan pemahaman dasar 
teori fiqih dan hukum Islam terkait IVF. Fiqih sebagai cabang ilmu hukum Islam menjadi 
landasan utama untuk menilai keabsahan hukum IVF dalam Islam. Analisis terhadap 
konsep haram, halal, makruh, dan mubah menjadi dasar untuk menentukan posisi 
hukum IVF dalam kerangka ajaran Islam. Dalam perspektif fiqih kontemporer, teori ini 
akan menelusuri penafsiran ulama terkait prinsip-prinsip hukum yang relevan dengan 
IVF dan sejauh mana pengaruh konteks zaman terhadap penilaian mereka. 

Teori Teologis dalam Kehidupan  

Aspek teologis dalam kajian teori mencakup penelusuran konsep kehidupan 
manusia menurut ajaran Islam. Kapan roh dianggap hadir dalam embrio, bagaimana IVF 
mempengaruhi pemahaman tentang penciptaan manusia oleh Allah, dan apakah IVF 
dianggap sebagai campur tangan manusia terhadap kehendak Tuhan, menjadi 
pertanyaan-pertanyaan teologis yang penting. Teori ini akan mengeksplorasi 
pandangan teologis berbagai aliran dalam Islam terkait konsep penciptaan dan 
kehidupan manusia. 

Pembahasan  

Konsep Pembuahan In Vitro (IVF) 

Pembuahan In Vitro (IVF) adalah teknologi reproduksi berbantuan di mana sel 
telur dan sperma dipertemukan di luar tubuh wanita dalam sebuah laboratorium. Proses 
IVF dimulai dengan stimulasi ovarium untuk menghasilkan beberapa sel telur, yang 
kemudian diambil melalui prosedur bedah ringan. Sel telur yang telah diambil kemudian 
dibuahi oleh sperma di laboratorium, dan embrio yang dihasilkan dipantau untuk 
perkembangan sebelum dipindahkan ke rahim wanita. 

Sejak kelahiran bayi IVF pertama, Louise Brown, pada tahun 1978, teknologi ini 
telah mengalami perkembangan pesat. Teknik dan peralatan medis yang digunakan 
dalam IVF terus berkembang, meningkatkan tingkat keberhasilan dan mengurangi risiko 
bagi pasien. Perkembangan penting lainnya termasuk teknik ICSI (Intracytoplasmic 
Sperm Injection), di mana satu sperma langsung disuntikkan ke dalam sel telur, yang 
membantu pasangan dengan masalah infertilitas pria. 

Keberhasilan IVF bervariasi tergantung pada berbagai faktor, termasuk usia 
wanita, penyebab infertilitas, dan kualitas embrio. Tingkat keberhasilan umum berkisar 
antara 20-40% per siklus, dengan tingkat keberhasilan lebih tinggi pada wanita yang lebih 
muda. Meskipun demikian, IVF juga menghadapi berbagai tantangan, seperti risiko 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 1929-1935                 eISSN: 3024-8140 

1932 
 

kehamilan ganda, komplikasi medis, dan beban psikologis serta finansial bagi pasangan 
yang menjalani prosedur ini. 

IVF tidak hanya mempengaruhi aspek fisik, tetapi juga membawa implikasi 
psikologis dan sosial yang signifikan. Pasangan yang menjalani IVF sering menghadapi 
stres emosional, kecemasan, dan tekanan sosial, terutama dalam masyarakat yang 
memiliki pandangan konservatif terhadap infertilitas. Dukungan psikologis dan 
konseling menjadi penting untuk membantu pasangan mengatasi tantangan ini dan 
memastikan kesejahteraan emosional mereka selama dan setelah proses IVF (Stocks, 
2016).  

Isu Etis dan Hukum dalam IVF 

Dalam konteks Islam, penggunaan donor sperma dan sel telur dalam proses IVF 
menimbulkan isu etis yang signifikan. Islam menekankan pentingnya nasab (garis 
keturunan) yang jelas, dan penggunaan donor dapat mengaburkan nasab anak yang 
dilahirkan. Mayoritas ulama sepakat bahwa penggunaan donor sperma atau sel telur 
tidak diperbolehkan karena dapat mengganggu silsilah keturunan dan membawa 
implikasi hukum yang kompleks terkait hak waris dan identitas anak. Penggunaan ibu 
pengganti atau surrogacy juga merupakan topik kontroversial dalam hukum Islam. Ibu 
pengganti melibatkan wanita lain yang mengandung dan melahirkan anak untuk 
pasangan yang tidak dapat melakukannya sendiri. Para ulama umumnya menolak 
praktik ini karena melibatkan pihak ketiga dalam proses kehamilan, yang dianggap 
melanggar prinsip-prinsip kesucian perkawinan dan keibuan dalam Islam. Fatwa-fatwa 
yang ada cenderung mengharamkan surrogacy karena dianggap dapat menimbulkan 
komplikasi hukum dan sosial.(Sakka, 2020) 

Status anak yang dilahirkan melalui IVF dalam Islam juga menjadi perhatian 
penting. Selama proses IVF dilakukan sesuai dengan syariat, yaitu menggunakan sperma 
dan sel telur dari pasangan suami istri yang sah, anak yang dilahirkan dianggap sah dalam 
Islam. Namun, jika terdapat pelanggaran seperti penggunaan donor atau ibu pengganti, 
status anak bisa diperdebatkan, terutama dalam hal nasab, hak waris, dan identitas 
keluarga. IVF membawa implikasi hukum dan sosial yang kompleks dalam masyarakat 
Muslim. Anak yang dilahirkan melalui IVF, ketika dilakukan sesuai dengan syariat, diakui 
sah dan memiliki hak-hak penuh sebagai anggota keluarga. Namun, adanya teknologi 
reproduksi ini juga menimbulkan kebutuhan akan regulasi yang jelas dan fatwa yang 
konsisten untuk menghindari kebingungan dan memastikan kepatuhan terhadap 
hukum Islam. Komunitas Muslim juga perlu meningkatkan kesadaran dan pendidikan 
tentang aspek etis dan hukum IVF untuk mendukung pasangan yang 
mempertimbangkan prosedur ini. 

Pembuahan In Vitro (IVF) Perspektif Islam  

Dalam perspektif hukum Islam, IVF dievaluasi melalui prinsip-prinsip fiqih yang 
mencakup halal (dibenarkan), haram (dilarang), makruh (dianjurkan untuk dihindari), 
dan mubah (boleh dilakukan). Pembahasan terkait IVF melibatkan pertimbangan atas 
prinsip-prinsip dasar Islam, seperti perlindungan hidup dan keturunan, serta 
penghormatan terhadap proses alamiah penciptaan manusia. Dalam ajaran Islam, 
memiliki anak dianggap sebagai satu dari nilai-nilai yang sangat dihargai. Islam 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 1929-1935                 eISSN: 3024-8140 

1933 
 

memberikan penekanan besar pada keberlanjutan keturunan, tanggung jawab orang 
tua terhadap anak-anak mereka, dan memberikan panduan-panduan etika dalam 
membimbing anak-anak. Seperti dalam Al Qur’an Surat An Nisa ayat 9 yang berbunyi : 
(Arvany, 2018) 

يَّةً  ضِعٰفاً خَافوُْا عَلَيْهِمْ   فلَْيَتَّقوُا الٰلَّ  وَلْيَقوُْلوُْا قوَْلً  سَدِيْداً  وَلْيخَْشَ  الَّذِيْنَ  لَوْ  ترََكُوْا مِنْ  خَلْفِهِمْ  ذرُ ِ

Artinya: Hendaklah merasa takut orang-orang yang seandainya (mati) meninggalkan 
setelah mereka, keturunan yang lemah (yang) mereka khawatir terhadapnya. Maka, 
bertakwalah kepada Allah dan berbicaralah dengan tutur kata yang benar (dalam hal 
menjaga hak-hak keturunannya). 

Akan tetapi, banyak problematika dapat dialami ketika terdapat seorang pasutri 
yang tidak dapat mempunyai keturunan, baik dari factor mandul atau yang lain-lain. 
Salah satu solusi agar dapat mempunyai keturunan dengan menggunakan pembuahan 
IN Vitro (IVF). Dalam Islam, prosedur bayi tabung atau Pembuahan In Vitro (IVF) dapat 
diperbolehkan dengan beberapa syarat tertentu. Meskipun tidak ada nash (teks 
langsung dari Al-Qur'an atau hadis) yang secara spesifik membahas IVF, ulama-ulama 
Islam berusaha memberikan panduan berdasarkan prinsip-prinsip hukum Islam (fiqih) 
yang umum (Ahmad Solihin, 2021). Diantara syarat diperbolehkan menggunakan IVF 
dalam Islam yaitu: adanya ikatan pernikahan yang sah, menggunakan sel reproduksi dari 
pasangan suami dan istri, dalam al Qur’an dijelaskan : 

قوُهُ ۗ  لَٰ َ وَٱعْلَمُوٓا۟ أنََّكُم مُّ مُوا۟ لَِ نفسُِكُمْ ۚ وَٱتَّقوُا۟ ٱللَّّ نسَِاؤُٓكُمْ حَرْثٌ لَّكُمْ فأَتْوُا۟ حَرْثكَُمْ أنََّىٰ شِئتْمُْ   وَقدَ ِ

رِ ٱلْمُؤْمِنيِنَ   وَبشَ ِ

Artinya: Isteri-isterimu adalah (seperti) tanah tempat kamu bercocok tanam, maka 
datangilah tanah tempat bercocok-tanammu itu bagaimana saja kamu kehendaki. Dan 
kerjakanlah (amal yang baik) untuk dirimu, dan bertakwalah kepada Allah dan ketahuilah 
bahwa kamu kelak akan menemui-Nya. Dan berilah kabar gembira orang-orang yang 
beriman.  

 Berdasarkan ayat tersebut maka diperbolehkan membuhai istrinya dengan cara 
atau model apapun. Yang selanjutnya Penghindaran Konsepsi di Luar Rahim, Dalam 
konteks hukum Islam, konsepsi di luar rahim (surrogacy) seringkali dianggap tidak 
diperbolehkan. Proses IVF sebaiknya mengarah pada kehamilan yang terjadi di dalam 
rahim ibu kandung. Dengan mempertimbangkan syarat-syarat di atas, IVF dapat menjadi 
suatu solusi medis yang dapat diperbolehkan dalam Islam. Namun, penting untuk 
dicatat bahwa perspektif hukum Islam dapat bervariasi di antara ulama dan lembaga 
keagamaan. (Hasdiana, 2022) 

Dalam menggunakan IVF, juga perlu adanya keterlibatan dan izin suami istri dalam 
proses Pembuahan In Vitro (IVF) sangat ditekankan. Tidak boleh adanya paksaan dari 
pihak manapn terkait untuk hal ini. Keputusan Keputusan untuk menjalani IVF sebaiknya 
merupakan hasil dari kesepakatan bersama antara suami dan istri. Keputusan ini harus 
diambil setelah keduanya memahami konsekuensi, tanggung jawab, dan persyaratan 
agama yang terkait. Dan juga diperhatikan antara suami istri terkait konsekuensi medis, 
psikologis, dan agama terkait IVF. Ini mencakup tanggung jawab mereka terhadap anak 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 1929-1935                 eISSN: 3024-8140 

1934 
 

yang lahir dari prosedur tersebut, serta bagaimana proses tersebut dapat 
mempengaruhi hubungan pernikahan mereka. 

Pendapat Ulama Mengenai Pembuahan In Vitro (IVF) 

Dalam kajian Maqasyid As Syariah, penggunaan IVF diperbolehkan karena 
termasuk dalam Hifdzu Nasl (Memelihara keturunan). Menurut KH Hasan Basri 
Penggunaan IVF diperbolehkan, asalkan sperma dan ovum yang digunakan merupakan 
dari hasil suami dan istri itu sendiri. Sedangkan untuk menggunakan IVF adalah boleh 
karena dianggap sebagai kuasa Allah SWT dengan perantara tersebut seorang pasutri 
yang sudah sekian lama mendambakan seorang anak akhirnya bias tercapai. Terdapat 
salah satu ulama yang mendukung pendapat tersebut yaitu Syekh Mahmud Abu Daim. 
Beliau berpendapat: Apabila dalam proses percampuran itu sperma diambil dari pasangan 
suami istri saja, maka cara seperti ini tidak ada masalah dalam Hukum Islam, artinya 
dibolehkan.” Pendapat ini juga diperkuat dengan Surat Keputusan Majelis Ulama 
Indonesia Nomor : Kep-952/MUI/XI/1990 tentang Inseminasi buatan / bayi tabung, 
tertanggal 26 November 1990 menyebutkan bahwainseminasi buatan/bayi tabung 
dengan sperma dan ovum yang diambil dari pasangan suami – istri yang sah secara 
muhtaram, dibenarkan oleh Islam, selama mereka dalam ikatan perkawinan yang sah 
(Darwis, 2016).  

Ada juga beberapa ulama yang mengharamkan yang melarang menggunakan IVF 
karena beberapa hal seperti dalam hal donor. Dr. Abdul Aziz al-Fawzan Seorang ulama 
terkemuka dari Arab Saudi, Dr. Abdul Aziz al-Fawzan, pernah menyatakan kekhawatiran 
terhadap IVF, terutama jika melibatkan penggunaan sel sperma atau sel telur dari donor. 
Dia menekankan pentingnya mempertahankan hubungan biologis antara anak dan 
orang tuanya. Karena akan merusak dari segi nasab maupun dapat terjerumus dalam 
perbuatan zina. Karena tidak adanya hubungan sperma dan sel telur dalam kondisi yang 
sah (F, 2020) 

Kesimpulan  

Dalam mengeksplorasi perspektif fiqih kontemporer terhadap Pembuahan In Vitro 
(IVF) dalam Islam, kita menemukan kompleksitas isu ini dan upaya merangkai 
pandangan Islam dengan kemajuan teknologi medis modern. Pemahaman akan 
keterlibatan dan pandangan ulama terkait IVF menjadi esensial dalam memandu individu 
Muslim dalam menghadapi tantangan ketidaksuburan. Dari perspektif hukum Islam, kita 
menyaksikan upaya para ulama untuk menyesuaikan pemahaman agama dengan 
kemajuan ilmu pengetahuan. Pentingnya menjaga prinsip-prinsip agama sambil 
memberikan solusi medis untuk masalah kesuburan menciptakan ruang bagi IVF sebagai 
pilihan. Meskipun demikian, muncul perdebatan terkait dengan penggunaan donor sel 
dan etika seleksi embrio, memunculkan pertanyaan serius tentang implementasi IVF 
sesuai dengan norma-norma agama.  

Sebagai penutup, kita diingatkan akan kompleksitas dinamika antara agama dan 
ilmu pengetahuan, serta keharusan untuk menjalani proses ini dengan penuh kesadaran 
dan pertimbangan. Dengan terus berpegang pada prinsip-prinsip agama dan nilai-nilai 
etika, umat Muslim dapat menjalani prosedur IVF dengan keyakinan bahwa mereka 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 1929-1935                 eISSN: 3024-8140 

1935 
 

bergerak sesuai dengan pedoman agama dan dengan harapan untuk mewujudkan 
keluarga yang bahagia dan seimbang. 

Daftar Pustaka  

Ahmad Solihin. (2021). Studi Kritis Fatwa Lajnah Bahtsul Masa’il Nahdhatul Ulama 
Nomor 400 Tentang Menitipkan Sperma dan Indung Telur Kepada Rahim 
Perempuan Lain. Sakina Journal Of Family Studies, 6(1). 

Arvany, A. (2018). Fertilisasi In Vitro (Analisis Fiqih terhadap Proses Fertilisasi In Vitro 
Pasca Kematian Suami dan Status Nasab Anak). 

Darwis, N. (2016). Program Bayi Tabung Dalam Perspektif Sosiologis, Hukum Islam Dan 
Hukum Adat. Justicia Sains: Jurnal Ilmu Hukum, 1(1), 10–28. 
https://doi.org/10.24967/jcs.v1i1.97 

F, A. (2020). Studi Fatwah (Majelis Ulama Indonesia) Dan Fatwa Ulama Saudi Tentang 
Embrio Bayi Tabung (Analisis Perbandingan). Paper Knowledge . Toward a Media 
History of Documents. 

Hasdiana, U. (2022). Teknologi Bayi Tabung Dalam Tinjauan Hukum Islam. Maqasidi, 
2(1), 1–5.http://link.springer.com/10.1007/978-3-319-59379-
1%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/B978-0-12-420070-8.00002-
7%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.ab.2015.03.024%0Ahttps://doi.org/10.1080/0735268
9.2018.1441103%0Ahttp://www.chile.bmw-motorrad.cl/sync/showroom/lam/es/ 

Idris, M. (2019). Bayi Tabung Dalam Pandangan Islam. Jurnal Al-Adl, 12(1), 64–75. 

Isnawan, F. (2019). Pelaksanaan Program Inseminasi Buatan Bayi Tabung Menurut 
Hukum Islam Dan Hukum Positif Indonesia. Jurnal Kajian Agama,Sosial Dan 
Budaya, 4(2), 179–200. 

Sakka, S. (2020). Problematika Bayi Tabung. MADDIKA : Journal of Islamic Family Law, 
1(2), 39–51. https://doi.org/10.24256/maddika.v1i2.2095 

Stocks, N. (2016). Egg Freezing Dalam Pandangan Ulama Bahtsul Masail dan Majelis Tarjih 
Perspektif Maqasidu Al-Syariah Jasser Auda. 

Tulungagung, I. (2014). Romli, Studi Perbandingan Ushul Fiqh, (Yogyakarta: Pustaka 
Pelajar, 2014), h. 305. 

 

 
 


