Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elSSN: 3024-8140
Volume 2, Issue 6, 2024 pp. 1929-1935 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Perspektif Figih kontemporer: Tinjauan kritis terhadap
pembuahan In Vitro (IVF) dalam Islam

Nur Diana Kholidah

Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universutas Islam Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: 210101110004@gmail.com

Kata Kunci: ABSTRAK

Pembuahan; IVF: Penelitian ini memberikan tinjauan kritis terhadap praktik Pembuahan
In Vitro (IVF) dalam perspektif Islam dengan metode kualitatif. IVF
adalah teknologi reproduksi berbantuan yang membantu pasangan
infertil memiliki anak, namun menimbulkan isu etis dan hukum dalam

Perspektif dalam Islam

Keywords: Islam. Studi ini mengkaiji literatur terkait, termasuk teks agama, fatwa
Fertilization; IVF: ulama, dan penelitian akademis, serta menggunakan wawancara
Perspective in Islam mendalam dengan ahli agama dan analisis dokumen. Hasil penelitian

menunjukkan bahwa dalam Islam, IVF dapat diterima dengan syarat

menggunakan sperma dan sel telur dari pasangan suami istri yang sah

dan larangan penggunaan donor sperma, donor sel telur, maupun ibu
pengganti. Terdapat perbedaan interpretasi di antara ulama mengenai aplikasi praktis IVF; beberapa ulama
mengizinkan dengan syarat ketat, sementara yang lain lebih restriktif. Penelitian ini menekankan pentingnya
konsultasi dengan ahli agama dan penyedia layanan medis dalam pengambilan keputusan terkait IVF.
Penelitian ini memberikan wawasan tentang penerimaan teknologi reproduksi modern seperti IVF dalam
kerangka hukum dan etika Islam, serta menyoroti pentingnya pendekatan hati-hati dalam penerapannya.
Diharapkan penelitian ini menjadi referensi bagi pasangan Muslim, profesional kesehatan, dan ulama yang
mempertimbangkan dan mendampingi penggunaan IVF.

ABSTRACT

This research provides a critical review of the practice of In Vitro Fertilization (IVF) from an Islamic perspective
using qualitative methods. IVF is an assisted reproductive technology that helps infertile couples have
children, but it raises ethical and legal issues in Islam. This study examines related literature, including
religious texts, ulama fatwas, and academic research, and uses in-depth interviews with religious experts and
document analysis. The research results show that in Islam, IVF is acceptable on condition that it uses sperm
and egg cells from a legitimate married couple and prohibits the use of sperm donors, egg donors or
surrogate mothers. There are different interpretations among scholars regarding the practical application of
IVF; some scholars allow it with strict conditions, while others are more restrictive. This study emphasizes the
importance of consulting religious experts and medical providers in decision making regarding IVF. This
research provides insight into the acceptability of modern reproductive technologies such as IVF within the
framework of Islamic law and ethics, and highlights the importance of a cautious approach in their
implementation. It is hoped that this research will become a reference for Muslim couples, health
professionals and clerics who are considering and assisting the use of IVF.

@ @@@ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrabin Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:210101110004@gmail.com

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(6), 1929-1935 elSSN: 3024-8140

Pendahuluan

Dalam era modern ini, kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi medis telah
membawa tantangan baru bagi pemahaman agama terhadap isu-isu bioetika, salah
satunya adalah pemahaman Islam terhadap teknologi reproduksi seperti Pembuahan In
Vitro (IVF). Teknologi ini telah menjadi solusi bagi pasangan yang mengalami kesulitan
dalam mendapatkan keturunan secara alami. Dalam perspektif figih kontemporer,
pemahaman terhadap IVF dalam Islam menjadi titik sentral perdebatan dan kajian kritis.
Pemahaman agama, terutama dalam Islam, memiliki peran penting dalam membimbing
umatnya dalam menjalani kehidupan sehari-hari, termasuk dalam mengatasi masalah-
masalah reproduksi. Pemahaman ini ditinjau dari sudut pandang figih, yakni cabang ilmu
Islam yang mengatur tata cara beribadah dan perilaku individu dalam konteks hukum.
Dalam hal IVF, figih menjadi batasan dan pedoman untuk mengevaluasi keabsahan dan
kebolehan penggunaan teknologi reproduksi ini dalam konteks agama Islam.
Pembuahan In Vitro (IVF) sebagai suatu metode reproduksi assistif telah menjadi
sorotan dalam ranah figih Islam karena melibatkan konsep kehidupan manusia sejak
tahap awal. Pemahaman terhadap IVF memerlukan kajian mendalam terhadap prinsip-
prinsip dasar agama Islam, termasuk keyakinan terkait awal kehidupan manusia, hak-
hak individu, dan peranan Allah dalam penciptaan kehidupan. Perspektif figih terhadap
IVF ini tidak hanya terbatas pada pandangan hukum, tetapi juga melibatkan
pertimbangan teologis, filosofis, dan etis. (Tulungagung, 2014)

Dalam pemahaman figih, konsep "beginning of life" menjadi esensial dalam menilai
keabsahan IVF. Beberapa ulama mengemukakan bahwa keberhasilan IVF dimulai dari
pembuahan bukan di dalam rahim, sehingga diperlukan penafsiran mendalam tentang
kapan roh (ruh) dianggap hadir dalam embrio. Kritik terhadap IVF juga melibatkan
pertimbangan etika yang berkaitan dengan proses seleksi embrio, penyimpanan, dan
penggunaan sisa embrio yang tidak digunakan. Selain aspek hukum dan teologis, kajian
kritis terhadap IVF dalam konteks Islam juga mencakup dampak sosial dan psikologis.
Bagaimana masyarakat dan individu mengelola konsekuensi sosial dari penggunaan IVF,
serta dampak psikologis pada pasangan yang menjalani prosedur ini, merupakan
pertimbangan yang tak kalah pentingnya. Keterlibatan keluarga, dukungan sosial, dan
stigmatisasi sosial menjadi faktor-faktor yang turut memengaruhi pandangan
masyarakat terhadap IVF. Namun, kehadiran IVF tidak hanya menimbulkan pertanyaan
terkait keabsahan hukum (halal atau haram) semata, melainkan juga menggugah aspek-
aspek kritis terkait etika, moralitas, dan dampak sosial dari teknologi ini. Oleh karena itu,
kajian terhadap perspektif figih kontemporer terhadap IVF tidak hanya mencakup aspek
hukum, tetapi juga menggali pemahaman mendalam terkait nilai-nilai etika dan
moralitas dalam Islam, serta bagaimana teknologi ini dapat diintegrasikan secara
seimbang dengan prinsip-prinsip agama. (Idris, 2019)

Pentingnya kajian ini terletak pada upaya untuk menjawab tantangan zaman dan
memberikan pandangan yang komprehensif terkait IVF dalam konteks Islam. Dengan
mengeksplorasi perspektif figih kontemporer, diharapkan dapat ditemukan titik temu
antara kemajuan ilmu pengetahuan dan nilai-nilai agama, sehingga umat Muslim dapat
menjalani kehidupan modern tanpa mengorbankan prinsip-prinsip etika dan moral yang
dijunjung tinggi dalam ajaran Islam.

1930



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(6), 1929-1935 elSSN: 3024-8140

Kajian teori ini bertujuan untuk memberikan pemahaman yang komprehensif
terhadap kompleksitas isu IVF dalam konteks Islam. Dengan mengintegrasikan berbagai
perspektif teori, diharapkan dapat terbentuk suatu pemahaman yang seimbang dan
holistik, memungkinkan masyarakat Muslim untuk menghadapi kemajuan teknologi
reproduksi dengan landasan nilai-nilai dan prinsip-prinsip agama yang teguh. Kajian
teorinya antara lain (Isnawan, 2019):

Teori Figih dan Hukum Islam

Pendekatan pertama dalam kajian teori ini adalah melibatkan pemahaman dasar
teori figih dan hukum Islam terkait IVF. Figih sebagai cabang ilmu hukum Islam menjadi
landasan utama untuk menilai keabsahan hukum IVF dalam Islam. Analisis terhadap
konsep haram, halal, makruh, dan mubah menjadi dasar untuk menentukan posisi
hukum IVF dalam kerangka ajaran Islam. Dalam perspektif figih kontemporer, teori ini
akan menelusuri penafsiran ulama terkait prinsip-prinsip hukum yang relevan dengan
IVF dan sejauh mana pengaruh konteks zaman terhadap penilaian mereka.

Teori Teologis dalam Kehidupan

Aspek teologis dalam kajian teori mencakup penelusuran konsep kehidupan
manusia menurut ajaran Islam. Kapan roh dianggap hadir dalam embrio, bagaimana IVF
mempengaruhi pemahaman tentang penciptaan manusia oleh Allah, dan apakah IVF
dianggap sebagai campur tangan manusia terhadap kehendak Tuhan, menjadi
pertanyaan-pertanyaan teologis yang penting. Teori ini akan mengeksplorasi
pandangan teologis berbagai aliran dalam Islam terkait konsep penciptaan dan
kehidupan manusia.

Pembahasan

Konsep Pembuahan In Vitro (IVF)

Pembuahan In Vitro (IVF) adalah teknologi reproduksi berbantuan di mana sel
telur dan sperma dipertemukan di luar tubuh wanita dalam sebuah laboratorium. Proses
IVF dimulai dengan stimulasi ovarium untuk menghasilkan beberapa sel telur, yang
kemudian diambil melalui prosedur bedah ringan. Sel telur yang telah diambil kemudian
dibuahi oleh sperma di laboratorium, dan embrio yang dihasilkan dipantau untuk
perkembangan sebelum dipindahkan ke rahim wanita.

Sejak kelahiran bayi IVF pertama, Louise Brown, pada tahun 1978, teknologi ini
telah mengalami perkembangan pesat. Teknik dan peralatan medis yang digunakan
dalam IVF terus berkembang, meningkatkan tingkat keberhasilan dan mengurangi risiko
bagi pasien. Perkembangan penting lainnya termasuk teknik ICSI (Intracytoplasmic
Sperm Injection), di mana satu sperma langsung disuntikkan ke dalam sel telur, yang
membantu pasangan dengan masalah infertilitas pria.

Keberhasilan IVF bervariasi tergantung pada berbagai faktor, termasuk usia
wanita, penyebab infertilitas, dan kualitas embrio. Tingkat keberhasilan umum berkisar
antara 20-40% per siklus, dengan tingkat keberhasilan lebih tinggi pada wanita yang lebih
muda. Meskipun demikian, IVF juga menghadapi berbagai tantangan, seperti risiko

1931



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(6), 1929-1935 elSSN: 3024-8140

kehamilan ganda, komplikasi medis, dan beban psikologis serta finansial bagi pasangan
yang menjalani prosedur ini.

IVF tidak hanya mempengaruhi aspek fisik, tetapi juga membawa implikasi
psikologis dan sosial yang signifikan. Pasangan yang menjalani IVF sering menghadapi
stres emosional, kecemasan, dan tekanan sosial, terutama dalam masyarakat yang
memiliki pandangan konservatif terhadap infertilitas. Dukungan psikologis dan
konseling menjadi penting untuk membantu pasangan mengatasi tantangan ini dan
memastikan kesejahteraan emosional mereka selama dan setelah proses IVF (Stocks,
2016).

Isu Etis dan Hukum dalam IVF

Dalam konteks Islam, penggunaan donor sperma dan sel telur dalam proses IVF
menimbulkan isu etis yang signifikan. Islam menekankan pentingnya nasab (garis
keturunan) yang jelas, dan penggunaan donor dapat mengaburkan nasab anak yang
dilahirkan. Mayoritas ulama sepakat bahwa penggunaan donor sperma atau sel telur
tidak diperbolehkan karena dapat mengganggu silsilah keturunan dan membawa
implikasi hukum yang kompleks terkait hak waris dan identitas anak. Penggunaan ibu
pengganti atau surrogacy juga merupakan topik kontroversial dalam hukum Islam. Ibu
pengganti melibatkan wanita lain yang mengandung dan melahirkan anak untuk
pasangan yang tidak dapat melakukannya sendiri. Para ulama umumnya menolak
praktik ini karena melibatkan pihak ketiga dalam proses kehamilan, yang dianggap
melanggar prinsip-prinsip kesucian perkawinan dan keibuan dalam Islam. Fatwa-fatwa
yang ada cenderung mengharamkan surrogacy karena dianggap dapat menimbulkan
komplikasi hukum dan sosial.(Sakka, 2020)

Status anak yang dilahirkan melalui IVF dalam Islam juga menjadi perhatian
penting. Selama proses IVF dilakukan sesuai dengan syariat, yaitu menggunakan sperma
dan sel telur dari pasangan suamiistri yang sah, anak yang dilahirkan dianggap sah dalam
Islam. Namun, jika terdapat pelanggaran seperti penggunaan donor atau ibu pengganti,
status anak bisa diperdebatkan, terutama dalam hal nasab, hak waris, dan identitas
keluarga. IVF membawa implikasi hukum dan sosial yang kompleks dalam masyarakat
Muslim. Anak yang dilahirkan melalui IVF, ketika dilakukan sesuai dengan syariat, diakui
sah dan memiliki hak-hak penuh sebagai anggota keluarga. Namun, adanya teknologi
reproduksi ini juga menimbulkan kebutuhan akan regulasi yang jelas dan fatwa yang
konsisten untuk menghindari kebingungan dan memastikan kepatuhan terhadap
hukum Islam. Komunitas Muslim juga perlu meningkatkan kesadaran dan pendidikan
tentang aspek etis dan hukum IVF untuk mendukung pasangan yang
mempertimbangkan prosedur ini.

Pembuahan In Vitro (IVF) Perspektif Islam

Dalam perspektif hukum Islam, IVF dievaluasi melalui prinsip-prinsip figih yang
mencakup halal (dibenarkan), haram (dilarang), makruh (dianjurkan untuk dihindari),
dan mubah (boleh dilakukan). Pembahasan terkait IVF melibatkan pertimbangan atas
prinsip-prinsip dasar Islam, seperti perlindungan hidup dan keturunan, serta
penghormatan terhadap proses alamiah penciptaan manusia. Dalam ajaran Islam,
memiliki anak dianggap sebagai satu dari nilai-nilai yang sangat dihargai. Islam

1932



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(6), 1929-1935 elSSN: 3024-8140

memberikan penekanan besar pada keberlanjutan keturunan, tanggung jawab orang
tua terhadap anak-anak mereka, dan memberikan panduan-panduan etika dalam
membimbing anak-anak. Seperti dalam Al Qur’an Surat An Nisa ayat 9 yang berbunyi :
(Arvany, 2018)

z0 Som oyoh k. b GESRE ot edig (51 4 wFuk o stz O o4 n o 100t sns-t-

e Y 38 150505 ) 1 g8l Zgtle 1 384 Lina 4335 agdll (a1 3855 3 G4 (2l

Artinya: Hendaklah merasa takut orang-orang yang seandainya (mati) meninggalkan
setelah mereka, keturunan yang lemah (yang) mereka khawatir terhadapnya. Maka,

bertakwalah kepada Allah dan berbicaralah dengan tutur kata yang benar (dalam hal
menjaga hak-hak keturunannya).

Akan tetapi, banyak problematika dapat dialami ketika terdapat seorang pasutri
yang tidak dapat mempunyai keturunan, baik dari factor mandul atau yang lain-lain.
Salah satu solusi agar dapat mempunyai keturunan dengan menggunakan pembuahan
IN Vitro (IVF). Dalam Islam, prosedur bayi tabung atau Pembuahan In Vitro (IVF) dapat
diperbolehkan dengan beberapa syarat tertentu. Meskipun tidak ada nash (teks
langsung dari Al-Qur'an atau hadis) yang secara spesifik membahas IVF, ulama-ulama
Islam berusaha memberikan panduan berdasarkan prinsip-prinsip hukum Islam (figih)
yang umum (Ahmad Solihin, 2021). Diantara syarat diperbolehkan menggunakan IVF
dalam Islam yaitu: adanya ikatan pernikahan yang sah, menggunakan sel reproduksi dari
pasangan suami dan istri, dalam al Qur’an dijelaskan:

%5 gita o T 3ale i Aol 1 6801 5° a8l 1 g g™ | a6 A 1 gilE é.s.x & 8l

Calagall g

Artinya: Isteri-isterimu adalah (seperti) tanah tempat kamu bercocok tanam, maka
datangilah tanah tempat bercocok-tanammu itu bagaimana saja kamu kehendaki. Dan
kerjakanlah (amal yang baik) untuk dirimu, dan bertakwalah kepada Allah dan ketahuilah

bahwa kamu kelak akan menemui-Nya. Dan berilah kabar gembira orang-orang yang
beriman.

Berdasarkan ayat tersebut maka diperbolehkan membuhai istrinya dengan cara
atau model apapun. Yang selanjutnya Penghindaran Konsepsi di Luar Rahim, Dalam
konteks hukum Islam, konsepsi di luar rahim (surrogacy) seringkali dianggap tidak
diperbolehkan. Proses IVF sebaiknya mengarah pada kehamilan yang terjadi di dalam
rahim ibu kandung. Dengan mempertimbangkan syarat-syarat di atas, IVF dapat menjadi
suatu solusi medis yang dapat diperbolehkan dalam Islam. Namun, penting untuk
dicatat bahwa perspektif hukum Islam dapat bervariasi di antara ulama dan lembaga
keagamaan. (Hasdiana, 2022)

Dalam menggunakan IVF, juga perlu adanya keterlibatan dan izin suami istri dalam
proses Pembuahan In Vitro (IVF) sangat ditekankan. Tidak boleh adanya paksaan dari
pihak manapn terkait untuk hal ini. Keputusan Keputusan untuk menjalani IVF sebaiknya
merupakan hasil dari kesepakatan bersama antara suami dan istri. Keputusan ini harus
diambil setelah keduanya memahami konsekuensi, tanggung jawab, dan persyaratan
agama yang terkait. Dan juga diperhatikan antara suami istri terkait konsekuensi medis,
psikologis, dan agama terkait IVF. Ini mencakup tanggung jawab mereka terhadap anak

1933



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(6), 1929-1935 elSSN: 3024-8140

yang lahir dari prosedur tersebut, serta bagaimana proses tersebut dapat
mempengaruhi hubungan pernikahan mereka.

Pendapat Ulama Mengenai Pembuahan In Vitro (IVF)

Dalam kajian Maqasyid As Syariah, penggunaan IVF diperbolehkan karena
termasuk dalam Hifdzu Nasl (Memelihara keturunan). Menurut KH Hasan Basri
Penggunaan IVF diperbolehkan, asalkan sperma dan ovum yang digunakan merupakan
dari hasil suami dan istri itu sendiri. Sedangkan untuk menggunakan IVF adalah boleh
karena dianggap sebagai kuasa Allah SWT dengan perantara tersebut seorang pasutri
yang sudah sekian lama mendambakan seorang anak akhirnya bias tercapai. Terdapat
salah satu ulama yang mendukung pendapat tersebut yaitu Syekh Mahmud Abu Daim.
Beliau berpendapat: Apabila dalam proses percampuran itu sperma diambil dari pasangan
suami istri saja, maka cara seperti ini tidak ada masalah dalam Hukum Islam, artinya
dibolehkan.” Pendapat ini juga diperkuat dengan Surat Keputusan Majelis Ulama
Indonesia Nomor : Kep-952/MUI/XI/1990 tentang Inseminasi buatan / bayi tabung,
tertanggal 26 November 1990 menyebutkan bahwainseminasi buatan/bayi tabung
dengan sperma dan ovum yang diambil dari pasangan suami — istri yang sah secara
muhtaram, dibenarkan oleh Islam, selama mereka dalam ikatan perkawinan yang sah
(Darwis, 2016).

Ada juga beberapa ulama yang mengharamkan yang melarang menggunakan IVF
karena beberapa hal seperti dalam hal donor. Dr. Abdul Aziz al-Fawzan Seorang ulama
terkemuka dari Arab Saudi, Dr. Abdul Aziz al-Fawzan, pernah menyatakan kekhawatiran
terhadap IVF, terutama jika melibatkan penggunaan sel sperma atau sel telur dari donor.
Dia menekankan pentingnya mempertahankan hubungan biologis antara anak dan
orang tuanya. Karena akan merusak dari segi nasab maupun dapat terjerumus dalam
perbuatan zina. Karena tidak adanya hubungan sperma dan sel telur dalam kondisi yang
sah (F, 2020)

Kesimpulan

Dalam mengeksplorasi perspektif figih kontemporer terhadap Pembuahan In Vitro
(IVF) dalam Islam, kita menemukan kompleksitas isu ini dan upaya merangkai
pandangan Islam dengan kemajuan teknologi medis modern. Pemahaman akan
keterlibatan dan pandangan ulama terkait IVF menjadi esensial dalam memandu individu
Muslim dalam menghadapi tantangan ketidaksuburan. Dari perspektif hukum Islam, kita
menyaksikan upaya para ulama untuk menyesuaikan pemahaman agama dengan
kemajuan ilmu pengetahuan. Pentingnya menjaga prinsip-prinsip agama sambil
memberikan solusi medis untuk masalah kesuburan menciptakan ruang bagi IVF sebagai
pilihan. Meskipun demikian, muncul perdebatan terkait dengan penggunaan donor sel
dan etika seleksi embrio, memunculkan pertanyaan serius tentang implementasi IVF
sesuai dengan norma-norma agama.

Sebagai penutup, kita diingatkan akan kompleksitas dinamika antara agama dan
ilmu pengetahuan, serta keharusan untuk menjalani proses ini dengan penuh kesadaran
dan pertimbangan. Dengan terus berpegang pada prinsip-prinsip agama dan nilai-nilai
etika, umat Muslim dapat menjalani prosedur IVF dengan keyakinan bahwa mereka

1934



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(6), 1929-1935 elSSN: 3024-8140

bergerak sesuai dengan pedoman agama dan dengan harapan untuk mewujudkan
keluarga yang bahagia dan seimbang.

Daftar Pustaka

Ahmad Solihin. (2021). Studi Kritis Fatwa Lajnah Bahtsul Masa’il Nahdhatul Ulama
Nomor 400 Tentang Menitipkan Sperma dan Indung Telur Kepada Rahim
Perempuan Lain. Sakina Journal Of Family Studies, 6(1).

Arvany, A. (2018). Fertilisasi In Vitro (Analisis Figih terhadap Proses Fertilisasi In Vitro
Pasca Kematian Suami dan Status Nasab Anak).

Darwis, N. (2016). Program Bayi Tabung Dalam Perspektif Sosiologis, Hukum Islam Dan
Hukum Adat. Justicia Sains: Jurnal lmu Hukum, 1(1), 10-28.
https://doi.org[10.24967/jcs.v1i1.97

F, A. (2020). Studi Fatwah (Majelis Ulama Indonesia) Dan Fatwa Ulama Saudi Tentang
Embrio Bayi Tabung (Analisis Perbandingan). Paper Knowledge . Toward a Media
History of Documents.

Hasdiana, U. (2022). Teknologi Bayi Tabung Dalam Tinjauan Hukum Islam. Magqasidi,
2(1), 1-5.http://link.springer.com/10.1007/978-3-319-59379-
1%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/B978-0-12-420070-8.00002-
7%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.ab.2015.03.024%0Ahttps://doi.org/10.1080/0735268
9.2018.1441103%0Ahttp://www.chile.bmw-motorrad.cl/sync/showroom/lam/es/

Idris, M. (2019). Bayi Tabung Dalam Pandangan Islam. Jurnal Al-Adl, 12(1), 64-75.

Isnawan, F. (2019). Pelaksanaan Program Inseminasi Buatan Bayi Tabung Menurut
Hukum Islam Dan Hukum Positif Indonesia. Jurnal Kajian Agama,Sosial Dan
Budaya, 4(2), 179-200.

Sakka, S. (2020). Problematika Bayi Tabung. MADDIKA : Journal of Islamic Family Law,
1(2), 39-51. https://doi.org/10.24256/maddika.v1i2.2095

Stocks, N. (2016). Egg Freezing Dalam Pandangan Ulama Bahtsul Masail dan Majelis Tarjih
Perspektif Maqasidu Al-Syariah Jasser Auda.

Tulungagung, . (2014). Romli, Studi Perbandingan Ushul Figh, (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2014), h. 305.

1935



