Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elSSN: 3024-8140
Volume 2, Issue 6, 2024 pp. 1272-1281 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Transformasi peralihan kekuasaan dan kebijakan
pemerintahan masa Khulafaur Rasyidin

Hilda Wahyuni

Program Studi Pascasarjana Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, Universitas Islam Negeri Maulana Malik
Ibrahim Malang

e-mail: hildawahyuni2000@gmail.com

Kata Kunci: ABSTRAK
Khulafaur Rasyidin; Penelitian ini mendeskripsikan tentang transformasi peralihan
peralihan kekuasaan; kekuasaan dan kebijakan pemerintahan pada masa Khulafaur Rasyidin.

kebijakan pemerintahan Fokus penelitian ini menggambarkan tentang perbedaan proses

pengangkatan para Khulafaur Rasyidin dan bagaimana sistem kebijakan
pemerintahan mereka. Hasil dari penelitian ini melihat beragamnya
sistem peralihan kekuasaan dan kebijakan pemerintahan, yang pertama
pada masa Abu Bakar dibaiat dengan keputusan para sahabat, ia juga
memiliki kebijakan pemerintahan yang sentralistik hingga mampu
memberantas kaum murtad. Kedua masa Umar Ibn Khattab yag dipilih
langsung oleh Abu Bakar, Umar memiliki prinip demokratis dan menciptakan lembaga yang mengatur
administrasi negara maupun hukum negara. Yang ketigas ialah Ustman bin Affan yang dipilih melalui
musyawarah dan ia mampu membangun sistem hukum yang kuat dan menulis kembali Al-Quran. Keempat,
ialah Ali bin Abi Thalib yang dibaiat secara massal, kebijakan pemerintahannya dengan memperbaiki pola
pemerintahan negara dan menyusun arsip negara. Keseluruhan bentuk kebijakan pemerintahan Khulafaur
Rasyidin sangatlah berpengaruh pada peradaban Islam, hingga Islam kini mampu berdiri tegak dan kokoh.
Mereka adalah pemimpin yang sempurna dan harus diteladani dalam sistem pemerintahan. Kita berharap
sistem pemerintahan Indonesia dapat mengikuti jejak mereka.

Keywords:
Khulafaur Rasyidin; power
transition; government

policy

ABSTRACT

This study describes the changes in power transfer and government policy during Khulafaur Rasyidin's
reign. The goal of this study is to describe the differences in Khulafaur Rasyidin's appointment process
and governmental policy system. The study's findings examined the diversity of the power transfer
system and the government's policies. During this period, Abu Bakar faced challenges from his friends'
decisions and implemented a centralist government policy aimed at eliminating the murtad. On two
occasions, Abu Bakar directly elected Umar ibn Khattab Yag, who upheld democratic principles and
established institutions that regulated state administration and state law. The third is Ustman bin Affan,
who was elected by the government and was able to build a strong legal system and rewrite the Quran.
The fourth is Ali bin Abi Thalib, whose government policy was to improve the government pattern and
compile the country's archives. The political forms of Khulafaur Rasyidin's government have greatly
influenced Islamic civilization, enabling Islam to stand upright and firm today. They are ideal leaders who
must be integrated into the government system. We hope the Indonesian government system will follow
in their footsteps.

Pendahuluan

Proses transformasi peralihan kekuasaan ini dimulai setelah wafatnya Nabi
Muhammad Saw yang juga sebagai pemimpin umat Islam kala itu. Disisi lainnya, beliau

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-INC-SA license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik 1brahim Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:hildawahyuni2000@gmail.com

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(6), 1272-1281 elSSN: 3024-8140

tidak meninggalkan pesan maupun informasi apapun mengenai siapa sahabat yang akan
mengambil alih posisinya sebagai pemimpin umat setelah dirinya. Hingga terjadilah
proses pemilihan pemimpin setelah Nabi Muhammad Saw wafat kala itu menjadi hal
yang urgen di kalangan para sahabat bahkan lebih penting daripada pemakaman
jenazahnya karena khawatir umat Islam akan terpecah belah, murtadnya umat muslim
sebab dianggap bahwa sang penerima wahyu telah wafat maka terputus pula hubungan
mereka dengan Allah. Hal ini lah yang mengakibatkan para sahabat segera mengambil
tindakan dan mengangkat salah seorang diantara mereka untuk menggantikan Nabi
sebagai kepala negara.

Transformasi peralihan kekuasaan ini pun bukan dibuat bukan dengan dasar
keinginan para sahabat, namun hal ini juga didukung dengan sebuah pernyataan bahwa
“dulu urusan-urusan negara Bani Israil berada di tangan Nabi-nabi mereka dan ketika
seorang Nabinya meninggal, maka pada masa yang akan datang akan ada khalifah
setelahku dan jumlahnya adalah beberapa dari mereka.” Lalu salah seorang bertanya lagi,
apakah beliau akan memberikan perintah mengenai mereka? Nabi pun menjawab:
“Ambillah sumpah kesetiaan pada tangan dia yang terpilih pertama” Hal tersebut
menyatakan bahwa terdapat kalimat yang disampaikan Nabi mengenai dukungan
pendapat terhadap untuk memilih pemimpin dari para sahabat, hal ini juga diperkuat
dengan pernyataan Nabi Muhammad Saw yaitu: “lkutilah sunnahku dan sunnah para
khalifahku yang terbimbing” (Kadenun, 2021). Sehingga para pemimpin umat Islam usai
sepeninggalan nabi jatuh kepada para sahabat nabi Muhammad Saw yang disebut
dengan Khulafaur Rasyidin.

Terjadi berbagai perdebatan untuk menentukan siapa pemimpin umat Islam usai
wafatnya nabi kala itu. Hingga akhirnya, hadirlah pilihan pada empat sahabat yang
menjadi Khulafaur Rasyidin sebagai pengganti Nabi Muhammad Saw. Mereka ialah Abu
Bakar As-Siddig, Umar bin Khattab, Utsman bin Affan, dan Ali bin Abi Thalib yang dikenal
dengan Khulafaur Rasyidin.

Sebagian besar orang menganggap periode Khulafaur Rasyidin sebagai periode
yang paling cemerlang dalam sejarah Islam sejak masa kepemimpinan Nabi Muhammad
SAW. Pada periode ini, nilai-nilai Islam memiliki pengaruh yang signifikan pada berbagai
aspek kehidupan, termasuk politik, sosial, dan ekonomi. Pada periode ini juga, ajaran
Islam secara luas diterapkan (Abdullah, 2019). Banyaknya prestasi yang dicapai oleh
Khulafaur Rasyidin untuk peradaban Islam, dan kita sebagai umat Islam harus belajar
dari kemajuan yang telah dicapai para Khalifah untuk kemajuan agama kita. Adapun
artikel ini bertujuan untuk membahas tentang bagaimana sistem penggantian Khalifah
dan kebijakan pemerintahan pada masa Khulafaur Rasyidin.

Pembahasan

Pengertian Khulafaur Rasyidin

Secara harfiah kata Khulafaur Rasyidin terdiri dari dua suku kata yaitu khulafaur
dan Rasyidin, Khulafaur atau khilafah berasal dari kata “khalaf” artinya wakil, pengganti,
dan penguasa, sehingga membentuk kata "khalifah", ialah orang yang menggantikan
orang lain. Sedangkan kata Al-rasyidun berasal dari kata “rasyada” yaitu cerdas, jujur,

1273



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(6), 1272-1281 elSSN: 3024-8140

dan amanah. Dan jamaknya rasyidun ialah orang-orang yang cerdas, jujur, dan amanah
(Aziz & Fatimah, 2018). Secara terminologi khalifah adalah jabatan keagamaan yang
dipegang oleh penguasa tertinggi atau dapat dikatakan adalah seorang kepala negara.

Para pengganti Rasul yang cendekiawan inilah yang disebut Al-Khulafar Rasyidin.
Jika Rasul bertanggung jawab atas kedua tugas kenabian dan negara, Khulafaur
Rasyidin ditugaskan untuk memimpin negara, yaitu sebagai pemimpin negara atau
pemerintahan, dan sebagai pemimpin umat Islam atau pemuka agama. Namun, karena
Rasulullah merupakan Nabi dan Rasul terakhir yang telah meninggal, para khalifah tidak
dapat menggantikan jabatan kerasulan (Fahira Iramadhania et al., 2023).

Pemimpin umat Islam setelah kematian Nabi adalah Khulafaur Rasyidin. Pemimpin
mereka dipilih langsung oleh para sahabat melalui proses demokratis. Sahabat yang lain
memberikan baiat, atau sumpah setia, kepada calon yang terpilih. Ada dua cara
pemilihan khalifah. Yang pertama adalah melalui musyawarah para sahabat Nabi; yang
kedua adalah berdasarkan penunjukan khalifah sebelumnya (Zainudin, 2015).

Dapat disimpulkan khulafar rasyidin adalah penerus dalam memimpin umat Islam
baik dalam urusan agama maupun kenegaraan. Dengan hadirnya khulafar rasyidin umat
Islam dapat terayomi dengan sosok pemimpin yang adil dan dapat menjadi tauladan
bagi seluruh umat Islam.

Transformasi Peralihan Kekuasaan Masa Khulafaur Rasyidin

Terjadinya peralihan kekuasaan ini mulai terjadi saat sepeninggalannya Nabi
Muhammad SAW. Pada setiap masa pemilihan, para khulafa tidak dipilih atau diangkat
dengan cara yang sama, tetapi melalui cara yang berbeda pula. Terdapat berbagai alasan
dari adanya perbedaan sistem peralihan kekuasaan ini yang tentunya akan dijabarkan
secara singkat dan mudah dipahami dalam pembahasan ini.

Pengangkatan Khalifah Abu Bakar

Setelah wafatnya Nabi Muhammad Saw para pemuka Islam bermusyawarah untuk
mencari pengganti Rasulullah Saw. Sementara jenazah Rasulullah masih terbaring,
diumumkanlah berita pertemuan di Tsaqif yang dengan cepat mengumpulkan para
pemuka Islam. Maka hadirlah Abu Bakar, Umar, Abu ‘Ubaidah sebagai wakil dari kaum
Muhajirin dan Kaum Anshar.

Pada pertemuan itu terjadilah musyawarah dua kelompok penting dalam kelahiran
umat Islam yaitu golongan Muhajirin dan Anshar. Terjadilah perselisihan yang tidak
dapat dielakkan. Golongan Khajraz telah bersepakat bahwa Salad bin Ubaidah sebagai
pemimpin pengganti Rasulullah. Akan tetapi suku Aus belum menjawab pandangan
tersebut.

Terjadilah perdebatan yang cukup panas antarkedua kaum tersebut, ditengah
perdebatan itupun Abu Bakar pun menyampaikan sebuah pidato, dimana dalam
pidatonya itu ia menyampaikan kelebihan-kelebihan kaum Muhajirin dan Anshar.
Kemudian Abu Bakar mengusulkan agar mereka memilih salah satu dari sahabat yaitu
Umar bin Khattab dan Abu Ubaidah untuk menjadi pemimpin pengganti Nabi (Aziz &
Fatimah, 2018). Setelah pidato itu selesai dan perdebatan sengit anatarkedua kaum,
maka terpilihlah Abu Bakar sebagai Khalifah pengganti Rasulullah.

1274



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(6), 1272-1281 elSSN: 3024-8140

Pengangkatan Khalifah Umar Ibn Khattab

Abu Bakar wafat pada tahun 634 M atau 13 H dan melepaskan jabatan
kepemimpinannya, namun sebelum ia meninggal dunia ia menunjuk Umar Ibn Khattab
sebagai penggantinya. Hal ini mendorong Abu Bakar untuk melakukannya walau hal ini
belum pernah terjadi sebelumnya, karena selalu dilakukan dengan cara bermusyarawah.

Namun, Abu Bakar melakukan hal ini karena beberapa alasan. Pertama, dia
khawatir peristiwa yang sangat menegangkan kembali terulang di Tsaqifah Bani Sa'idah
yang hampir memecah belah umat Islam kala itu. Kedua, kaum Muhajirin dan Anshar
berdebat tentang hak mereka untuk menjadi khalifah. Ketiga, umat Islam baru saja
membunuh mereka yang murtad dan menentang. Di saat yang sama, sebagian dari
pasukan mujahidin sedang melakukan pertempuran sengit di luar kota Madinah
melawan tentara Persia dan Romawi (Aziz & Fatimah, 2018).

Perlu digaris bawahi bahwa Abu Bakar memilih Umar Ibn Khattab juga
berdasarkan saran dan pengamatannya. Selama masa sakitnya, khalifah Abu Bakar
secara rahasia melakukan penilaian terhadap tokoh-tokoh penting dari kalangan
rekannya mengenai orang yang paling cocok untuk menggantikan posisinya. Umar ibn
al-Khattab dipilih untu menggantikannya sebagai pemimpin (Zainudin, 2015). Khalifah
kedua itu adalah khalifah pertama yang menerima gelar amir al-mukmini, panglima
orang-orang beriman, sebagai panglima tertinggi pasukan Islam.

Pengangkatan Khalifah Ustman Bin Affan

Berbeda dengan cara Abu Bakar maupun Umar saat diangkat menjadi khalifah
yang kedua dan ketiga, Ustman melalui proses yang berbeda. Utsman dipilih melalui
proses bersama orang-orang yang namanya juga telah ditetapkan oleh Umar sebelum
dia meninggal. Orang-orang yang dipiluh oleh Umar karena pertimbangan setelah
terjadinya penimakan kepada Umar pada pertengahan tahun kesebelas oleh seorang
Persia bernama Fairuz, ia juga dikenal sebagai Abu Lu'lu'ah, ia menikam Umar enam kali.
Setelah itu, sejumlah orang penting dalam masyarakat meminta Umar untuk menunjuk
khalifah selanjutnya secara segera karena mereka khawatir bahwa Umar akan wafat
karena luka-lukanya. Mereka khawatir bahwa jika Umar sampai wafat tanpa menunjuk
pengganti segera, maka umat akan terpecah belah.

Para sahabat Umar pun menyarankan untuk menunjuk seorang putranya yaitu
Abdullah bin Umar, namun Umar menolaknya dengan keras. Karena terus di desak oleh
para sahabat untuk menghindari perpecahan akhirnya Umarpun menyebutkan nama-
nama para sahabat dan berpesan untuk memilluh seorang dari mereka, mereka ialah:
‘Ali bin Abi Thalib, ‘Utsman bin ‘Affan, Sa’ad bin Abi Waqqash, ‘Abd al-Rahman bin ‘Auf,
Zubair bin Awwam, dan Thalhah bin ‘Ubaidillah, serta ‘Abdullah bin ‘Umar, putranya,
tetapi “tanpa hak suara.” Umak memilih mereka yaitu karena mewakili setiap suku atau
kelompok tertentu masa itu dan atas dasar pernyataan nabi bahwa kelak mereka adalah
calon-calon penghuni surga (Shobirin et al., 2023).

Akhirnya terjadilah musyawarah yang diketuai oleh Abdurrahman ibnu Auf dan
mereka berkumpul dalam satu rumah selama tiga hari, hingga jatuhlah pada pilihan
antara Ali dan Utsman.

1275



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(6), 1272-1281 elSSN: 3024-8140

Abdurrahman mengajukan pertanyaan kepada kedua calon kuat yaitu, “apakah
kamu sanggup mengembang tugas sesuai dengan Al-Qur’an dan Hadits?, Ali kemudian
menjawab pertanyaan Abdurrahman bin Auf tentang kapasitasnya untuk mengemban
tanggung jawab yang sesuai dengan al-Qur'an dan al-Hadits jika ia dipilih sebagai
khalifah. Dia menjawab bahwa dia berharap dapat melakukan apa yang ia bisa.
Pertanyaan yang sama juga diajukan kepada Utsman, yang menjawab dengan tegas,
"Ya! Saya sanggup." Berdasarkan jawabannya, Abdurrahman mengusulkan bahwa
Utsman bin Affan akan diangkat menjadi khalifah ketiga dan bai'at (upacara pelantikan
pemimpin) akan dilaksanakan segera setelah itu (Kadenun, 2021).

Pengangkatan Ali Bin Abi Thalib

Kegentingan di seluruh dunia Islampun terjadi usai terbunuhnya Khalifah Utsman
masa itu. Pemberontak yang menguasai Madinah pada saat itu, mau tidak mau harus
memilih Ali Bin Abi Thalib menjadi Khalifah selanjutnya. Saat itu, Ali mencoba menolak
baiat, tetapi Zubair Bin Awwam dan Thalhah bin Ubaidillah memaksanya untuk
melakukannya melihat situasi yang sudah tidak dapat diredam lagi. Hal tersebut pun
membuat Ali menjadi satu-satunya khalifah yang dibaiat secara massal. Karena khalifah-
khalifah sebelumnya dipilih dengan cara yang berbeda (Zainudin, 2015).

Pelantikan Ali Ibn Abi Thalib menjadi khalifah tidak seindah para khalifah
sebelumnya, dikarenakan Ali dibai’at di tengah-tengah suasana berkabung atas
meninggalnya Ustman Bin Affan. Mulanya Ali menolak untuk menjadi khalifah walaupun
sudah beberapa kali diminta oleh kaum Anshar dan Muhajirin, dan Ali merupakan calon
terkuat untuk menjadi Khalifah serta didukung oleh para sahabat. Namun, Ali meminta
agar pemilihan khalifah dilakukan dengan musyawarah dan mendapat persetujuan dari
para sahabat. Akan tetapi, karena kekhawatiran akan terjadinya persitiwa yang lebih
mengerikan lagi ditengah-tengah situasi yang masih panas, maka Ali akhirnya bersedia
dibai’at menjadi pengganti Khalifah umat Islam.

Kebijakan Pemerintahan Masa Khulafaur Rasyidin
Pada Masa Abu Bakar Ash- Shiddiq

Pengangkatan Abu Bakar menjadi khalifah merupakan awal terbentuknya
pemerintahan model khilafah dalam sejarah Islam. la disebut lembaga pengganti
kenabian dalam memelihara urusan agama dan mengatur urusan dunia untuk
meneruskan pemerintahan Negara Madinah yang terbentuk di masa nabi Muhammad
SAW (Shobirin et al., 2023). Dalam posisinya sebagai khalifah pertama, Abu Bakar
menghadapi kondisi masyarakat sepeninggal Nabi Muhammad. la berkonsultasi dengan
teman-temannya untuk mengatasi masalah. la dengan tegas menyatakan bahwa ia akan
memerangi semua orang yang menyimpang dari kebenaran, seperti mereka yang
murtad, tidak mau membayar zakat, dan mengaku nabi, agar semua orang kembali ke
jalan yang benar. Hampir seluruh kaum muslimin menyambut tegasnya Abu bakar.
Dibentuk sebelas pasukan untuk memerangi riddah atau kemurtadan ini. Sebelum
pasukan dikirim ke wilayah yang dimaksud, terlebih dahulu dikirim surat yang meminta
mereka untuk kembali menganut agama Islam. Namun, karena tidak mendapat
sambutan yang baik, pasukan terpaksa dikirim untuk menumpasnya, dengan hasil yang
luar biasa (Lubis, 2013).

1276



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(6), 1272-1281 elSSN: 3024-8140

Kepemimpinan Abu Bakar bersifat sentral atau terpusat, dengan khalifah
mengontrol legislatif, eksekutif, dan yudikatif. Namun, Abu Bakar tetap melakukan
musyawarah seperti Rasul saat menyelesaikan masalah. Langkah politik yang diambil
Abu-Bakar sangat efektif dan menguntungkan (Setiyowati et al., 2021).

Kepatuhan dan ketaannya kepada Allah membuat Islam kala itu semakin besar,
banyak usaha yang telah dilakukan Abu Bakar demi umat Islam, salah satu usaha Abu
Bakar yang sangat berharga ialah kepiawaian tekadnya untuk menyalin dan
menghimpun al-Qur’an ke dalam satu mushaf usai terjadinya perang melawan orang
murtad. Masa pemerintahan Abu Bakar tidak berlangsung lama, hanya dua tahun saja.
Meskipun hanya sebentar namun pada masa kepemimpinannya Abu Bakar sangat
berdampak bagi umat Islam, ia telah menjalankan amanah sebagai pemimpin dengan
maksimal dan memberikan manfaat bagi umat Islam.

Masa Umar Ibn Khattab

Kegiatan politik sangat stabil pada masa pemerintahan Umar dan usaha untuk
memperluas wilayah Islampun berhasil dengan baik. Hal ini juga dikarenakan Umar yang
cerdas mempelajari lalu mengadopsi sistem administrasi Persia yang lebih baik untuk
negaranya sendiri. Delapan propinsi hadir dalam administrasi pemerintahan Umar Ibn
Khtaab yang terdiri dari: Makkah, Madinah, Syiria, Jazirah Basrah, Kufah, Palestina, dan
Mesir. Selama pemerintahan Umar bin Khatab, desentralisasi dimulai. Mulai dari masa
Umar, pemerintahan dipimpin oleh pemerintahan pusat dan propinsi.
Karena banyak wilayah telah dikuasai oleh Islam, administrasi pemerintahan harus
diubah. Oleh karena itu, khalifah Umar membentuk lembaga pengadilan, di mana
otoritas seorang hakim (yudikatif) terlepas dari otoritas badan pemerintahan
(eksekutif). Hakim yang dipilih Umar harus orang yang dihormati, jujur, dan mulia. Zaid
ibn Tsabit diangkat menjadi Qadhi Madinah, Ka'bah ibn Sur al-Azdi diangkat menjadi
Qadhi Basrah, Ubadah ibn Shamit diangkat menjadi Qadhi Palestina, dan Abdullah ibn
Mas'ud diangkat menjadi Qadhi Kuffah (Mubin, 2019).

Suatu lembaga formal yang dikenal sebagai lembaga penerangan dan pembinaan
hukum islam juga mulai muncul pada masa Umar ibn Khatab. Saat ini juga terbentuk
badan kemiliteran. Ekspansi Islam mencapai Arabia, syiria, Mesir, dan Persia pada masa
khalifah Umar bin Khattab. Umar berusaha membangun pemerintah Islam dan undang-
undang yang tidak bertentangan dengan ajaran Islam seiring berkembangnya wilayah
[slam.

Adapun susunan pemerintahan yang telah dibentuk oleh Umar, yaitu:
1. Kholifah (Amiril Mukminin), memiliki wewenang kekuasaan di Ibu Kota Madinah.
2. Wali (Gubernur), memiliki kekuasaan atas seluruh wilayah Provinsi.

3. Tugas Pokok Pejabat (Khalifah dan wali), yang menjadi imam sholat di masjid serta
bertanggung jawab atas maju mundurnya Agama Islam dan Negara.

4. Dewan-dewan Negara yang berfungsi untuk menertibkan jalannya administrasi
pemerintahan, mengatur dan menyimpan uang serta mengatur pemasukan dan
pengeluaran uang negara, termasuk juga mencetak mata uang Negara (Mubin,

2019).

1277



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(6), 1272-1281 elSSN: 3024-8140

Masa Utsman bin Affan

Pemerintahan Utsman bin Affan berlangsung salaam 12 tahun, pada awal
pemerintahan Utsman semua kondisi pemerintahan baik-baik saja dan berjalan dengan
lancar, namun pada tahun terakhir diwarnai dengan suasana yang kurang kondusif,
masyarakat mulai terpecah menjadi dua kelompok, kelompok pertama ialah kelompok
yang men-support Utsman sebagai Khalifah, kelompok kedua ialah kelompok yang
menentang Utsman dan mendukung Ali sebgai Khalifah. Namun kelompok kedua ini
tetap mengikuti arahan Utsman semata-mata untuk menyatukan keinginan mereka
sebagai pendukung Ali (Lubis, 2013).

Dua hal utama yang terlihat dalam bidang hukum selama khalifah Utsman bin
Affan adalah sebagai berikut: 1) Menjaga undang-undang dari masa Nabi Muhammad
dalam bidang hukum, dan menaati apa yang ada di dalamnya; 2) Membangun sistem
hukum baru untuk memperkuat pondasi negara Islam yang semakin luas dan
menghadapi berbagai perubahan zaman 3) Menulis kembali Al-Qur’an (Rahmawati et
al., 2015).

Walupun cukup banyak prestasi dan hasil jerih payah kepemimpinannya tak
dihargai oleh masyarakatnya sendiri karena secercah kesalahan yang membuat
masyarakat umat Islam menjadi tidak puas, kecewa dan berakhir tragis.
Hal ini bermula saat Utsman mengangkat keluarganya (dari Bani Umayyah) sebagai
pejabat yang memiliki kedudukan tinggi. Kredibilitas diri pemimpin yang baik sebagai
alasan Utsman mengangkat keluarganya, namun pemikirannya tidak sejalan dengan
pendapat para masyarakat, yang mengira ia melakukan nepotisme. Selain itu Utsman
menekankan sistem kekuasaan sentralistik, yang menguasai seluruh pendapatan
propinsi dan memilih seorang juru hitung dari keluarganya sendiri juga. Hal inilah yang
semakin memicu pemberontakan umat Islam yang merasa kecewa dengan sistem
pemerintahannya.

Pendapat lainnya mengungkapkan Marwah bin Hakim diangkat menjadi khalifah
oleh Utsman. Masyarakat umat Islam beropini bahwa Utsman bertindak seperti boneka
di hadapan kerabatnya setelah banyak anggota keluarganya memegang posisi penting.
Dia terlalu lemah terhadap keluarganya dan tidak dapat melakukan apa-apa. Selain itu,
dia tidak tegas terhadap kesalahan yang dilakukan oleh bawahan. Utsman sendiri tidak
mengontrol bagaimana kekayaan negara yang dibagi-bagikan antara keturunannya. Hal
ini jelas tidak dapat dibenarkan begitu saja, terlepas dari lemah lembutnya dan usianya
yang lanjut, begitulah kiranya opini umat Islam kala itu, yang akan memicu akhir yang
sangat tragis bagi pemimpinnya, yaitu Utsman Ibn Affan.

Karena hal itu, banyak orang Muslim meninggalkan Ustman kecuali keluarganya.
Kesetiaan pejabat kepada Usman mulai berkurang, sehingga hanya kerabatnya yang
dapat diandalkan. Oleh karena itu, banyak pejabat dipecat dan digantikan oleh ahli
keluarga mereka. Pada saat itu, lawan politiknya menuduh dia melakukan nepotisme.
Selain itu, ia menghina rekan kerja, menyalahgunakan wewenang atas tuduhan itu, dan
menggunakan uang negara secara tidak adil. Meskipun demikian, Usman menyatakan
bahwa ia tidak mengambil apa pun dari kekayaan negara dan memberikannya kepada
kerabatnya sebagai harta pribadinya (Lubis, 2013).

1278



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(6), 1272-1281 elSSN: 3024-8140

Hingga akhirnya memicu pemberontakan di Madinah dan daerah arab lainya yang
menyerbu rumah khalifah dan menyebabkan Ustman terbunuh. Kematian Ustman
dengan cara tersebut menyebabkan kekacauan di kalangan umat muslimin hingga
mengakibatkan ribuan pemudapun telah menjadi korban.

Pada Masa Ali bin Abi Thalib

Ali bin Abi Thalib bertanggung jawab sebagai khalifah selama enam tahun. Setelah
pengangkatannya sebagai khalifah, tugas pertama Ali adalah menghidupkan cita-cita
Abu Bakar dan Umar untuk menarik kembali semua tanah dan hibah yang telah diberikan
Usman kepada kaum kerabatnya sebagai milik negara. Ali juga menurunkan gubernur
yang tidak disukai publik.

Terdapat kebiijakan politik yang dilakukan Ali pada masa pemerintahannya, yaitu
Ali mengembalikan kepercayaan Bani Umayah terhadap Baitul Mal, mengembalikan
tanah negara yang telah diberikan kepada keluarga Utsman selama pemerintahannya,,
mengganti gubernur yang tidak disukai oleh masyarakat dengan pejabat yang lebih
kompeten, Ali juga membangun arsip negara, menyelamatkan dokumen khalifah,
mendirikan kantor hajib (bendaharawan), membangun kantor pasukan pengawal, dan
mengatur dan mengatur tugas polisi, Ali juga berhasil memperluas wilayah kekuasaan
Islam, antara lain dengan menyerbu Koukan (Bombay) dari laut dan membangun
benteng yang berdiri di utara perbatasan Persia (Kadenun, 2021).

Aisyah, Thalhah, dan Zubair memulai oposisi terbuka terhadap Khalifah, walau
mereka mulanya adalah pendukung Ali dan sangat kuat tekadnya memilih Ali sebagai
khalifah, tapi memang keadilah harus ditegakkan ucap mereka. Mereka menuntut Ali
untuk menghukum para pembunuh Utsman, tetapi Ali tidak dapat memenuhi tuntutan
mereka karena dua alasan:

1. Memulihkan ketertiban dan mengonsolidasikan kedudukan kekhalifahan adalah
tugas utama yang harus dilakukan dalam situasi kritis dan penuh intimidasi seperti
saat itu.

2. Menghukum para pembunuh bukanlah tugas yang mudah. Banyak orang dari
Mesir, Irak, dan Arab secara langsung terlibat dalam pembunuhan Khalifah
Utsman.

Sebenarnya, Khalifah Ali ingin menghindari konflik dan konflik. Ali meminta
Thalhah dan Zubair untuk berunding untuk menyelesaikan masalah secara damai.
Namun, mereka menolak ajakan itu. Pertempuran mengerikan pun akhirnya terjadi.
Perang ini disebut sebagai “perang jamal (unta)” karena Aisyah menunggangi unta dan
Ali berhasil mengalahkan mereka. Zubair dan Thalhah tewas ketika mereka hendak
melarikan diri. Sementara itu, Aisyah ditangkap dan dikembalikan ke Madinah.

Selain itu, kebijakan Ali memicu perlawanan dari gubernur Damaskus, Mu'awiyah,
yang didukung oleh bekas pejabat tinggi yang merasa kehilangan kekuatan dan
kedudukan mereka. Setelah mengalahkan Zubair dan teman-temannya, Ali kemudian
berangkat ke Kuffah dan menuju Damaskus dengan banyak tentaranya. Di siffin,
pasukan dia bertemu dengan pasukan Mu’awiyah. Selanjutnya, pertempuran terjadi di
wilayah ini, yang menyebabkan peristiwa perang siffin. Arbitrase mengakhiri

1279



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(6), 1272-1281 elSSN: 3024-8140

peperangan, tetapi tidak menyelesaikan masalah. bahkan melibatkan pihak ketiga.
Dengan kata lain, Al- Khawarij adalah orang-orang yang keluar dari Ali, dan dengan
munculnya kelompok ini, tentara Ali semakin lemah, sementara posisi Mu'awiyah
semakin kuat. Hingga akhirnya pada tanggal 20 Ramadhan 40 H (660 M), seorang
anggota kelompok khawarij Abdurrahman bin Muljam membunuh Ali saat sedang salat
subuh di Masjid Agung Kufah (Afandi, 2018).

Kesimpulan dan Saran

Proses Pengangkatan Khulafaur Rasyidin tidak terdapat satu pola yang baku
mengenai cara pengangkatan khalifah karena setiap Khalifah memiliki proses
pengangkatan yang berbeda-beda. Praktik pemerintahan Islam pada masa Khulafaur
Rasyidin pula terdapat pola politik pemerintahan yang berbeda-beda juga dan memiliki
kekuatan masing-masing. Selama periode empat Khalifah, agama Islam berkembang
dengan sukses dalam waktu yang singkat. Dalam waktu kurang dari lima puluh tahun,
negara-negara yang jauh dari pusat kekuasaan Islam dapat berkembang. Ini adalah
kemenangan yang luar biasa bagi negara yang belum memiliki pengalaman politik yang
kuat. Karena mereka jujur, adil, bijaksana, sederhana, dan mengutamakan rakyat,
Khulafaur Rasyidin patut dicontoh. Nabi Muhammad Saw, bersama dengan empat
Khalifah, adalah pemimpin yang sempurna dan harus diteladani dalam sistem
pemerintahan. Kita berharap sistem pemerintahan Indonesia dapat mengikuti jejak
mereka.

Daftar Pustaka

Abdullah, A. M. N. (2019). Manhaj Al-Khulafa’urrasyidin Fi Ldarah as-Daulah Al-Islamiyah,
Terj. Sistem Pemerintahan Khulafaur Rasyidin (A. Rosyad (ed.)). Pusat Al-Kautsar.

Afandi. (2018). Khulafaur Rasyidin Dan Anatomi-Dialektik Pendidikan Politik Penguasa.
Al-lbrah, 3, 31-33.

Aziz, M., & Fatimah, S. (2018). Sejarah Peradaban Islam (Cetakan Pe). FEBI UIN-SU
Press.

Fahira Iramadhania, Yuan Amelia Tri Ananda, Tri Hartanti, & Zulham Zulham. (2023).
Peradaban Islam Pada Masa Pemerintahan Khulafaur Rasyidin. Jurnal Sosial
Humaniora Dan Pendidikan, 3(1), 67-78. https://doi.org/10.55606/inovasi.v3i1.2582

Kadenun, K. K. (2021). Proses Peralihan Kekuasaan Dan Kebijaksanaan Dalam
Pemerintahan Khulafaurrasyidin. AL-MIKRAJ : Jurnal Studi Islam Dan Humaniora (E-
ISSN: 2745-4584), 1(2), 1-27. https://doi.org/10.37680/almikraj.v1i2.747

Lubis, J. (2013). Kontribusi Peradaban Islam Masa Khulafaurrasyidin: Pembentukan
Masyarakat Politik Muslim. Pekan Baru, 17(1), 48-57. https://jurnal.ar-
raniry.ac.id/index.php/alidarah/article/view/4839/pdf

Mubin, F. (2019). Khulafaur rasyidin. 1(3), 418-440.

Rahmawati, N., Sugiyanto, & Suranto. (2015). Sistem Pemerintahan Islam Di Bawah
Kepemimpinan Khalifah Utsman Bin Affan Tahun 644-656. Artikel [Imiah
Mahasiswa, 1-12.

Setiyowati, A., Putri, C. J., Jannah, F. M., & As’ad, M. R. (2021). Kepemimpinan Islam
Periode Khulafaur Rasyidin (Abu Bakar, Umar bin Khattab, Utsman bin Affan, Ali

1280



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(6), 1272-1281 elSSN: 3024-8140

bin Abi Thalib). Yasin, 1(2), 262-274. https://doi.org/10.58578/yasin.v1i2.132

Shobirin, Rofig, A., & Imron, A. (2023). Interpretasi Figh Siyasah Pemerintahan Islam. 17,
293-330.

Yunus, M. (2016). Konsepsi Politik Islam Klasik (Suksesi Kepemimpinan Muhammad
SAW dan Khulafa’ ArRasyidin). Palapa, 4(2), 72-84.
https://doi.org/10.36088/palapa.v4i2.25

Zainudin, E. (2015). Peradaban Islam pada Masa Khulafah Rasyidin. Jurnal Intelegensia,
03(01), 50-58. https://ejournal.unisnu.ac.id/Jl/article/download/1337/1345

1281



