
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)          eISSN: 3024-8140 

Volume 2, Issue 6, 2024 pp. 1272-1281     http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Transformasi peralihan kekuasaan dan kebijakan 
pemerintahan masa Khulafaur Rasyidin 

 

Hilda Wahyuni 
Program Studi Pascasarjana Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, Universitas Islam Negeri Maulana Malik 
Ibrahim Malang 
e-mail: hildawahyuni2000@gmail.com   
 

A B S T R A K 

Penelitian ini mendeskripsikan tentang transformasi peralihan 

kekuasaan dan kebijakan pemerintahan pada masa Khulafaur Rasyidin. 

Fokus penelitian ini menggambarkan tentang perbedaan proses 

pengangkatan para Khulafaur Rasyidin dan bagaimana sistem kebijakan 

pemerintahan mereka. Hasil dari penelitian ini melihat beragamnya 

sistem peralihan kekuasaan dan kebijakan pemerintahan, yang pertama 

pada masa Abu Bakar dibaiat dengan keputusan para sahabat, ia juga 

memiliki kebijakan pemerintahan yang sentralistik hingga mampu 

memberantas kaum murtad. Kedua masa Umar Ibn Khattab yag dipilih 

langsung oleh Abu Bakar, Umar memiliki prinip demokratis dan menciptakan lembaga yang mengatur 

administrasi negara maupun hukum negara. Yang ketigas ialah Ustman bin Affan yang dipilih melalui 

musyawarah dan ia mampu membangun sistem hukum yang kuat dan menulis kembali Al-Quran. Keempat, 

ialah Ali bin Abi Thalib yang dibaiat secara massal, kebijakan pemerintahannya dengan memperbaiki pola 

pemerintahan  negara dan menyusun arsip negara. Keseluruhan bentuk kebijakan pemerintahan Khulafaur 

Rasyidin sangatlah berpengaruh pada peradaban Islam, hingga Islam kini mampu berdiri tegak dan kokoh. 

Mereka adalah pemimpin yang sempurna dan harus diteladani dalam sistem pemerintahan. Kita berharap 

sistem pemerintahan Indonesia dapat mengikuti jejak mereka.  

 
A B S T R A C T 

This study describes the changes in power transfer and government policy during Khulafaur Rasyidin's 
reign. The goal of this study is to describe the differences in Khulafaur Rasyidin's appointment process 
and governmental policy system. The study's findings examined the diversity of the power transfer 
system and the government's policies. During this period, Abu Bakar faced challenges from his friends' 
decisions and implemented a centralist government policy aimed at eliminating the murtad. On two 
occasions, Abu Bakar directly elected Umar ibn Khattab Yag, who upheld democratic principles and 
established institutions that regulated state administration and state law. The third is Ustman bin Affan, 
who was elected by the government and was able to build a strong legal system and rewrite the Quran. 
The fourth is Ali bin Abi Thalib, whose government policy was to improve the government pattern and 
compile the country's archives. The political forms of Khulafaur Rasyidin's government have greatly 
influenced Islamic civilization, enabling Islam to stand upright and firm today. They are ideal leaders who 
must be integrated into the government system. We hope the Indonesian government system will follow 
in their footsteps. 

Pendahuluan  

Proses transformasi peralihan kekuasaan ini dimulai setelah wafatnya Nabi 
Muhammad Saw yang juga sebagai pemimpin umat Islam kala itu. Disisi lainnya, beliau 

Kata Kunci: 
Khulafaur Rasyidin; 
peralihan kekuasaan; 
kebijakan pemerintahan 
 
Keywords: 
Khulafaur Rasyidin; power 
transition; government 
policy 
 
 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:hildawahyuni2000@gmail.com


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 1272-1281   eISSN: 3024-8140 

1273 
 

tidak meninggalkan pesan maupun informasi apapun mengenai siapa sahabat yang akan 
mengambil alih posisinya sebagai pemimpin umat setelah dirinya. Hingga terjadilah 
proses pemilihan pemimpin setelah Nabi Muhammad Saw wafat kala itu menjadi hal 
yang urgen di kalangan para sahabat bahkan lebih penting daripada pemakaman 
jenazahnya karena khawatir umat Islam akan terpecah belah, murtadnya umat muslim 
sebab dianggap bahwa sang penerima wahyu telah wafat maka terputus pula hubungan 
mereka dengan Allah. Hal ini lah yang mengakibatkan para sahabat segera mengambil 
tindakan dan mengangkat salah seorang diantara mereka untuk menggantikan Nabi 
sebagai kepala negara. 

Transformasi peralihan kekuasaan ini pun bukan dibuat bukan dengan dasar 
keinginan para sahabat, namun hal ini juga didukung dengan sebuah pernyataan bahwa 
“dulu urusan-urusan negara Bani Israil berada di tangan Nabi-nabi mereka dan ketika 
seorang Nabinya meninggal, maka pada masa yang akan datang akan ada khalifah 
setelahku dan jumlahnya adalah beberapa dari mereka.” Lalu salah seorang bertanya lagi, 
apakah beliau akan memberikan perintah mengenai mereka? Nabi pun menjawab: 
“Ambillah sumpah kesetiaan pada tangan dia yang terpilih pertama” Hal tersebut 
menyatakan bahwa terdapat kalimat yang disampaikan Nabi mengenai dukungan 
pendapat terhadap untuk memilih pemimpin dari para sahabat, hal ini juga diperkuat 
dengan pernyataan Nabi Muhammad Saw yaitu: “Ikutilah sunnahku dan sunnah para 
khalifahku yang terbimbing” (Kadenun, 2021). Sehingga para pemimpin umat Islam usai 
sepeninggalan nabi jatuh kepada para sahabat nabi Muhammad Saw yang disebut 
dengan Khulafaur Rasyidin. 

Terjadi berbagai perdebatan untuk menentukan siapa pemimpin umat Islam usai 
wafatnya nabi kala itu. Hingga akhirnya, hadirlah pilihan pada empat sahabat yang 
menjadi Khulafaur Rasyidin sebagai pengganti Nabi Muhammad Saw. Mereka ialah Abu 
Bakar As-Siddiq, Umar bin Khattab, Utsman bin Affan, dan Ali bin Abi Thalib yang dikenal 
dengan Khulafaur Rasyidin.  

Sebagian besar orang menganggap periode Khulafaur Rasyidin sebagai periode 
yang paling cemerlang dalam sejarah Islam sejak masa kepemimpinan Nabi Muhammad 
SAW. Pada periode ini, nilai-nilai Islam memiliki pengaruh yang signifikan pada berbagai 
aspek kehidupan, termasuk politik, sosial, dan ekonomi. Pada periode ini juga, ajaran 
Islam secara luas diterapkan (Abdullah, 2019). Banyaknya prestasi yang dicapai oleh 
Khulafaur Rasyidin untuk peradaban Islam, dan kita sebagai umat Islam harus belajar 
dari kemajuan yang telah dicapai para Khalifah untuk kemajuan agama kita. Adapun 
artikel ini bertujuan untuk membahas tentang bagaimana sistem penggantian Khalifah 
dan kebijakan pemerintahan pada masa Khulafaur Rasyidin.  

Pembahasan  

Pengertian Khulafaur Rasyidin 

Secara harfiah kata Khulafaur Rasyidin terdiri dari dua suku kata yaitu khulafaur 
dan Rasyidin, Khulafaur atau khilafah berasal dari kata “khalaf” artinya wakil, pengganti, 
dan penguasa, sehingga membentuk kata "khalifah", ialah orang yang menggantikan 
orang lain. Sedangkan kata Al-rasyidun berasal dari kata “rasyada” yaitu cerdas, jujur, 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 1272-1281   eISSN: 3024-8140 

1274 
 

dan amanah. Dan jamaknya rasyidun ialah orang-orang yang cerdas, jujur, dan amanah 
(Aziz & Fatimah, 2018). Secara terminologi khalifah adalah jabatan keagamaan yang 
dipegang oleh penguasa tertinggi atau dapat dikatakan adalah seorang kepala negara. 

Para pengganti Rasul yang cendekiawan inilah yang disebut Al-Khulafar Rasyidin. 
Jika Rasul bertanggung jawab atas kedua tugas kenabian dan negara, Khulafaur 
Rasyidin ditugaskan untuk memimpin negara, yaitu sebagai pemimpin negara atau 
pemerintahan, dan sebagai pemimpin umat Islam atau pemuka agama. Namun, karena 
Rasulullah merupakan Nabi dan Rasul terakhir yang telah meninggal, para khalifah tidak 
dapat menggantikan jabatan kerasulan (Fahira Iramadhania et al., 2023). 

Pemimpin umat Islam setelah kematian Nabi adalah Khulafaur Rasyidin. Pemimpin 
mereka dipilih langsung oleh para sahabat melalui proses demokratis. Sahabat yang lain 
memberikan baiat, atau sumpah setia, kepada calon yang terpilih. Ada dua cara 
pemilihan khalifah. Yang pertama adalah melalui musyawarah para sahabat Nabi; yang 
kedua adalah berdasarkan penunjukan khalifah sebelumnya  (Zainudin, 2015). 

Dapat disimpulkan khulafar rasyidin adalah penerus dalam memimpin umat Islam 
baik dalam urusan agama maupun kenegaraan. Dengan hadirnya khulafar rasyidin umat 
Islam dapat terayomi dengan sosok pemimpin yang adil dan dapat menjadi tauladan 
bagi seluruh umat Islam.  

Transformasi Peralihan Kekuasaan Masa Khulafaur Rasyidin 

 Terjadinya peralihan kekuasaan ini mulai terjadi saat sepeninggalannya Nabi 
Muhammad SAW. Pada setiap masa pemilihan, para khulafa tidak dipilih atau diangkat 
dengan cara yang sama, tetapi melalui cara yang berbeda pula. Terdapat berbagai alasan 
dari adanya perbedaan sistem peralihan kekuasaan ini yang tentunya akan dijabarkan 
secara singkat dan mudah dipahami dalam pembahasan ini. 

Pengangkatan Khalifah Abu Bakar 

Setelah wafatnya Nabi Muhammad Saw para pemuka Islam bermusyawarah untuk 
mencari pengganti Rasulullah Saw. Sementara jenazah Rasulullah masih terbaring, 
diumumkanlah berita pertemuan di Tsaqif yang dengan cepat mengumpulkan para 
pemuka Islam. Maka hadirlah Abu Bakar, Umar, Abu ‘Ubaidah sebagai wakil dari kaum 
Muhajirin dan Kaum Anshar.  

Pada pertemuan itu terjadilah musyawarah dua kelompok penting dalam kelahiran 
umat Islam yaitu golongan Muhajirin dan Anshar. Terjadilah perselisihan yang tidak 
dapat dielakkan. Golongan Khajraz telah bersepakat bahwa Salad bin Ubaidah sebagai 
pemimpin pengganti Rasulullah. Akan tetapi suku Aus belum menjawab pandangan 
tersebut.  

Terjadilah perdebatan yang cukup panas antarkedua kaum tersebut, ditengah 
perdebatan itupun Abu Bakar pun menyampaikan sebuah pidato, dimana dalam 
pidatonya itu ia menyampaikan kelebihan-kelebihan kaum Muhajirin dan Anshar. 
Kemudian Abu Bakar mengusulkan agar mereka memilih salah satu dari sahabat yaitu 
Umar bin Khattab dan Abu Ubaidah untuk menjadi pemimpin pengganti Nabi (Aziz & 
Fatimah, 2018). Setelah pidato itu selesai dan perdebatan sengit anatarkedua kaum, 
maka terpilihlah Abu Bakar sebagai Khalifah pengganti Rasulullah.  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 1272-1281   eISSN: 3024-8140 

1275 
 

 Pengangkatan Khalifah Umar Ibn Khattab 

Abu Bakar wafat pada tahun 634 M atau 13 H dan melepaskan jabatan 
kepemimpinannya, namun sebelum ia meninggal dunia ia menunjuk Umar Ibn Khattab 
sebagai penggantinya. Hal ini mendorong Abu Bakar untuk melakukannya walau hal ini 
belum pernah terjadi sebelumnya, karena selalu dilakukan dengan cara bermusyarawah.  

Namun, Abu Bakar melakukan hal ini karena beberapa alasan. Pertama, dia 
khawatir peristiwa yang sangat menegangkan kembali terulang di Tsaqifah Bani Sa'idah 
yang hampir memecah belah umat Islam kala itu. Kedua, kaum Muhajirin dan Anshar 
berdebat tentang hak mereka untuk menjadi khalifah. Ketiga, umat Islam baru saja 
membunuh mereka yang murtad dan menentang. Di saat yang sama, sebagian dari 
pasukan mujahidin sedang melakukan pertempuran sengit di luar kota Madinah 
melawan tentara Persia dan Romawi  (Aziz & Fatimah, 2018). 

Perlu digaris bawahi bahwa Abu Bakar memilih Umar Ibn Khattab juga 
berdasarkan saran dan pengamatannya. Selama masa sakitnya, khalifah Abu Bakar 
secara rahasia melakukan penilaian terhadap tokoh-tokoh penting dari kalangan 
rekannya mengenai orang yang paling cocok untuk menggantikan posisinya. Umar ibn 
al-Khattab dipilih untu menggantikannya sebagai pemimpin (Zainudin, 2015). Khalifah 
kedua itu adalah khalifah pertama yang menerima gelar amir al-mukmini, panglima 
orang-orang beriman, sebagai panglima tertinggi pasukan Islam. 

Pengangkatan Khalifah Ustman Bin Affan 

Berbeda dengan cara Abu Bakar maupun Umar saat diangkat menjadi khalifah 
yang kedua dan ketiga, Ustman melalui proses yang berbeda. Utsman dipilih melalui 
proses bersama orang-orang yang namanya juga telah ditetapkan oleh Umar sebelum 
dia meninggal. Orang-orang yang dipiluh oleh Umar karena pertimbangan setelah 
terjadinya penimakan kepada Umar pada pertengahan tahun kesebelas oleh seorang 
Persia bernama Fairuz, ia juga dikenal sebagai Abu Lu'lu'ah, ia menikam Umar enam kali. 
Setelah itu, sejumlah orang penting dalam masyarakat meminta Umar untuk menunjuk 
khalifah selanjutnya secara segera karena mereka khawatir bahwa Umar akan wafat 
karena luka-lukanya. Mereka khawatir bahwa jika Umar sampai wafat tanpa menunjuk 
pengganti segera, maka umat akan terpecah belah. 

Para sahabat Umar pun menyarankan untuk menunjuk seorang putranya yaitu 
Abdullah bin Umar, namun Umar menolaknya dengan keras. Karena terus di desak oleh 
para sahabat untuk menghindari perpecahan akhirnya Umarpun menyebutkan nama-
nama para sahabat dan berpesan untuk memilluh seorang dari mereka, mereka ialah:  
‘Ali bin Abi Thalib, ‘Utsman bin ‘Affan, Sa’ad bin Abi Waqqash, ‘Abd al-Rahman bin ‘Auf, 
Zubair bin Awwam, dan Thalhah bin ‘Ubaidillah, serta ‘Abdullah bin ‘Umar, putranya, 
tetapi “tanpa hak suara.” Umak memilih mereka yaitu karena mewakili setiap suku atau 
kelompok tertentu masa itu dan atas dasar pernyataan nabi bahwa kelak mereka adalah 
calon-calon penghuni surga (Shobirin et al., 2023). 

Akhirnya terjadilah musyawarah yang diketuai oleh Abdurrahman ibnu Auf dan 
mereka berkumpul dalam satu rumah selama tiga hari, hingga jatuhlah pada pilihan 
antara Ali dan Utsman. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 1272-1281   eISSN: 3024-8140 

1276 
 

Abdurrahman mengajukan pertanyaan kepada kedua calon kuat yaitu, “apakah 
kamu sanggup mengembang tugas sesuai dengan Al-Qur’an dan Hadits?, Ali kemudian 
menjawab pertanyaan Abdurrahman bin Auf tentang kapasitasnya untuk mengemban 
tanggung jawab yang sesuai dengan al-Qur'an dan al-Hadits jika ia dipilih sebagai 
khalifah. Dia menjawab bahwa dia berharap dapat melakukan apa yang ia bisa. 
Pertanyaan yang sama juga diajukan kepada Utsman, yang menjawab dengan tegas, 
"Ya! Saya sanggup." Berdasarkan jawabannya, Abdurrahman mengusulkan bahwa 
Utsman bin Affan akan diangkat menjadi khalifah ketiga dan bai'at (upacara pelantikan 
pemimpin) akan dilaksanakan segera setelah itu (Kadenun, 2021). 

Pengangkatan Ali Bin Abi Thalib 

Kegentingan di seluruh dunia Islampun terjadi usai terbunuhnya Khalifah Utsman 
masa itu. Pemberontak yang menguasai Madinah pada saat itu, mau tidak mau harus 
memilih Ali Bin Abi Thalib menjadi Khalifah selanjutnya. Saat itu, Ali mencoba menolak 
baiat, tetapi Zubair Bin Awwam dan Thalhah bin Ubaidillah memaksanya untuk 
melakukannya melihat situasi yang sudah tidak dapat diredam lagi. Hal tersebut pun 
membuat Ali menjadi satu-satunya khalifah yang dibaiat secara massal. Karena khalifah-
khalifah sebelumnya dipilih dengan cara yang berbeda  (Zainudin, 2015).  

Pelantikan Ali Ibn Abi Thalib menjadi khalifah tidak seindah para khalifah 
sebelumnya, dikarenakan Ali dibai’at di tengah-tengah suasana berkabung atas 
meninggalnya Ustman Bin Affan. Mulanya Ali menolak untuk menjadi khalifah walaupun 
sudah beberapa kali diminta oleh kaum Anshar dan Muhajirin, dan Ali merupakan calon 
terkuat untuk menjadi Khalifah serta didukung oleh para sahabat. Namun, Ali meminta 
agar pemilihan khalifah dilakukan dengan musyawarah dan mendapat persetujuan dari 
para sahabat. Akan tetapi, karena kekhawatiran akan terjadinya persitiwa yang lebih 
mengerikan lagi ditengah-tengah situasi yang masih panas, maka Ali akhirnya bersedia 
dibai’at menjadi pengganti Khalifah umat Islam.   

Kebijakan Pemerintahan Masa Khulafaur Rasyidin 

Pada Masa Abu Bakar Ash- Shiddiq 

Pengangkatan Abu Bakar menjadi khalifah merupakan awal terbentuknya 
pemerintahan model khilafah dalam sejarah Islam. Ia disebut lembaga pengganti 
kenabian dalam memelihara urusan agama dan mengatur urusan dunia untuk 
meneruskan pemerintahan Negara Madinah yang terbentuk di masa nabi Muhammad 
SAW (Shobirin et al., 2023). Dalam posisinya sebagai khalifah pertama, Abu Bakar 
menghadapi kondisi masyarakat sepeninggal Nabi Muhammad. Ia berkonsultasi dengan 
teman-temannya untuk mengatasi masalah. Ia dengan tegas menyatakan bahwa ia akan 
memerangi semua orang yang menyimpang dari kebenaran, seperti mereka yang 
murtad, tidak mau membayar zakat, dan mengaku nabi, agar semua orang kembali ke 
jalan yang benar. Hampir seluruh kaum muslimin menyambut tegasnya Abu bakar. 
Dibentuk sebelas pasukan untuk memerangi riddah atau kemurtadan ini. Sebelum 
pasukan dikirim ke wilayah yang dimaksud, terlebih dahulu dikirim surat yang meminta 
mereka untuk kembali menganut agama Islam. Namun, karena tidak mendapat 
sambutan yang baik, pasukan terpaksa dikirim untuk menumpasnya, dengan hasil yang 
luar biasa (Lubis, 2013). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 1272-1281   eISSN: 3024-8140 

1277 
 

Kepemimpinan Abu Bakar bersifat sentral atau terpusat, dengan khalifah 
mengontrol legislatif, eksekutif, dan yudikatif. Namun, Abu Bakar tetap melakukan 
musyawarah seperti Rasul saat menyelesaikan masalah. Langkah politik yang diambil 
Abu-Bakar sangat efektif dan menguntungkan  (Setiyowati et al., 2021). 

Kepatuhan dan ketaannya kepada Allah membuat Islam kala itu semakin besar, 
banyak usaha yang telah dilakukan Abu Bakar demi umat Islam, salah satu usaha Abu 
Bakar yang sangat berharga ialah kepiawaian tekadnya untuk menyalin dan 
menghimpun al-Qur’an ke dalam satu mushaf usai terjadinya perang melawan orang 
murtad. Masa pemerintahan Abu Bakar tidak berlangsung lama, hanya dua tahun saja. 
Meskipun hanya sebentar namun pada masa kepemimpinannya Abu Bakar sangat 
berdampak bagi umat Islam, ia telah menjalankan amanah sebagai pemimpin dengan 
maksimal dan memberikan manfaat bagi umat Islam. 

Masa Umar Ibn Khattab 

Kegiatan politik sangat stabil pada masa pemerintahan Umar dan usaha untuk 
memperluas wilayah Islampun berhasil dengan baik. Hal ini juga dikarenakan Umar yang 
cerdas mempelajari lalu mengadopsi sistem administrasi Persia yang lebih baik untuk 
negaranya sendiri. Delapan propinsi hadir dalam administrasi pemerintahan Umar Ibn 
Khtaab yang terdiri dari: Makkah, Madinah, Syiria, Jazirah Basrah, Kufah, Palestina, dan 
Mesir. Selama pemerintahan Umar bin Khatab, desentralisasi dimulai. Mulai dari masa 
Umar, pemerintahan dipimpin oleh pemerintahan pusat dan propinsi.  
Karena banyak wilayah telah dikuasai oleh Islam, administrasi pemerintahan harus 
diubah. Oleh karena itu, khalifah Umar membentuk lembaga pengadilan, di mana 
otoritas seorang hakim (yudikatif) terlepas dari otoritas badan pemerintahan 
(eksekutif). Hakim yang dipilih Umar harus orang yang dihormati, jujur, dan mulia. Zaid 
ibn Tsabit diangkat menjadi Qadhi Madinah, Ka'bah ibn Sur al-Azdi diangkat menjadi 
Qadhi Basrah, Ubadah ibn Shamit diangkat menjadi Qadhi Palestina, dan Abdullah ibn 
Mas'ud diangkat menjadi Qadhi Kuffah (Mubin, 2019). 

Suatu lembaga formal yang dikenal sebagai lembaga penerangan dan pembinaan 
hukum islam juga mulai muncul pada masa Umar ibn Khatab. Saat ini juga terbentuk 
badan kemiliteran. Ekspansi Islam mencapai Arabia, syiria, Mesir, dan Persia pada masa 
khalifah Umar bin Khattab. Umar berusaha membangun pemerintah Islam dan undang-
undang yang tidak bertentangan dengan ajaran Islam seiring berkembangnya wilayah 
Islam. 

Adapun susunan pemerintahan yang telah dibentuk oleh Umar, yaitu: 

1. Kholifah (Amiril Mukminin), memiliki wewenang kekuasaan di Ibu Kota Madinah. 

2. Wali (Gubernur), memiliki kekuasaan atas seluruh wilayah Provinsi. 

3. Tugas Pokok Pejabat (Khalifah dan wali), yang menjadi imam sholat di masjid serta 
bertanggung jawab atas maju mundurnya Agama Islam dan Negara.  

4. Dewan-dewan Negara yang berfungsi untuk menertibkan jalannya administrasi 
pemerintahan, mengatur dan menyimpan uang serta mengatur pemasukan dan 
pengeluaran uang negara, termasuk juga mencetak mata uang Negara (Mubin, 
2019). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 1272-1281   eISSN: 3024-8140 

1278 
 

Masa Utsman bin Affan 

Pemerintahan Utsman bin Affan berlangsung salaam 12 tahun, pada awal 
pemerintahan Utsman semua kondisi pemerintahan baik-baik saja dan berjalan dengan 
lancar, namun pada tahun terakhir diwarnai dengan suasana yang kurang kondusif, 
masyarakat mulai terpecah menjadi dua kelompok, kelompok pertama ialah kelompok 
yang men-support Utsman sebagai Khalifah, kelompok kedua ialah kelompok yang 
menentang  Utsman dan mendukung Ali sebgai Khalifah. Namun kelompok kedua ini 
tetap mengikuti arahan Utsman semata-mata untuk menyatukan keinginan mereka 
sebagai pendukung Ali (Lubis, 2013). 

Dua hal utama yang terlihat dalam bidang hukum selama khalifah Utsman bin 
Affan adalah sebagai berikut: 1) Menjaga undang-undang dari masa Nabi Muhammad 
dalam bidang hukum, dan menaati apa  yang ada di dalamnya; 2) Membangun sistem 
hukum baru untuk memperkuat pondasi negara Islam yang semakin luas dan 
menghadapi berbagai perubahan zaman 3) Menulis kembali Al-Qur’an  (Rahmawati et 
al., 2015) . 

Walupun cukup banyak prestasi dan hasil jerih payah kepemimpinannya tak 
dihargai oleh masyarakatnya sendiri karena secercah kesalahan yang membuat 
masyarakat umat Islam menjadi tidak puas, kecewa dan berakhir tragis.  
Hal ini bermula saat Utsman mengangkat keluarganya (dari Bani Umayyah) sebagai 
pejabat yang memiliki kedudukan tinggi. Kredibilitas diri pemimpin yang baik sebagai 
alasan Utsman mengangkat keluarganya, namun pemikirannya tidak sejalan dengan 
pendapat para masyarakat, yang mengira ia melakukan nepotisme. Selain itu Utsman 
menekankan sistem kekuasaan sentralistik, yang menguasai seluruh pendapatan 
propinsi dan memilih seorang juru hitung dari keluarganya sendiri juga. Hal inilah yang 
semakin memicu pemberontakan umat Islam yang merasa kecewa dengan sistem 
pemerintahannya.  

Pendapat lainnya mengungkapkan Marwah bin Hakim diangkat menjadi khalifah 
oleh Utsman. Masyarakat umat Islam beropini bahwa Utsman bertindak seperti boneka 
di hadapan kerabatnya setelah banyak anggota keluarganya memegang posisi penting. 
Dia terlalu lemah terhadap keluarganya dan tidak dapat melakukan apa-apa. Selain itu, 
dia tidak tegas terhadap kesalahan yang dilakukan oleh bawahan. Utsman sendiri tidak 
mengontrol bagaimana kekayaan negara yang dibagi-bagikan antara keturunannya. Hal 
ini jelas tidak dapat dibenarkan begitu saja, terlepas dari lemah lembutnya dan usianya 
yang lanjut, begitulah kiranya opini umat Islam kala itu, yang akan memicu akhir yang 
sangat tragis bagi pemimpinnya, yaitu Utsman Ibn Affan. 

Karena hal itu, banyak orang Muslim meninggalkan Ustman kecuali keluarganya. 
Kesetiaan pejabat kepada Usman mulai berkurang, sehingga hanya kerabatnya yang 
dapat diandalkan. Oleh karena itu, banyak pejabat dipecat dan digantikan oleh ahli 
keluarga mereka. Pada saat itu, lawan politiknya menuduh dia melakukan nepotisme. 
Selain itu, ia menghina rekan kerja, menyalahgunakan wewenang atas tuduhan itu, dan 
menggunakan uang negara secara tidak adil. Meskipun demikian, Usman menyatakan 
bahwa ia tidak mengambil apa pun dari kekayaan negara dan memberikannya kepada 
kerabatnya sebagai harta pribadinya  (Lubis, 2013).  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 1272-1281   eISSN: 3024-8140 

1279 
 

Hingga akhirnya memicu pemberontakan di Madinah dan daerah arab lainya yang 
menyerbu rumah khalifah dan menyebabkan Ustman terbunuh. Kematian Ustman 
dengan cara tersebut menyebabkan kekacauan di kalangan umat muslimin hingga 
mengakibatkan ribuan pemudapun telah menjadi korban. 

Pada Masa Ali bin Abi Thalib 

Ali bin Abi Thalib bertanggung jawab sebagai khalifah selama enam tahun. Setelah 
pengangkatannya sebagai khalifah, tugas pertama Ali adalah menghidupkan cita-cita 
Abu Bakar dan Umar untuk menarik kembali semua tanah dan hibah yang telah diberikan 
Usman kepada kaum kerabatnya sebagai milik negara. Ali juga menurunkan gubernur 
yang tidak disukai publik.  

Terdapat kebiijakan politik yang dilakukan Ali pada masa pemerintahannya, yaitu 
Ali mengembalikan kepercayaan Bani Umayah terhadap Baitul Mal, mengembalikan 
tanah negara yang telah diberikan kepada keluarga Utsman selama pemerintahannya,, 
mengganti gubernur yang tidak disukai oleh masyarakat dengan pejabat yang lebih 
kompeten, Ali juga membangun arsip negara, menyelamatkan dokumen khalifah, 
mendirikan kantor hajib (bendaharawan), membangun kantor pasukan pengawal, dan 
mengatur dan mengatur tugas polisi, Ali juga berhasil memperluas wilayah kekuasaan 
Islam, antara lain dengan menyerbu Koukan (Bombay) dari laut dan membangun 
benteng yang berdiri di utara perbatasan Persia (Kadenun, 2021). 

Aisyah, Thalhah, dan Zubair memulai oposisi terbuka terhadap Khalifah, walau 
mereka mulanya adalah pendukung Ali dan sangat kuat tekadnya memilih Ali sebagai 
khalifah, tapi memang keadilah harus ditegakkan ucap mereka. Mereka menuntut Ali 
untuk menghukum para pembunuh Utsman, tetapi Ali tidak dapat memenuhi tuntutan 
mereka karena dua alasan:  

1. Memulihkan ketertiban dan mengonsolidasikan kedudukan kekhalifahan adalah 
tugas utama yang harus dilakukan dalam situasi kritis dan penuh intimidasi seperti 
saat itu. 

2. Menghukum para pembunuh bukanlah tugas yang mudah. Banyak orang dari 
Mesir, Irak, dan Arab secara langsung terlibat dalam pembunuhan Khalifah 
Utsman. 

Sebenarnya, Khalifah Ali ingin menghindari konflik dan konflik. Ali meminta 
Thalhah dan Zubair untuk berunding untuk menyelesaikan masalah secara damai. 
Namun, mereka menolak ajakan itu. Pertempuran mengerikan pun akhirnya terjadi. 
Perang ini disebut sebagai “perang jamal (unta)” karena Aisyah menunggangi unta dan 
Ali berhasil mengalahkan mereka. Zubair dan Thalhah tewas ketika mereka hendak 
melarikan diri. Sementara itu, Aisyah ditangkap dan dikembalikan ke Madinah. 

Selain itu, kebijakan Ali memicu perlawanan dari gubernur Damaskus, Mu'awiyah, 
yang didukung oleh bekas pejabat tinggi yang merasa kehilangan kekuatan dan 
kedudukan mereka. Setelah mengalahkan Zubair dan teman-temannya, Ali kemudian 
berangkat ke Kuffah dan menuju Damaskus dengan banyak tentaranya. Di siffin, 
pasukan dia bertemu dengan pasukan Mu’awiyah. Selanjutnya, pertempuran terjadi di 
wilayah ini, yang menyebabkan peristiwa perang siffin. Arbitrase mengakhiri 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 1272-1281   eISSN: 3024-8140 

1280 
 

peperangan, tetapi tidak menyelesaikan masalah. bahkan melibatkan pihak ketiga. 
Dengan kata lain, Al- Khawarij adalah orang-orang yang keluar dari Ali, dan dengan 
munculnya kelompok ini, tentara Ali semakin lemah, sementara posisi Mu'awiyah 
semakin kuat. Hingga akhirnya pada tanggal 20 Ramadhan 40 H (660 M), seorang 
anggota kelompok khawarij Abdurrahman bin Muljam membunuh Ali saat sedang salat 
subuh di Masjid Agung Kufah (Afandi, 2018). 

Kesimpulan dan Saran  

Proses Pengangkatan Khulafaur Rasyidin tidak terdapat satu pola yang baku 
mengenai cara pengangkatan khalifah karena setiap Khalifah memiliki proses 
pengangkatan yang berbeda-beda. Praktik pemerintahan Islam pada masa Khulafaur 
Rasyidin pula terdapat pola politik pemerintahan yang berbeda-beda juga dan memiliki 
kekuatan masing-masing. Selama periode empat Khalifah, agama Islam berkembang 
dengan sukses dalam waktu yang singkat. Dalam waktu kurang dari lima puluh tahun, 
negara-negara yang jauh dari pusat kekuasaan Islam dapat berkembang. Ini adalah 
kemenangan yang luar biasa bagi negara yang belum memiliki pengalaman politik yang 
kuat. Karena mereka jujur, adil, bijaksana, sederhana, dan mengutamakan rakyat, 
Khulafaur Rasyidin patut dicontoh. Nabi Muhammad Saw, bersama dengan empat 
Khalifah, adalah pemimpin yang sempurna dan harus diteladani dalam sistem 
pemerintahan. Kita berharap sistem pemerintahan Indonesia dapat mengikuti jejak 
mereka. 

Daftar Pustaka  

Abdullah, A. M. N. (2019). Manhaj Al-Khulafa’urrasyidin Fi Ldarah as-Daulah Al-Islamiyah, 
Terj. Sistem Pemerintahan Khulafaur Rasyidin (A. Rosyad (ed.)). Pusat Al-Kautsar. 

Afandi. (2018). Khulafaur Rasyidin Dan Anatomi-Dialektik Pendidikan Politik Penguasa. 
Al-Ibrah, 3, 31–33. 

Aziz, M., & Fatimah, S. (2018). Sejarah Peradaban Islam (Cetakan Pe). FEBI UIN-SU 
Press. 

Fahira Iramadhania, Yuan Amelia Tri Ananda, Tri Hartanti, & Zulham Zulham. (2023). 
Peradaban Islam Pada Masa Pemerintahan Khulafaur Rasyidin. Jurnal Sosial 
Humaniora Dan Pendidikan, 3(1), 67–78. https://doi.org/10.55606/inovasi.v3i1.2582 

Kadenun, K. K. (2021). Proses Peralihan Kekuasaan Dan Kebijaksanaan Dalam 
Pemerintahan Khulafaurrasyidin. AL-MIKRAJ : Jurnal Studi Islam Dan Humaniora (E-
ISSN: 2745-4584), 1(2), 1–27. https://doi.org/10.37680/almikraj.v1i2.747 

Lubis, J. (2013). Kontribusi Peradaban Islam Masa Khulafaurrasyidin: Pembentukan 
Masyarakat Politik Muslim. Pekan Baru, 17(1), 48–57. https://jurnal.ar-
raniry.ac.id/index.php/alidarah/article/view/4839/pdf 

Mubin, F. (2019). Khulafaur rasyidin. 1(3), 418–440. 
Rahmawati, N., Sugiyanto, & Suranto. (2015). Sistem Pemerintahan Islam Di Bawah 

Kepemimpinan Khalifah Utsman Bin Affan Tahun 644-656. Artikel Ilmiah 
Mahasiswa, 1–12. 

Setiyowati, A., Putri, C. J., Jannah, F. M., & As’ad, M. R. (2021). Kepemimpinan Islam 
Periode Khulafaur Rasyidin (Abu Bakar, Umar bin Khattab, Utsman bin Affan, Ali 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 1272-1281   eISSN: 3024-8140 

1281 
 

bin Abi Thalib). Yasin, 1(2), 262–274. https://doi.org/10.58578/yasin.v1i2.132 
Shobirin, Rofiq, A., & Imron, A. (2023). Interpretasi Fiqh Siyasah Pemerintahan Islam. 17, 

293–330. 
Yunus, M. (2016). Konsepsi Politik Islam Klasik (Suksesi Kepemimpinan Muhammad 

SAW dan Khulafa’ ArRasyidin). Palapa, 4(2), 72–84. 
https://doi.org/10.36088/palapa.v4i2.25 

Zainudin, E. (2015). Peradaban Islam pada Masa Khulafah Rasyidin. Jurnal Intelegensia, 
03(01), 50–58. https://ejournal.unisnu.ac.id/JI/article/download/1337/1345 

  
 


