Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elSSN: 3024-8140
Volume 2, Issue 6, 2024 pp. 1714-1721 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Ahkam: Hukum Taklifi dan hukum Wadh’i

Ahmad Nastain
Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: ridhobillahg3@gmail.com

Kata Kunci: ABSTRAK

Hukum Taklifi; Hukum Hukum sya;a;l meruiakar titah Alliah (firman Allah)'l'%ang berkai’tan
Wad'i; Al —Hakim; Mahkum denga; n;u allaf, baik da arTl bent; tuntt:(tan, atau RH an atau dg am
Fiih; Mahkum Alaih bentuk ketentuan yang ditetapkan. Hukum syara’ tersebut dibagi

menjadi dua yaitu hukum taklifi dan hukum wadh’i. Hukum taklifi
tersebut berkaitan langsung dengan perbuatan mukallaf sedangkan
hukum wadh’i tidak berkaitan langsung dengan perbuatan mukallaf.

Keywords: S o o
Penelitian ini menggunakan metode deskriptif kualitatif dengan
Taklifi Law; Wadh’l Law; Al- metode penelitian kepustakaan. Tujuan dari penelitian ini adalah agar
Hakim; Mahkum Fiih; pembaca memahami maksud yang ada pada pembagian hukum syara’
Mahkum Alaih berserta al hakim, mahkum fih, dan mahkum alaih serta mendorong

pembaca untuk menjalani kehidupan sehari-hari sesuai kaidah agama
Islam tersebut.

ABSTRACT

Sharia law is a decree of Allah (the word of Allah) relating to mukallaf, either in the form of igtidha
demands, or choice or in the form of stipulated provisions. Shara law is divided into two, namely taklifi
law and wadh'i law. The taklifi law is directly related to mukallaf deeds while wadh'i law is not directly
related to mukallaf acts. This research uses qualitative descriptive method with literature research
method. The purpose of this study is for readers to understand the meaning that exists in the division of
sharia law along with al hakim, mahkum fih, and mahkum alaih and encourage readers to live their daily
lives according to the rules of Islam.

Pendahuluan

Para ulama ushul al-figh telah mengartikan dan menjelaskan definisi serta
pembagian hukum syara’. Secara etimologis, hukum merujuk pada suatu keputusan.
Dalam konteks ulama ushul, hukum diinterpretasikan sebagai perintah syara’ yang
terkait dengan tindakan individu yang bertanggung jawab (mukallaf), baik dalam
bentuk tuntutan, pilihan, maupun ketetapan. Definisi hukum syara’ sebagai "seruan

@ ®®@ This is an open access article under the CC BY-INC-SA license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Manlana Malik Ibrabim



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(6), 1714-1721 elSSN: 3024-8140

syari’ yang berkaitan dengan semua perbuatan hamba, termasuk tuntutan dan pilihan"
mencakup lima jenis hukum: wajib, mandub, haram, makruh, dan mubah, yang dikenal
sebagai "Hukum Taklifi". Selain itu, ada juga aspek lain dari seruan syariah yang
berhubungan dengan semua perbuatan hamba, termasuk kondisi seperti sabab,
syarat, mani’, shihah-buthlan-fasad, rukhsah-‘azimah yang dikenal sebagai “Hukum
wadh’i” ( Fitriani, 2021)

Menurut ulama ushul, dapat disimpulkan bahwa tidak hanya ada satu jenis
hukum, melainkan beragam bentuk yang bervariasi tergantung pada konteks dari
seruan itu sendiri. Hampir semua ulama setuju bahwa hukum syariah dapat dibagi
menjadi dua bagian, yaitu hukum taklifi dan hukum wadl’iy. Namun, beberapa ulama
berpendapat bahwa hukum tidak memiliki pembagian yang jelas, melainkan hanya
terdiri dari Hukum Taklifi. Pendapat yang logis diungkapkan oleh al-Baidlowi dan ulama
lainnya adalah bahwa menentukan syarat pada suatu hukum adalah menegaskan
kewajiban, sementara menetapkan penghalang untuk sesuatu merupakan bentuk
larangan, dan menegaskan keabsahan sesuatu merupakan bentuk izin untuk
melaksanakan suatu tindakan. Menurut pandangan kelompok ini, substansi dari
Hukum Wadh'i secara esensial termasuk dalam lingkup Hukum Taklifi, sehingga
membagi hukum menjadi dua bagian, seperti yang dilakukan oleh mayoritas ulama,
tidaklah terlalu membantu. Hukum taklifi adalah hukum yang arahannya berkaitan
dengan tuntutan, larangan, dan pilihan terkait dengan suatu tindakan.

Pembahasan

Hukum Taklifi

Secara etimologis, hukum taklifi berarti hukum yang memberikan beban. Namun,
dalam istilah, hukum taklifi adalah perintah Allah yang mencakup pilihan dan tuntutan.
Istilah "hukum taklifi" digunakan karena perintah ini berkaitan langsung dengan
tindakan individu yang bertanggung jawab, yaitu mereka yang telah mencapai usia
balig dan memiliki akal sehat. Tuntutan disebutkan karena hukum taklifi mewajibkan
seorang mukallaf untuk melakukan atau meninggalkan suatu perbuatan secara tegas.
Contohnya adalah firman Allah SWT dalam Al-Qur'an surah Al-Baqgarah, ayat 2:110, yang
berbunyi: "Dan dirikanlah salat dan tunaikanlah zakat." Tuntutan Allah SWT untuk
meninggalkan suatu perbuatan juga tergambar dalam firman-Nya dalam Al-Qur'an,
surat Al-Isra’, ayat 17:33, yang berbunyi: "Dan janganlah kamu membunuh jiwa yang
diharamkan Allah (membunuhnya), melainkan dengan alasan yang benar." Perintah
Allah SWT ini mencakup pilihan untuk melakukan atau meninggalkan suatu perbuatan.

Golongan Hanafiah membagi hukum taklifi menjadi tujuh bagian, dengan
memisahkan perintah yang menuntut pelaksanaan suatu perbuatan dengan tuntutan
pasti menjadi dua kategori: fardhu dan ijab. Menurut pandangan mereka, perintah
yang didasarkan pada dalil gath'i, seperti Al-Quran dan hadis mutawatir, disebut
fardhu. Sebaliknya, jika perintah itu didasarkan pada dalil zhanni, maka disebut ijab. Hal
yang serupa berlaku untuk larangan. Jika larangan didasarkan pada dalil yang zhanni,
maka disebut karahah tarhim. Dengan pembagian ini, golongan Hanafiah
mengelompokkan hukum taklifi menjadi fardhu, ijab, tahrim, karahah tanzih, nadb, dan

1715



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(6), 1714-1721 elSSN: 3024-8140

ibahah. Namun, mayoritas ulama umumnya sepakat untuk mengelompokkan hukum
menjadi lima bagian seperti yang telah dijelaskan sebelumnya. Kelima jenis hukum ini
memengaruhi tindakan seorang Mukallaf dan dikenal sebagai al-ahkam al-khamsah
oleh para ahli fikih, yaitu wajib, haram, mandub, makruh, dan mubah.

ljab (wajib)

Wajib menurut syara’ adalah sesuatu yang diperintahkan Allah Swt untuk
dikerjakan secara pasti. Wajib adalah perintah yang harus dipatuhi oleh seorang
Mukallaf sesuai dengan petunjuk yang telah ditetapkan. Melaksanakan wajib akan
berakibat pada pahala, sementara meninggalkannya akan berdosa. Contoh kewajiban
meliputi shalat, puasa, membayar zakat, menunaikan haji bagi yang mampu, dan
berbakti kepada kedua orang tua.

Wajib dibagi menjadi beberapa macam, yaitu; a) Wajib muthlaq adalah kewajiban
yang memiliki waktu pelaksanaan yang ditentukan, namun tidak ada hukuman bila
dilakukan di waktu tertentu selama Mukallaf masih mampu untuk melaksanakannya.
Sebagai contoh, wajib membayar kafarat sumpah, yang waktu pelaksanaannya tidak
ditetapkan oleh syariah. b) Wajib muaqqad adalah kewajiban yang memiliki waktu
pelaksanaan yang ditentukan, dan tidak valid jika dilakukan di luar waktu yang telah
ditentukan. Contohnya adalah puasa Ramadhan. ¢) Wajib muwassa' adalah kewajiban
yang memiliki jangka waktu pelaksanaan lebih panjang daripada waktu yang
ditentukan untuk pelaksanaannya. Sebagai contoh, waktu shalat lima waktu, di mana
waktu untuk shalat Isya dari senja hingga subuh. d) Wajib mudhayyaq adalah
kewajiban yang waktu pelaksanaannya bertepatan dengan waktu kewajiban itu
sendiri. Sebagai contoh, puasa Ramadhan dimulai dan diakhiri pada waktu yang sama,
yaitu dari terbit fajar hingga terbenamnya matahari. e) Wajib dzu syahnaini adalah
kewajiban yang harus dilaksanakan dalam rentang waktu tertentu dan memiliki dua
sifat, yaitu muwassa' dan mudhayyaq. Ini berarti waktu dimulainya sama dengan waktu
berakhirnya, dan rentang waktunya cukup panjang. Contoh dari kewajiban ini adalah
ibadah haji. f) Adalah kewajiban yang Allah Swt perintahkan kepada setiap individu
yang telah mencapai kewajiban syar'i (mukallaf) untuk melaksanakannya secara
pribadi. Contohnya adalah shalat, zakat, dan haji. g) Wajib kifayah adalah kewajiban
yang diperintahkan Allah Swt dan dianggap sudah mencukupi jika dilaksanakan oleh
sebagian dari mukallaf, baik itu individu maupun kelompok. Contohnya adalah shalat
jenazah, membangun rumah sakit, dan menjawab salam. h) Wajib muhaddad adalah
kewajiban yang memiliki standar atau ukuran yang telah ditetapkan dengan jelas.
Contohnya termasuk shalat dan zakat. i) Wajib ghairu muhaddad adalah kewajiban
yang tidak memiliki batasan atau ukuran yang jelas menurut agama. Contohnya
termasuk bersedekah, menolong orang yang dalam kesulitan, dan memberi nafkah
kepada istri. j) Wajib muayyan adalah kewajiban yang ditetapkan Allah Swt kepada
individu yang sudah mukallaf untuk dilaksanakan tanpa ditinggalkan. Contohnya
termasuk shalat lima waktu, puasa, dan membayar harga suatu barang yang dibeli.
Kewajiban ini tetap menjadi tanggungannya hingga ia melaksanakannya. k) Wajib
mukhayyar adalah kewajiban yang harus dipenuhi oleh mukallaf dengan memilih salah
satu dari beberapa pilihan yang diberikan. Sebagai contoh, jika seseorang melanggar
sumpah, Allah Swt mewajibkannya untuk memberi makan orang miskin, memberi

1716



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(6), 1714-1721 elSSN: 3024-8140

pakaian, atau memerdekakan budak. Oleh karena itu, seorang mukallaf harus memilih
salah satu opsi tersebut untuk memenuhi kewajibannya.

Mandub (sunnah)

Mandub menurut syara' adalah perintah Allah Swt untuk dilakukan oleh mukallaf,
namun tidak bersifat tegas atau wajib. Dengan kata lain, ini merupakan perintah yang
disarankan atau dianjurkan, tetapi tidak mencapai tingkat kewajiban.

Ini adalah tindakan yang jika dilakukan oleh seorang mukallaf, akan memperoleh
ganjaran dari Allah Swt. Namun, tidak ada ancaman dari-Nya jika ditinggalkan, yang
biasa dikenal sebagai "Nadb" atau sunnah. Contoh-contohnya meliputi memberi
sedekah, berpuasa pada hari Senin dan Kamis, dan sebagainya.

Sunnah (mandub) dibagi menjadi menjadi beberapa macam, yaitu; a) Sunah
muakkadah adalah perbuatan yang sangat dianjurkan karena sering dilakukan dan
jarang ditinggalkan oleh Rasulullah. Contohnya adalah adzan, shalat berjamaah, dan
berkumur ketika berwudhu. b) Sunah ghairu muakkadah adalah perbuatan yang
dilakukan oleh Rasulullah Saw, namun tidak menjadi kebiasaan. Contohnya termasuk
shalat sunah sebelum shalat lima waktu dan berpuasa pada hari Senin dan Kamis setiap
minggu. ¢) Sunah hadyu adalah perbuatan yang sangat dianjurkan untuk dilakukan
karena memberikan manfaat yang besar, dan meninggalkannya dianggap kurang
tepat. Contohnya adalah shalat hari raya. d) Sunah zaidah adalah sunah yang jika
dilakukan oleh mukallaf dianggap baik, tetapi jika ditinggalkan tidak mendapat dosa.
Ini merujuk pada perbuatan yang dicontohkan oleh Nabi Muhammad Saw dan
dianggap baik untuk ditiru, namun tidak ada hukuman bagi mereka yang memilih untuk
tidak melakukannya. Contohnya adalah mengikuti kebiasaan sehari-hari Nabi seperti
makan dan minum. e) Sunah nafal adalah perbuatan yang dituntut sebagai tambahan
bagi ibadah wajib. Ini termasuk tindakan yang dilakukan secara sukarela sebagai
pelengkap dari kewajiban ibadah yang telah ditetapkan. Contohnya adalah sholat
dhuha, sholat istikharah.

Tahrim (haram)

Haram adalah perintah yang tegas dari Allah Swt untuk tidak melakukan dengan
pasti. Akibatnya, melanggarnya akan menimbulkan dosa dan kehinaan, sementara
meninggalkannya akan membawa pahala dan kemuliaan. Contoh perintah haram
antara lain berzina, mencuri, membunuh tanpa hak, dan memperoleh harta dengan
cara yang zalim.

Haram dibagi menjadi dua yairu; a) Haram lidzati merujuk pada keharaman yang
membawa kerusakan bagi kehidupan manusia dan telah ditetapkan sebagai haram
oleh syariat sejak awal. Ini termasuk perbuatan yang merugikan aspek agama, jiwa,
akal, harta, dan keturunan manusia. Contoh-contohnya mencakup berzing,
mengkonsumsi bangkai, dan minum arak. b) Haram lighairih adalah ketentuan
keharaman yang ditegaskan oleh syariat karena pengaruh dari faktor eksternal atau
karena keberadaan suatu kondisi tertentu yang mengubah suatu perbuatan yang pada
awalnya tidak diharamkan menjadi haram. Contohnya termasuk melakukan shalat

1717



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(6), 1714-1721 elSSN: 3024-8140

dengan memakai pakaian yang diperoleh dari hasil mencuri, terlibat dalam transaksi
jual beli yang melibatkan unsur penipuan, dan sebagainya.

Karahah (makruh)

Makruh adalah instruksi yang mengarahkan seseorang untuk menghindari suatu
perbuatan, namun larangan ini tidak bersifat pasti atau tegas. Sebagai contoh, dalam
firman Allah Swt dalam surat al-Jumuah,

13535 81 85 ) 152008 alll o 53 (e 551000 5238 1)
"Apabila diseru untuk menunaikan shalat Jum’at, maka bersegeralah kamu kepada
mengingat Allah Swt dan tinggalkanlah jual beli."

Di sini, "tinggalkanlah jual beli" menunjukkan larangan untuk melakukan transaksi jual
beli saat sedang diseru untuk menunaikan shalat Jum’at. Namun, larangan ini tidak
bersifat haram karena terdapat sebab di luar dari pekerjaan tersebut. Sehingga,
larangan ini hanya memakruhkan, bukan mengharamkan.

Ulama Hanafiyah membagi makruh menjadi dua bagian yaitu; a) Makruh tahrim
adalah larangan dalam syariat, namun berdasarkan dalil yang melarang dengan dugaan
(zhanni), seperti larangan meminang wanita yang sudah dipinang oleh orang lain.
Menurut mayoritas ulama, makruh tahrim ini dianggap memiliki hukum yang setara
dengan haram. b) Makruh tanzih adalah sesuatu yang disarankan oleh syariat untuk
dihindari, seperti mengkonsumsi daging kuda dan susunya pada saat perang.

Ibahah (mubah)

Mubah adalah tindakan yang syariat memberi kebebasan kepada individu untuk
melakukan atau meninggalkannya. Jika seseorang memilih untuk melakukan atau
tidak, tidak ada pahala atau dosa yang diberikan. Beberapa ulama menjelaskan mubah
sebagai tindakan yang tidak mendapatkan pujian atau kritikan jika dilakukan atau tidak.
Menurut sebagian ulama, hukum mubah sama dengan halal dan jaiz (boleh). Contoh
tindakan mubah meliputi makan, minum, dan berpakaian yang halal.

Mubah dibagi menjadi dua yaitu; a) Perbuatan mubah yang menuju kepada
yang wajib memiliki status meninggalkannya yang hanya mubah secara sebagian,
tetapi menjadi wajib untuk dilakukan secara keseluruhan. Sebaliknya,
meninggalkannya secara keseluruhan dianggap sebagai haram. Sebagai contoh,
makan, minum, dan menikah; sebagian adalah mubah, tetapi menjadi wajib dalam
keseluruhan. Oleh karena itu, meninggalkan makan dan minum secara terus-menerus
dianggap sebagai haram. b) Perbuatan mubah yang cenderung kepada yang haram
memiliki status pelaksanaannya yang hanya diperbolehkan sebagian, tetapi menjadi
haram jika dilakukan secara penuh. Sebaliknya, meninggalkannya sepenuhnya
dianggap sebagai kewajiban. Sebagai contoh, bermain dan bernyanyi dengan cara
yang tidak bermusuhan atau melibatkan perjudian, serta nyanyian yang tidak
memprovokasi orang untuk melakukan dosa; secara sebagian adalah diperbolehkan,
tetapi jika dilakukan secara berlebihan, dianggap sebagai perbuatan yang haram.

1718



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(6), 1714-1721 elSSN: 3024-8140

Hukum Wadh’i

Dalam konteks definisi hukum syariah, "al-wadh'i", yang berasal dari kata
"wadh'"', menggambarkan proses peletakan sesuatu menjadi bagian dari hukum
syariah. Sementara itu, "hukum wadh'i" mengacu pada ketentuan dalam firman Allah
yang menetapkan suatu kondisi sebagai syarat, sebab, atau halangan dari penetapan
hukum taklifi.

Hukum wadh'i memiliki keterkaitan yang erat dengan hukum taklifi, baik dalam
bentuk sebab (sabab), yang menghasilkan akibat (musabbab) suatu hukum taklifi, atau
dalam bentuk syarat (syarth), yang memungkinkan berlakunya (masyruth) suatu
hukum taklifi, dan juga dalam bentuk halangan (mani’), yang membuat suatu hukum
taklifi tidak terlaksana (mamnu’). Selain itu, dalam pembahasan hukum wadh'i, terkait
dengan azimah (hukum yang berlaku umum dan dalam keadaan normal), rukhshah
(keringanan), ash-shihah (keabsahan), al-buthlan (pembatalan), dan fasad (kerusakan).

Pembagian hukum wadh’i yaitu;
Sabab

Dalam segi etimologi, '"sabab" merujuk pada tali atau pengikat yang
menghubungkan suatu hal dengan hal lainnya. Dalam terminologi, "sabab" mengacu
pada sesuatu yang dapat dijadikan sebagai dasar atau pangkal adanya suatu hukum,
yang berarti keberadaan sabab membawa terwujudnya suatu hukum.

Sebagai ilustrasi, zawal asy-syams (matahari tenggelam dari titik tertingginya)
dianggap sebagai faktor penentu oleh para ahli syariat, yang menandai dimulainya
waktu shalat Dzuhur. Sebelum terjadi zawal asy-syams, waktu shalat Dzuhur belum
dimulai. Dalam konteks ini, zawal asy-syams menjadi penyebab hukum, sementara
dimulainya waktu shalat Dzuhur menjadi hasilnya, yang dalam bentuk hukum
menetapkan kewajiban untuk menjalankan shalat Dzuhur.

Asy-Syarth

Asy-Syarth, yang sering disebut sebagai syarat, adalah kondisi yang ditetapkan
oleh hukum Islam (syar'i) untuk melengkapi suatu perintah syar'i. Pelaksanaan suatu
perintah syar'i tidak diakui sah kecuali jika memenuhi syarat tersebut. Syarat dan sabab
sama-sama penting karena tanpa keduanya, hukum tidak akan ada. Namun,
perbedaannya terletak pada dampak keberadaan keduanya: keberadaan sabab selalu
menghasilkan hukum, tetapi keberadaan syarat tidak selalu menghasilkan hukum.

Sebagai contoh, keberadaan wudhu adalah syarat untuk sahnya shalat. Ini
berarti bahwa sah atau tidaknya shalat bergantung pada apakah seseorang melakukan
wudhu atau tidak, tetapi hanya memiliki wudhu tidak membuat shalat secara otomatis
menjadi sah. Hal ini karena seseorang yang sudah berwudhu tidak selalu melaksanakan
shalat. Dengan kata lain, keberadaan wudhu tidak selalu menghasilkan sahnya shalat
secara langsung.

Mani’

Dari segi etimologi, "mani'" berarti penghalang. Namun, dalam terminologi
hukum syariah, ini mengacu pada kondisi atau peristiwa yang diatur oleh hukum

1719



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(6), 1714-1721 elSSN: 3024-8140

syariah untuk menjadi penghalang bagi keberlakuan suatu hukum atau untuk
membatalkan hukum tersebut.

Sebagai ilustrasi, kematian seseorang menjadi alasan bagi kerabat atau ahli
warisnya untuk mendapatkan bagian warisan. Dalam situasi ini, terdapat keterkaitan
hukum antara orang yang meninggal dan penerima warisan. Namun, jika kematian
tersebut disebabkan oleh tindakan kriminal seperti pembunuhan yang dilakukan oleh
salah satu ahli waris, maka hak warisnya terhambat. Tindakan pembunuhan menjadi
penghalang bagi ahli waris tersebut untuk menerima bagian warisan dari yang telah
meninggal.

Al-Azimah dan Al-Rukhshah

Al-Azimah adalah kumpulan hukum dasar dalam syariat yang bersifat umum dan
tidak terkait dengan objek, situasi, kondisi, atau individu tertentu. Dalam kata lain, al-
Azimah merupakan kerangka hukum dasar yang tetap tidak mengalami perubahan,
penataan ulang, atau penyederhanaan.

Dari penjelasan tersebut dapat disimpulkan bahwa al-Azimah merujuk pada
hukum syariah yang fundamental dan berlaku untuk semua individu yang memiliki
tanggung jawab agama (mukallaf), serta berlaku dalam berbagai situasi dan waktu.
Contohnya adalah kewajiban menjalankan shalat lima waktu setiap hari dan berpuasa
selama bulan Ramadhan.

Rukhsah adalah istilah yang menggambarkan kelonggaran, kemudahan, dan
keluwesan. Namun, dalam konteks terminologi hukum Islam, itu merujuk pada suatu
hukum yang ditetapkan berbeda dengan ketentuan langsung yang ada karena alasan
tertentu atau situasi khusus. Sebagai contoh, dalam keadaan darurat di mana tidak ada
makanan lain selain daging babi, diperbolehkan untuk memakannya. Keadaan darurat
tersebut merujuk pada situasi di mana nyawa seseorang berada dalam bahaya jika
tidak ada makanan yang dikonsumsi.

Ash-Shihah, Al-Buthlan, dan Al-Fasad

Dalam bahasa Indonesia, istilah "shihhah" diterjemahkan sebagai "sah". Ini
mengacu pada suatu perbuatan yang memiliki sebab, memenuhi segala rukun dan
syarat yang ditetapkan, dan tidak terhalang oleh mani'.

Dalam konteks sebab, istilah "sah" merujuk pada sebuah sabab yang
mengakibatkan munculnya musabbab atau dampak hukum tertentu. Sebagai contoh
dalam sholat wajib, sebab dianggap "sah" jika waktu sholat sudah masuk. Begitu juga,
dalam konteks syarat, istilah "sah" merujuk pada suatu syarat yang pantas untuk
menghasilkan hal yang dipersyaratkan, atau dapat melengkapi sebab atau aspek
tertentu dari suatu hukum.

Butlan, atau yang sering disebut sebagai batal, merujuk pada suatu perbuatan
taklifi yang tidak memenuhi sebab atau syarat, atau meskipun kedua hal tersebut
terpenuhi, namun ada hambatan yang menghalangi pelaksanaannya. Contohnya sholat
maghrib sebelum tergelincirnya matahari atau tidak melakukan wudhu saat hendak
melakukan sholat.

1720



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(6), 1714-1721 elSSN: 3024-8140

Menurut mayoritas ulama, baik dalam bidang ibadah maupun muamalah,
makna batal dan fasad adalah sama, yaitu suatu tindakan tidak sah. Namun, ulama
Hanafi sepakat dengan mayoritas ulama dalam mempertentangkan konsep sah dan
batal dalam bidang ibadah, sementara dalam muamalah, mereka membedakan antara
batal dan fasad. Dengan demikian, dalam konteks tindakan hukum mukallaf dalam
muamalah, baik itu berupa akad atau tindakan hukum pada umumnya, terdapat tiga
istilah yang berbeda: sah, batal, dan fasad.

Kesimpulan dan Saran

Hukum Taklifi adalah perintah Allah yang mencakup pilihan atau tuntutan.
Mayoritas ulama membagi hukum taklifi menjadi lima bagian yang dikenal sebagai al-
ahkam al-khamsah yaitu wajib, haram, mandub, makhruh, dan mubah. Hukum Wadh’|
adalah firman Allah yang berbentuk ketentuan ynga menjadikan sesuatu menjadi
sebab atau syarat atau halangan dari suatu ketetapan hukum Taklifi. Hukum Wadh’l
dibagi menjadi lima bagian yaitu, Sabab, As-Syarth, Mani’, Al-Azimah dan Ar-Rukhshah,
Ash-Shihah Al-Buthlan dan Al-Fasad

Daftar Pustaka

Abdullah, Muhammad Sulaiman. (2004). Al Wadhif Fi Ushul Al Figh. Damaskus: Daras
Salam,.

Al-Juda?’, Abdullah bin Yusuf. (1997). Taysiir ’llm Uhsul Al-Figh. Beirut: Muassasah ar-
Rayyan.

Arief, Ahmad, Darussalam Syamsuddin, and Abdul Syatar. (2022). “Diskursus lllat,
Hikmah Dan Sabab Serta Korelasinya Pada Konstruksi Hukum Islam.”
Comparativa: Jurnal llmiah Perbandingan Mazhab Dan Hukum 3, no. 1 (2022): 51—
69. https://doi.org/10.24239/comparativa.v3i1.35.

Azhari, Fathurrahman Azhari. (2019). Ushul Figh Ekonomi Dan Keuangan Syariah.
Rajawali Press.

Az-Zuhaili, Wahbah. (1999). Al-Wajiiz Fi Ushul Al-Figh. Beirut: Daar al-Fikr.

Bahrudin, Moh. llmu Ushul Figh. (2019). Journal of Chemical Information and Modeling.
Vol. 53.

Dahlan, Rahman. (2019). Ushul Figh. Edited by Achmad Zirzis. 1st, cetakan ed. Jakarta:
Amzah.

Damiri, Ahmad. (2020). “Kaidah Hukum Yang Berkaitan Dengan Rukhsoh Dan Azimah.”
ADLIYA: Jurnal Hukum Dan Kemanusiaan 8, no. 2 (2020): 249-66.
https://doi.org/10.15575/adliya.v8i1.8630.

DS, M. Ridha. (2012). “Pebandingan Hukum Syara’ (Hukum Taklifi Dan Hukum Wadh’i).”
Al-Qisthu:  Jurnal  Kajian  llmu-llmu Hukum 8 (2012):  77-90.
https://ejournal.iainkerinci.ac.id/index.php/algisthu/article/view/1175.

1721



