
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 2, Issue 6, 2024 pp. 1714-1721      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim 
M
a
l
a
n
g
. 

 

Kata Kunci: 

Hukum Taklifi; Hukum 
Wad’i; Al –Hakim; Mahkum 
Fiih; Mahkum Alaih 

 

Keywords: 

Taklifi Law; Wadh’I Law; Al-
Hakim; Mahkum Fiih; 
Mahkum Alaih 

 

 

Ahkam: Hukum Taklifi dan hukum Wadh’i 

 

Ahmad Nastain 
Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: ridhobillah93@gmail.com 
 
 

A B S T R A K 

Hukum syara’ merupakan titah Allah (firman Allah) yang berkaitan 
dengan mukallaf, baik dalam bentuk tuntutan, atau pilihan atau dalam 
bentuk ketentuan yang ditetapkan. Hukum syara’ tersebut dibagi 
menjadi dua yaitu hukum taklifi dan hukum wadh’i. Hukum taklifi 
tersebut berkaitan langsung dengan perbuatan mukallaf sedangkan 
hukum wadh’i tidak berkaitan langsung dengan perbuatan mukallaf. 
Penelitian ini menggunakan metode deskriptif kualitatif dengan 
metode penelitian kepustakaan. Tujuan dari penelitian ini adalah agar 
pembaca memahami maksud yang ada pada pembagian hukum syara’ 
berserta al hakim, mahkum fih, dan mahkum alaih serta mendorong 
pembaca untuk menjalani kehidupan sehari-hari sesuai  kaidah agama 

Islam tersebut.  

A B S T R A C T 

Sharia law is a decree of Allah (the word of Allah) relating to mukallaf, either in the form of iqtidha 
demands, or choice or in the form of stipulated provisions. Shara law is divided into two, namely taklifi 
law and wadh'i law. The taklifi law is directly related to mukallaf deeds while wadh'i law is not directly 
related to mukallaf acts. This research uses qualitative descriptive method with literature research 
method. The purpose of this study is for readers to understand the meaning that exists in the division of 
sharia law along with al hakim, mahkum fih, and mahkum alaih and encourage readers to live their daily 
lives according to the rules of Islam.  

 

 

Pendahuluan  

Para ulama ushul al-fiqh telah mengartikan dan menjelaskan definisi serta 
pembagian hukum syara’. Secara etimologis, hukum merujuk pada suatu keputusan. 
Dalam konteks ulama ushul, hukum diinterpretasikan sebagai perintah syara’ yang 
terkait dengan tindakan individu yang bertanggung jawab (mukallaf), baik dalam 
bentuk tuntutan, pilihan, maupun ketetapan. Definisi hukum syara’ sebagai "seruan 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 1714-1721       eISSN: 3024-8140 

1715 
 

syari’ yang berkaitan dengan semua perbuatan hamba, termasuk tuntutan dan pilihan" 
mencakup lima jenis hukum: wajib, mandub, haram, makruh, dan mubah, yang dikenal 
sebagai "Hukum Taklifi". Selain itu, ada juga aspek lain dari seruan syariah yang 
berhubungan dengan semua perbuatan hamba, termasuk kondisi seperti sabab, 
syarat, mani’, shihah-buthlan-fasad, rukhsah-‘azimah yang dikenal sebagai “Hukum 
wadh’i” ( Fitriani, 2021) 

Menurut ulama ushul, dapat disimpulkan bahwa tidak hanya ada satu jenis 
hukum, melainkan beragam bentuk yang bervariasi tergantung pada konteks dari 
seruan itu sendiri. Hampir semua ulama setuju bahwa hukum syariah dapat dibagi 
menjadi dua bagian, yaitu hukum taklifi dan hukum wadl’iy. Namun, beberapa ulama 
berpendapat bahwa hukum tidak memiliki pembagian yang jelas, melainkan hanya 
terdiri dari Hukum Taklifi. Pendapat yang logis diungkapkan oleh al-Baidlowi dan ulama 
lainnya adalah bahwa menentukan syarat pada suatu hukum adalah menegaskan 
kewajiban, sementara menetapkan penghalang untuk sesuatu merupakan bentuk 
larangan, dan menegaskan keabsahan sesuatu merupakan bentuk izin untuk 
melaksanakan suatu tindakan. Menurut pandangan kelompok ini, substansi dari 
Hukum Wadh'i secara esensial termasuk dalam lingkup Hukum Taklifi, sehingga 
membagi hukum menjadi dua bagian, seperti yang dilakukan oleh mayoritas ulama, 
tidaklah terlalu membantu. Hukum taklifi adalah hukum yang arahannya berkaitan 
dengan tuntutan, larangan, dan pilihan terkait dengan suatu tindakan. 

Pembahasan  

Hukum Taklifi 

Secara etimologis, hukum taklifi berarti hukum yang memberikan beban. Namun, 
dalam istilah, hukum taklifi adalah perintah Allah yang mencakup pilihan dan tuntutan. 
Istilah "hukum taklifi" digunakan karena perintah ini berkaitan langsung dengan 
tindakan individu yang bertanggung jawab, yaitu mereka yang telah mencapai usia 
balig dan memiliki akal sehat. Tuntutan disebutkan karena hukum taklifi mewajibkan 
seorang mukallaf untuk melakukan atau meninggalkan suatu perbuatan secara tegas. 
Contohnya adalah firman Allah SWT dalam Al-Qur'an surah Al-Baqarah, ayat 2:110, yang 
berbunyi: "Dan dirikanlah salat dan tunaikanlah zakat." Tuntutan Allah SWT untuk 
meninggalkan suatu perbuatan juga tergambar dalam firman-Nya dalam Al-Qur'an, 
surat Al-Isra', ayat 17:33, yang berbunyi: "Dan janganlah kamu membunuh jiwa yang 
diharamkan Allah (membunuhnya), melainkan dengan alasan yang benar." Perintah 
Allah SWT ini mencakup pilihan untuk melakukan atau meninggalkan suatu perbuatan. 

Golongan Hanafiah membagi hukum taklifi menjadi tujuh bagian, dengan 
memisahkan perintah yang menuntut pelaksanaan suatu perbuatan dengan tuntutan 
pasti menjadi dua kategori: fardhu dan ijab. Menurut pandangan mereka, perintah 
yang didasarkan pada dalil qath'i, seperti Al-Quran dan hadis mutawatir, disebut 
fardhu. Sebaliknya, jika perintah itu didasarkan pada dalil zhanni, maka disebut ijab. Hal 
yang serupa berlaku untuk larangan. Jika larangan didasarkan pada dalil yang zhanni, 
maka disebut karahah tarhim. Dengan pembagian ini, golongan Hanafiah 
mengelompokkan hukum taklifi menjadi fardhu, ijab, tahrim, karahah tanzih, nadb, dan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 1714-1721       eISSN: 3024-8140 

1716 
 

ibahah. Namun, mayoritas ulama umumnya sepakat untuk mengelompokkan hukum 
menjadi lima bagian seperti yang telah dijelaskan sebelumnya. Kelima jenis hukum ini 
memengaruhi tindakan seorang Mukallaf dan dikenal sebagai al-ahkam al-khamsah 
oleh para ahli fikih, yaitu wajib, haram, mandub, makruh, dan mubah. 

Ijab (wajib) 

Wajib menurut syara’ adalah sesuatu yang diperintahkan Allah Swt untuk 
dikerjakan secara pasti. Wajib adalah perintah yang harus dipatuhi oleh seorang 
Mukallaf sesuai dengan petunjuk yang telah ditetapkan. Melaksanakan wajib akan 
berakibat pada pahala, sementara meninggalkannya akan berdosa. Contoh kewajiban 
meliputi shalat, puasa, membayar zakat, menunaikan haji bagi yang mampu, dan 
berbakti kepada kedua orang tua. 

Wajib dibagi menjadi beberapa macam, yaitu; a) Wajib muthlaq adalah kewajiban 
yang memiliki waktu pelaksanaan yang ditentukan, namun tidak ada hukuman bila 
dilakukan di waktu tertentu selama Mukallaf masih mampu untuk melaksanakannya. 
Sebagai contoh, wajib membayar kafarat sumpah, yang waktu pelaksanaannya tidak 
ditetapkan oleh syariah. b) Wajib muaqqad adalah kewajiban yang memiliki waktu 
pelaksanaan yang ditentukan, dan tidak valid jika dilakukan di luar waktu yang telah 
ditentukan. Contohnya adalah puasa Ramadhan. c) Wajib muwassa' adalah kewajiban 
yang memiliki jangka waktu pelaksanaan lebih panjang daripada waktu yang 
ditentukan untuk pelaksanaannya. Sebagai contoh, waktu shalat lima waktu, di mana 
waktu untuk shalat Isya dari senja hingga subuh. d) Wajib mudhayyaq adalah 
kewajiban yang waktu pelaksanaannya bertepatan dengan waktu kewajiban itu 
sendiri. Sebagai contoh, puasa Ramadhan dimulai dan diakhiri pada waktu yang sama, 
yaitu dari terbit fajar hingga terbenamnya matahari. e) Wajib dzu syahnaini adalah 
kewajiban yang harus dilaksanakan dalam rentang waktu tertentu dan memiliki dua 
sifat, yaitu muwassa' dan mudhayyaq. Ini berarti waktu dimulainya sama dengan waktu 
berakhirnya, dan rentang waktunya cukup panjang. Contoh dari kewajiban ini adalah 
ibadah haji. f) Adalah kewajiban yang Allah Swt perintahkan kepada setiap individu 
yang telah mencapai kewajiban syar'i (mukallaf) untuk melaksanakannya secara 
pribadi. Contohnya adalah shalat, zakat, dan haji. g) Wajib kifayah adalah kewajiban 
yang diperintahkan Allah Swt dan dianggap sudah mencukupi jika dilaksanakan oleh 
sebagian dari mukallaf, baik itu individu maupun kelompok. Contohnya adalah shalat 
jenazah, membangun rumah sakit, dan menjawab salam. h) Wajib muhaddad adalah 
kewajiban yang memiliki standar atau ukuran yang telah ditetapkan dengan jelas. 
Contohnya termasuk shalat dan zakat. i) Wajib ghairu muhaddad adalah kewajiban 
yang tidak memiliki batasan atau ukuran yang jelas menurut agama. Contohnya 
termasuk bersedekah, menolong orang yang dalam kesulitan, dan memberi nafkah 
kepada istri. j) Wajib muayyan adalah kewajiban yang ditetapkan Allah Swt kepada 
individu yang sudah mukallaf untuk dilaksanakan tanpa ditinggalkan. Contohnya 
termasuk shalat lima waktu, puasa, dan membayar harga suatu barang yang dibeli. 
Kewajiban ini tetap menjadi tanggungannya hingga ia melaksanakannya. k) Wajib 
mukhayyar adalah kewajiban yang harus dipenuhi oleh mukallaf dengan memilih salah 
satu dari beberapa pilihan yang diberikan. Sebagai contoh, jika seseorang melanggar 
sumpah, Allah Swt mewajibkannya untuk memberi makan orang miskin, memberi 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 1714-1721       eISSN: 3024-8140 

1717 
 

pakaian, atau memerdekakan budak. Oleh karena itu, seorang mukallaf harus memilih 
salah satu opsi tersebut untuk memenuhi kewajibannya. 

Mandub (sunnah) 

 Mandub menurut syara' adalah perintah Allah Swt untuk dilakukan oleh mukallaf, 
namun tidak bersifat tegas atau wajib. Dengan kata lain, ini merupakan perintah yang 
disarankan atau dianjurkan, tetapi tidak mencapai tingkat kewajiban.  

 Ini adalah tindakan yang jika dilakukan oleh seorang mukallaf, akan memperoleh 
ganjaran dari Allah Swt. Namun, tidak ada ancaman dari-Nya jika ditinggalkan, yang 
biasa dikenal sebagai "Nadb" atau sunnah. Contoh-contohnya meliputi memberi 
sedekah, berpuasa pada hari Senin dan Kamis, dan sebagainya. 

 Sunnah (mandub) dibagi menjadi menjadi beberapa macam, yaitu; a)  Sunah 
muakkadah adalah perbuatan yang sangat dianjurkan karena sering dilakukan dan 
jarang ditinggalkan oleh Rasulullah. Contohnya adalah adzan, shalat berjamaah, dan 
berkumur ketika berwudhu. b) Sunah ghairu muakkadah adalah perbuatan yang 
dilakukan oleh Rasulullah Saw, namun tidak menjadi kebiasaan. Contohnya termasuk 
shalat sunah sebelum shalat lima waktu dan berpuasa pada hari Senin dan Kamis setiap 
minggu. c) Sunah hadyu adalah perbuatan yang sangat dianjurkan untuk dilakukan 
karena memberikan manfaat yang besar, dan meninggalkannya dianggap kurang 
tepat. Contohnya adalah shalat hari raya. d) Sunah zaidah adalah sunah yang jika 
dilakukan oleh mukallaf dianggap baik, tetapi jika ditinggalkan tidak mendapat dosa. 
Ini merujuk pada perbuatan yang dicontohkan oleh Nabi Muhammad Saw dan 
dianggap baik untuk ditiru, namun tidak ada hukuman bagi mereka yang memilih untuk 
tidak melakukannya. Contohnya adalah mengikuti kebiasaan sehari-hari Nabi seperti 
makan dan minum. e) Sunah nafal adalah perbuatan yang dituntut sebagai tambahan 
bagi ibadah wajib. Ini termasuk tindakan yang dilakukan secara sukarela sebagai 
pelengkap dari kewajiban ibadah yang telah ditetapkan. Contohnya adalah sholat 
dhuha, sholat istikharah. 

Tahrim (haram) 

 Haram adalah perintah yang tegas dari Allah Swt untuk tidak melakukan dengan 
pasti. Akibatnya, melanggarnya akan menimbulkan dosa dan kehinaan, sementara 
meninggalkannya akan membawa pahala dan kemuliaan. Contoh perintah haram 
antara lain berzina, mencuri, membunuh tanpa hak, dan memperoleh harta dengan 
cara yang zalim. 

 Haram dibagi menjadi dua yairu; a) Haram lidzati merujuk pada keharaman yang  
membawa kerusakan bagi kehidupan manusia dan telah ditetapkan sebagai haram 
oleh syariat sejak awal. Ini termasuk perbuatan yang merugikan aspek agama, jiwa, 
akal, harta, dan keturunan manusia. Contoh-contohnya mencakup berzina, 
mengkonsumsi bangkai, dan minum arak. b) Haram lighairih adalah ketentuan 
keharaman yang ditegaskan oleh syariat karena pengaruh dari faktor eksternal atau 
karena keberadaan suatu kondisi tertentu yang mengubah suatu perbuatan yang pada 
awalnya tidak diharamkan menjadi haram. Contohnya termasuk melakukan shalat 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 1714-1721       eISSN: 3024-8140 

1718 
 

dengan memakai pakaian yang diperoleh dari hasil mencuri, terlibat dalam transaksi 
jual beli yang melibatkan unsur penipuan, dan sebagainya. 

Karahah  (makruh) 

 Makruh adalah instruksi yang mengarahkan seseorang untuk menghindari suatu 
perbuatan, namun larangan ini tidak bersifat pasti atau tegas. Sebagai contoh, dalam 
firman Allah Swt dalam surat al-Jumuah, 

ِ وَذَ رُوْا الْبَيْعَ  لَوَةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعةَِ فَاسْعَوْا إلَِى ذِكْرِ اللََّّ  إِذاَ نوُْدِىَ لِلصَّ

 "Apabila diseru untuk menunaikan shalat Jum’at, maka bersegeralah kamu kepada 
mengingat Allah Swt dan tinggalkanlah jual beli."  

Di sini, "tinggalkanlah jual beli" menunjukkan larangan untuk melakukan transaksi jual 
beli saat sedang diseru untuk menunaikan shalat Jum’at. Namun, larangan ini tidak 
bersifat haram karena terdapat sebab di luar dari pekerjaan tersebut. Sehingga, 
larangan ini hanya memakruhkan, bukan mengharamkan. 

 Ulama Hanafiyah membagi makruh menjadi dua bagian yaitu; a) Makruh tahrim 
adalah larangan dalam syariat, namun berdasarkan dalil yang melarang dengan dugaan 
(zhanni), seperti larangan meminang wanita yang sudah dipinang oleh orang lain. 
Menurut mayoritas ulama, makruh tahrim ini dianggap memiliki hukum yang setara 
dengan haram. b) Makruh tanzih adalah sesuatu yang disarankan oleh syariat untuk 
dihindari, seperti mengkonsumsi daging kuda dan susunya pada saat perang. 

Ibahah  (mubah) 

Mubah adalah tindakan yang syariat memberi kebebasan kepada individu untuk 
melakukan atau meninggalkannya. Jika seseorang memilih untuk melakukan atau 
tidak, tidak ada pahala atau dosa yang diberikan. Beberapa ulama menjelaskan mubah 
sebagai tindakan yang tidak mendapatkan pujian atau kritikan jika dilakukan atau tidak. 
Menurut sebagian ulama, hukum mubah sama dengan halal dan jaiz (boleh). Contoh 
tindakan mubah meliputi makan, minum, dan berpakaian yang halal. 

Mubah dibagi menjadi dua yaitu; a) Perbuatan mubah yang menuju kepada 
yang wajib memiliki status meninggalkannya yang hanya mubah secara sebagian, 
tetapi menjadi wajib untuk dilakukan secara keseluruhan. Sebaliknya, 
meninggalkannya secara keseluruhan dianggap sebagai haram. Sebagai contoh, 
makan, minum, dan menikah; sebagian adalah mubah, tetapi menjadi wajib dalam 
keseluruhan. Oleh karena itu, meninggalkan makan dan minum secara terus-menerus 
dianggap sebagai haram. b) Perbuatan mubah yang cenderung kepada yang haram 
memiliki status pelaksanaannya yang hanya diperbolehkan sebagian, tetapi menjadi 
haram jika dilakukan secara penuh. Sebaliknya, meninggalkannya sepenuhnya 
dianggap sebagai kewajiban. Sebagai contoh, bermain dan bernyanyi dengan cara 
yang tidak bermusuhan atau melibatkan perjudian, serta nyanyian yang tidak 
memprovokasi orang untuk melakukan dosa; secara sebagian adalah diperbolehkan, 
tetapi jika dilakukan secara berlebihan, dianggap sebagai perbuatan yang haram. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 1714-1721       eISSN: 3024-8140 

1719 
 

Hukum Wadh’i 

Dalam konteks definisi hukum syariah, "al-wadh'i", yang berasal dari kata 
"wadh'", menggambarkan proses peletakan sesuatu menjadi bagian dari hukum 
syariah. Sementara itu, "hukum wadh'i" mengacu pada ketentuan dalam firman Allah 
yang menetapkan suatu kondisi sebagai syarat, sebab, atau halangan dari penetapan 
hukum taklifi. 

Hukum wadh'i memiliki keterkaitan yang erat dengan hukum taklifi, baik dalam 
bentuk sebab (sabab), yang menghasilkan akibat (musabbab) suatu hukum taklifi, atau 
dalam bentuk syarat (syarth), yang memungkinkan berlakunya (masyruth) suatu 
hukum taklifi, dan juga dalam bentuk halangan (mani’), yang membuat suatu hukum 
taklifi tidak terlaksana (mamnu’). Selain itu, dalam pembahasan hukum wadh'i, terkait 
dengan azimah (hukum yang berlaku umum dan dalam keadaan normal), rukhshah 
(keringanan), ash-shihah (keabsahan), al-buthlan (pembatalan), dan fasad (kerusakan). 

Pembagian hukum wadh’i yaitu;  

Sabab 

 Dalam segi etimologi, "sabab" merujuk pada tali atau pengikat yang 
menghubungkan suatu hal dengan hal lainnya. Dalam terminologi, "sabab" mengacu 
pada sesuatu yang dapat dijadikan sebagai dasar atau pangkal adanya suatu hukum, 
yang berarti keberadaan sabab membawa terwujudnya suatu hukum. 

 Sebagai ilustrasi, zawal asy-syams (matahari tenggelam dari titik tertingginya) 
dianggap sebagai faktor penentu oleh para ahli syariat, yang menandai dimulainya 
waktu shalat Dzuhur. Sebelum terjadi zawal asy-syams, waktu shalat Dzuhur belum 
dimulai. Dalam konteks ini, zawal asy-syams menjadi penyebab hukum, sementara 
dimulainya waktu shalat Dzuhur menjadi hasilnya, yang dalam bentuk hukum 
menetapkan kewajiban untuk menjalankan shalat Dzuhur. 

Asy-Syarth 

Asy-Syarth, yang sering disebut sebagai syarat, adalah kondisi yang ditetapkan 
oleh hukum Islam (syar'i) untuk melengkapi suatu perintah syar'i. Pelaksanaan suatu 
perintah syar'i tidak diakui sah kecuali jika memenuhi syarat tersebut. Syarat dan sabab 
sama-sama penting karena tanpa keduanya, hukum tidak akan ada. Namun, 
perbedaannya terletak pada dampak keberadaan keduanya: keberadaan sabab selalu 
menghasilkan hukum, tetapi keberadaan syarat tidak selalu menghasilkan hukum. 

Sebagai contoh, keberadaan wudhu adalah syarat untuk sahnya shalat. Ini 
berarti bahwa sah atau tidaknya shalat bergantung pada apakah seseorang melakukan 
wudhu atau tidak, tetapi hanya memiliki wudhu tidak membuat shalat secara otomatis 
menjadi sah. Hal ini karena seseorang yang sudah berwudhu tidak selalu melaksanakan 
shalat. Dengan kata lain, keberadaan wudhu tidak selalu menghasilkan sahnya shalat 
secara langsung. 

Mani’ 

Dari segi etimologi, "mani'" berarti penghalang. Namun, dalam terminologi 
hukum syariah, ini mengacu pada kondisi atau peristiwa yang diatur oleh hukum 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 1714-1721       eISSN: 3024-8140 

1720 
 

syariah untuk menjadi penghalang bagi keberlakuan suatu hukum atau untuk 
membatalkan hukum tersebut.  

Sebagai ilustrasi, kematian seseorang menjadi alasan bagi kerabat atau ahli 
warisnya untuk mendapatkan bagian warisan. Dalam situasi ini, terdapat keterkaitan 
hukum antara orang yang meninggal dan penerima warisan. Namun, jika kematian 
tersebut disebabkan oleh tindakan kriminal seperti pembunuhan yang dilakukan oleh 
salah satu ahli waris, maka hak warisnya terhambat. Tindakan pembunuhan menjadi 
penghalang bagi ahli waris tersebut untuk menerima bagian warisan dari yang telah 
meninggal. 

Al-Azimah dan Al-Rukhshah 

Al-Azimah adalah kumpulan hukum dasar dalam syariat yang bersifat umum dan 
tidak terkait dengan objek, situasi, kondisi, atau individu tertentu. Dalam kata lain, al-
Azimah merupakan kerangka hukum dasar yang tetap tidak mengalami perubahan, 
penataan ulang, atau penyederhanaan. 

Dari penjelasan tersebut dapat disimpulkan bahwa al-Azimah merujuk pada 
hukum syariah yang fundamental dan berlaku untuk semua individu yang memiliki 
tanggung jawab agama (mukallaf), serta berlaku dalam berbagai situasi dan waktu. 
Contohnya adalah kewajiban menjalankan shalat lima waktu setiap hari dan berpuasa 
selama bulan Ramadhan. 

Rukhsah adalah istilah yang menggambarkan kelonggaran, kemudahan, dan 
keluwesan. Namun, dalam konteks terminologi hukum Islam, itu merujuk pada suatu 
hukum yang ditetapkan berbeda dengan ketentuan langsung yang ada karena alasan 
tertentu atau situasi khusus. Sebagai contoh, dalam keadaan darurat di mana tidak ada 
makanan lain selain daging babi, diperbolehkan untuk memakannya. Keadaan darurat 
tersebut merujuk pada situasi di mana nyawa seseorang berada dalam bahaya jika 
tidak ada makanan yang dikonsumsi. 

Ash-Shihah, Al-Buthlan, dan Al-Fasad 

Dalam bahasa Indonesia, istilah "shihhah" diterjemahkan sebagai "sah". Ini 
mengacu pada suatu perbuatan yang memiliki sebab, memenuhi segala rukun dan 
syarat yang ditetapkan, dan tidak terhalang oleh mani'. 

Dalam konteks sebab, istilah "sah" merujuk pada sebuah sabab yang 
mengakibatkan munculnya musabbab atau dampak hukum tertentu. Sebagai contoh 
dalam sholat wajib, sebab dianggap "sah" jika waktu sholat sudah masuk. Begitu juga, 
dalam konteks syarat, istilah "sah" merujuk pada suatu syarat yang pantas untuk 
menghasilkan hal yang dipersyaratkan, atau dapat melengkapi sebab atau aspek 
tertentu dari suatu hukum. 

Butlan, atau yang sering disebut sebagai batal, merujuk pada suatu perbuatan 
taklifi yang tidak memenuhi sebab atau syarat, atau meskipun kedua hal tersebut 
terpenuhi, namun ada hambatan yang menghalangi pelaksanaannya. Contohnya sholat 
maghrib sebelum tergelincirnya matahari atau tidak melakukan wudhu saat hendak 
melakukan sholat. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 1714-1721       eISSN: 3024-8140 

1721 
 

Menurut mayoritas ulama, baik dalam bidang ibadah maupun muamalah, 
makna batal dan fasad adalah sama, yaitu suatu tindakan tidak sah. Namun, ulama 
Hanafi sepakat dengan mayoritas ulama dalam mempertentangkan konsep sah dan 
batal dalam bidang ibadah, sementara dalam muamalah, mereka membedakan antara 
batal dan fasad. Dengan demikian, dalam konteks tindakan hukum mukallaf dalam 
muamalah, baik itu berupa akad atau tindakan hukum pada umumnya, terdapat tiga 
istilah yang berbeda: sah, batal, dan fasad. 

Kesimpulan dan Saran  

Hukum Taklifi adalah perintah Allah yang mencakup pilihan atau tuntutan. 
Mayoritas ulama membagi hukum taklifi menjadi lima bagian yang dikenal sebagai al-
ahkam al-khamsah yaitu wajib, haram, mandub, makhruh, dan mubah. Hukum Wadh’I 
adalah firman Allah yang berbentuk ketentuan ynga menjadikan sesuatu menjadi 
sebab atau syarat atau halangan dari suatu ketetapan hukum Taklifi. Hukum Wadh’I 
dibagi menjadi lima bagian yaitu, Sabab, As-Syarth, Mani’, Al-Azimah dan Ar-Rukhshah, 
Ash-Shihah Al-Buthlan dan Al-Fasad 

Daftar Pustaka  

Abdullah, Muhammad Sulaiman. (2004). Al Wadhif Fi Ushul Al Fiqh. Damaskus: Daras 
Salam,. 

Al-Judai’, Abdullah bin Yusuf.  (1997). Taysiir ’Ilm Uhsul Al-Fiqh. Beirut: Muassasah ar-
Rayyan. 

Arief, Ahmad, Darussalam Syamsuddin, and Abdul Syatar. (2022). “Diskursus Illat, 
Hikmah Dan Sabab Serta Korelasinya Pada Konstruksi Hukum Islam.” 
Comparativa: Jurnal Ilmiah Perbandingan Mazhab Dan Hukum 3, no. 1 (2022): 51–
69. https://doi.org/10.24239/comparativa.v3i1.35. 

Azhari, Fathurrahman Azhari. (2019). Ushul Fiqh Ekonomi Dan Keuangan Syariah. 
Rajawali Press. 

Az-Zuhaili, Wahbah. (1999). Al-Wajiiz Fi Ushul Al-Fiqh. Beirut: Daar al-Fikr. 

Bahrudin, Moh. Ilmu Ushul Fiqh. (2019). Journal of Chemical Information and Modeling. 
Vol. 53. 

Dahlan, Rahman.  (2019). Ushul Fiqh. Edited by Achmad Zirzis. 1st, cetakan ed. Jakarta: 
Amzah. 

Damiri, Ahmad. (2020). “Kaidah Hukum Yang Berkaitan Dengan Rukhsoh Dan Azimah.” 
ADLIYA: Jurnal Hukum Dan Kemanusiaan 8, no. 2 (2020): 249–66. 
https://doi.org/10.15575/adliya.v8i1.8630. 

DS, M. Ridha. (2012). “Pebandingan Hukum Syara’ (Hukum Taklifi Dan Hukum Wadh’i).” 
Al-Qisthu: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Hukum  8 (2012): 77–90. 
https://ejournal.iainkerinci.ac.id/index.php/alqisthu/article/view/1175. 

 


