Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elSSN: 3024-8140
Volume 2, Issue 12, 2024 pp. 774-781 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Ekplorasi mendalam : Tradisi Tabot dalam kearifan lokal
Bengkulu

Andika

Program Studi Psikologi, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail : andika20030103@gmail.com

Kata Kunci: ABSTRAK

Artikel ini bertujuan untuk memberikan pemahaman yang mendalam
tentang tradisi tabot dalam kearifan lokal Bengkulu. Mulai dari
pendahuluan yang menjelaskan relevansi tradisi ini dalam budaya
Bengkulu, hingga pembahasan tentang sejarah, makna unsur-unsur
Keywords: penting, dan dampak sosialnya. Artikel ini menggunakan metode
library research yakni dengan mengumpulkan serta mengolah data
dari berbagai sumber literatur baik jurnal maupun buku. Penelitian ini
lebih cenderung pada penelitian deskriptif yang mana didalam kajian
ini mendeskripsikan tentang eksistensi tradisi Tabot serta hasil data
yang didapat dari berbagai sumber untuk dipaparkan sebagai hasil
karya tulis. Dari hasil penelitian menunjukkan bahwa Upacara Tabot di
Bengkulu merupakan tradisi turun temurun yang dilakukan setiap tahun dan dijadikan sebagai aset
daerah. Upacara tabot adalah dilakukan dengan beberapa ritual, setiap ritual terselip makna dan pesan
serta menceritakan sejarah atau cerita.

upacara tabot; ritual;
Bengkulu; eksistensi ritual
tabot; makna ritual tabot.

tabot ceremonyj; ritual;
Bengkulu; existence of
tabot ritual; meaning of
tabot ritual.

ABSTRACT

This article aims to provide an in-depth understanding of the tabot tradition in Bengkulu's local wisdom.
Starting from an introduction explaining the relevance of this tradition in Bengkulu culture to a discussion
of history, the meaning of important elements, and its social impact. This article uses the library research
method by collecting and processing data from various literary sources, both journals and books. This
research tends more towards descriptive research, which in this study describes the existence of the
Tabot tradition and the results of data obtained from various sources to be presented as written work.
The research results show that the Tabot Ceremony in Bengkulu is a tradition passed down from
generation to generation which is carried out every year and is used as a regional asset. The tabot
ceremony is carried out with several rituals, each ritual contains a meaning and message and tells a history
or story.

Pendahuluan

Tabot termasuk dari kesenian khas Bengkulu yang masih dilestarikan dan
berkembang sampai saat ini. Perayaan tabot Bengkulu diselenggarakan setiap tahunnya
pada tanggal 1 sampai 10 Muharram. Selama sepuluh hari, festival ini disajikan dengan
beragam acara mulai dari yang formal atau sakral yaitu upacara ritual tabot sampai acara
yang non formal dimana masyarakat bisa menikmati kreasi seni dan budaya tradisional
Bengkulu. Perayaan tabot di Bengkulu bukan hanya sekedar ritual tetapi juga sebagai
perayaan menyambut tahun baru islam.

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-INC-SA license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik 1brahim Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(12), 774-781 elSSN: 3024-8140

Dalam ritual tabot sendiri Memiliki beberapa tahapan, setiap tahapannya terselip
makna-makna yang sangat mendalam. Banyak nilai-nilai yang terkandung didalamnya
dan sangat relevan dengan kehidupan sosial masyarakat. Dalam pelaksanaan kegiatan
ritual tabot ini masyarakat bengkulu sangat berantusias dan saling toleransi untuk bisa
membuat acara ini berjalan dengan baik. Tanpa adanya antuasias dari masyarakat
mungkin tradisi ini perlahan-lahan akan memudar. Hal ini sudah tertanam dalam benak
masyarakat bengkulu, semakin dibudayakan semakin mensejahterakan rakyat.

Pembahasan

Sejarah dan Asal Usul Tradisi Tabot

Tradisi Tabot merupakan bagian dari kebudayaan masyarakat Bengkulu,
Indonesia. Tradisi ini bermula dari pengaruh budaya Melayu dan Islam yang merasuki
kehidupan masyarakat setempat sejak abad ke 19. Sejarah tradisi Tabot dikaitkan
dengan peristiwa tragis di masa lalu, khususnya kisah pahlawan umat Islam, Imam
Husain. Sekitar waktu ini, terjadi peristiwa yang dikenal dengan Pertempuran Karbala
pada abad ke-7 Masehi. Imam Husain, cucu Nabi Muhammad SAW, syahid dalam
pertempuran tersebut tepatnya pada tanggal 10 Muharam 61 Hijriah (681 M). Yang mana
tradisi Tabot di Bengkulu merupakan bentuk penghormatan dan peringatan terhadap
kepahlawanan Imam Husain.

Kata Tabot sendiri berasal dari kata Arab, yang memiliki makna kotak kayu atau
peti yang berisikan kitab Taurat Bani Israil, mereka mempercayai jika muncul akan
mendapatkan kebaikan, namun jika hilang maka sebaliknya (Fallahnda, 2019).
Sedangkan dalam lingkungan Syiah, tabot merupakan elemen penting dari ritual yang
dikenal sebagai takziyya. Sama halnya dengan ritual tabot di Bengkulu, taqziyya
merupakan salah satu bentuk duka cita untuk memperingati meninggalnya seorang
imam Syiah, dan khususnya merupakan seruan atas meninggalnya Imam Husein, sebagai
ungkapan rasa duka bagi mereka yang terkena musibah dan hal ini untuk
mengungkapkan rasa duka kita. turut berduka cita bagi mereka yang terbunuh. di
belakang. Takziyah ini sebenarnya dipentaskan sebagai lakon tentang tragedi sejarah,
peristiwa keagamaan, bencana, dan kesyahidan para imam Syi'ah, yang di dalamnya
digunakan tabot (benda berbentuk kuburan) (Handayani, 2013:242).

Awal mula tradisi upacara Tabot di Bengkulu berkaitan dengan penyebaran islam
ke Nusantara dari Jazirah Arab (Madinah-Karbala Irak Iran) sejak abad ke 7 M melalui
laut Arabia. Rombongan ini sampai di Bengkulu pertama kali dan berlabuh Bandar
Sungai Serut pada hari kamis 5 Januari tahun 1336 M. 18 Jumadil Awwal 736 H. Ritual
Tabot di Bungkulu dikaitkan dengan Maulana Igsad pada tahun 1336. Tradisi ini
dilanjutkan oleh Bakar dan Imam Sobari. Namun belum diketahui silsilah ketiga orang
tersebut. Perayaan Tabot dilanjutkan oleh Syah Bedan dan putranya Burhanuddin Imam
Sengolo. Pada era berikutnya, keturunan Imam Sengolo tetap mempertahankan dan
meneruskan tradisi Tabot di Bengkulu. Meskipun kita tidak dapat menemukan rangkaian
sejarah para pionir Tabot mulai dari Maulana Igsad, Bakar dan Imam Sobari, namun
silsilah dari Syah Bedan hingga Imam Sengoro memang ada. Tradisi ini diturunkan dari

775



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(12), 774-781 elSSN: 3024-8140

generasi ke generasi. Mereka yang mewarisinya biasa juga disebut dengan komunitas
keluarga Tabot. Mereka bertanggung jawab menjadi tuan rumah upacara Tabot
(Fallahnda, 2019).

Namun ada pula yang mengatakan bahwa tradisi ritual Tabot di Bengkulu
kemungkinan besar dimulai pada masa pembangunan Benteng Marlborough. Pelopor
dari upacara Tabot Bengkulu adalah para buruh yang dibawa ke Bengkulu oleh Inggris
(East India Company) dari Madras dan Bengal (India selatan) pada tahun 1336 untuk
membangun benteng. Namun, sebagian pekerja tersebut kembali ke kampung
halamannya di India setelah pembangunan benteng selesai, sedangkan sebagian
pekerja tetap tinggal di Bungkulu. Mereka dan keturunannya kemudian berasimilasi
dengan penduduk setempat. Keturunan mereka kini dikenal dengan nama suku Sipai
(Handayani, 2013).

Perkembangan Tradisi Tabot dari Masa ke Masa dan Perannya dalam Budaya Lokal

Tradisi Tabot telah mengalami perkembangan sampai saat ini. Pada masa Orde
Baru, upacara Tabot terdiri dari bangunan Tabot sakral dan bangunan Tabot
pembangunan, yang merupakan replika peti mati dari kayu atau bambu. Tabot
kemudian diarak di sekitar kota dan dibawa ke laut untuk dihanyutkan (Lazmifha, 2013).

Selain aspek keagamaan, Tradisi Tabot juga mengintegrasikan elemen-elemen
budaya lokal. Seni, musik, dan tarian tradisional Bengkulu menjadi bagian tak
terpisahkan dari perayaan Tabot, memberikan warna dan keberagaman pada upacara
ini. Inklusi unsur-unsur budaya lokal ini memperkaya pengalaman masyarakat dalam
merayakan tradisi warisan mereka.

Tidak hanya memiliki nilai keagamaan dan budaya, Tradisi Tabot juga memberikan
dampak positif dalam sektor pariwisata. Setiap tahun, wisatawan lokal dan
mancanegara datang untuk menyaksikan keindahan dan keunikan perayaan Tabot. Hal
ini tidak hanya menciptakan peluang ekonomi bagi masyarakat setempat tetapi juga
membantu melestarikan dan memperkenalkan tradisi ini ke dunia luar.

Lebih dari sekedar upacara tahunan, Tradisi Tabot menguatkan identitas lokal
masyarakat Bengkulu. Sebagai simbol keberagaman dan persatuan dalam perbedaan,
Tabot menjadi jembatan yang menghubungkan masyarakat dalam semangat
kebersamaan dan solidaritas. Dengan demikian, perkembangan Tradisi Tabot
mencerminkan adaptasi yang harmonis antara aspek keagamaan, budaya lokal, dan
dampak positifnya dalam memperkaya kehidupan masyarakat Bengkulu.

Rangkaian Ritual Tabot Mempunyai Makna Penting

Tabot merupakan upacara seni dan budaya pada dasarnya yang dilestarikan sejak
zaman dahulu dan menjaga nilai kesenian tradisi Bengkulu, diperingati setiap tanggal 1 -
10 Muharram yang di dalamnya dilaksanakan beberapa ritual

1. Mengambik Tanah (Ambil Tanah)

Pada tahapan ini merupakan proses pengambilan tanah sebanyak segenggam
tangan yang dilakukan pada dua tempat yaitu pantai Nala dan Tapak Paderi, dua
tempat ini disebut keramat Tabot atau tempat yang dianggap bersih dan suci, namun
dalam tahapan mengambik tanah tidak dilakukan oleh sembarang orang karena yang

776



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(12), 774-781 elSSN: 3024-8140

melakukan ini merupakan pewaris tabut (Tabut Imam Senggolo). Ritual ini biasanya
diawali dengan salam, membaca shalawat nabi, membaca surah Al -fatihah, Al-Ikhlas,
An-Nas, Al-Falag dan Ayat Kursi dan beberapa doa dan sholawat yang harus
dibacakan. Tahapan ini bermakna atau memberikan kita peringatan dan
mengingatkan bahwa sesungguhnya sebagai manusia kita diciptakan oleh tanah dan
akan kembali menjadi tanah, dan menyadarkan bahwa kehidupan di dunia akan
berakhir dan kita akan kembali kepada sang pencipta yaitu Allah SWT. Adapun
pelengkap tahap Mengambik Tanah ini yaitu beberapa sesajen bubur merah, gula
merah, sirih tujuh subang, rokok tujuh batang, air kopi pahit, air jahe, air susu murni,
air cendana, dan air selasi, ini merupakan bentuk prinsip dakwa antar budaya yang
menegakan etika atas dasar kearifan budaya (Kurniawan, Dkk, 2022). Tanah yang di
ambil tadi akan disiram air sesajen tersebut lalu di bungkus kain putih ini merupakan
simbol bahwa kita akan dibungkus oleh kain kafan.

2. Duduk Penja

Tahapan ini dilaksanakan pada pukul 16:00 selama dua hari yaitu tanggal 4 dan
5 Muharram. Penja merupakan jari-jari yang berbentuk jari-jari tangan yang terbuat
dari tembaga serta disimpan di atas rumah sekurang-kurangnya selama satu tahun
(Renta, 2011). Tahapan ini memili makna atau sebuah simbol penghormatan terhadap
Amir-Husein menganjurkan kepada umat supaya selalu mensucikan diri kita, yang
berawalan dari mensucikan tangan karena tangan merupakan tempat yang mebuat
kotor maupun bersih baik lahir dan batin.

3. Menijara (Perjalanan panjang di malam hari)

Tahapan ini dilakukan mulai pukul 19.30 WIB bertepatan tanggal 5 dan 6
Muharram. Ini dilaksanakan bertujuan untuk menjalin siaturahmi atau konsolidasi
antar sesama. Menjara ini merupakan kegiatan kelompok tabot bersilaturahmi ke
kelompok tabot yang lainnya dalam perjalanan antar kelompok saling bercerita
tentang kenangan dan harapan.

4. Arak Penja (arak jari-jari) dan arak Sorban

Waktu pelaksanaan arak penja dilaksanakan pukul 19.30 WIB tangga 7
Muharram sedangkan arak sorban dilakukan pukul 16.00 WIB abis salat Ashar di
tanggal 8 Muharram. Arak Penja dialakukan dengan cara meletakan penja didudukan
di bagian atas Tabot Coki. Sedangkan arak sorban merupakan alat aksesoris yang
digunakan sebagai ikat penutup kepala lalu dihiasi oleh rangkaian bunga-bunga
plastik kemudian diarak bersamaan dengan Penja di waktu malam harinya. Pada
tahapan inimemberitahukan kepada kita sorban dan jari-jari tangan Husain yang telah
ditemukan di Padang Karbala (Sepiolita, Dkk, 2017). Tahapan-tahapan ini merupakan
bentuk menanamkan etika dibuktikan melalui bentuk adanya pemberitahuan kepada
kalayak bahwa jari-jari tangan dan sorban telah ditemukan yang kita ketahui bahwa
secara sejarah tertulis jasad husein terpisah-pisah karena peperangan yang terjadi
pada saat itu.

777



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(12), 774-781 elSSN: 3024-8140

5. Gam/tenang berkabung

Gam dilaksanakan dimulai pukul 16.00 WIB pada tanggal Muharram. Gam ini
merupakan hari atau proses dimana tidak boleh adanya bunyi-bunyi misalnya bunyi
musik sampai Tabot Naik Pangkek (suatu kegiatan menyusun bangunan puncak
Tabot dengan bagian bangunan Tabot Gedang). Pada proses ini di artikan sebagai
bagian dari prinsip ketauhidan karena pada ritual ini kita di perintahkan agar khusyuk
dan tenang, mengajarkan kepada kita saat kita melakukan pribadatan kita harus
khusyuk, tenang, damai supaya ketika melaksanakan ibadah dengan hasil yang baik.

6. Arak Gedang

Sebelum memulai tahapan ini, pada pukul 16.00 tanggal 9 Muharram Tabot di
bawa menuju Gerga untuk Soja dan Penja menaikannya di atas Tabot karena akan
diarak menuju tanah lapang yang disana semua tabot-tabot akan bersanding.
Kemudian pukul 19.00 WIB dimulai dengan pelepasan tabut bersanding dari tempat
masing-masing dilanjutkan dengan Arak Gedang yakni kelompok tabot berjalan dari
tempat masing-masing secara bersamaan dengan rute yang telah di tentukan ketika
di jalan kelompok tabot bertemu sehingga membentuk pawai besar sampai menuju
ke lapangan utama. Arak Gedang juga merupakan malam puncak dalam acara tabot
ini, dan acara yang paing ditunggu oleh masyarakat Bengkulu. Tahapan ini bermakna
memberikan pelajaran kepada masyarakat tentang kebersamaan saling
bergandengan untuk menuju ke tujuan bersama, kita sebagai manusia tidak bisa
hidup sendiri-sendiri sehingga harus tolong-menolong dan saling menjaga antar
sesama.

7. Tabot Tebuang

Tabot Tebuang dilaksanakan pada tanggal 10 Muharram pukul 08.00 WIB semua
tabot kembali diarak menuju ke tempat Karabela atau akan di buang. Sebelum tabot-
tabot di arak kembali semuanya memberi penghormatan kepada Tabot Imam dan
Tabot Bangsal kemudian juru kunci yang berada di gerbang pintu Karabela
menyambut semua arakan tabot. Sebelum masuk akan diadakan upacara guna
meluruskan semua jika ada yang bengkok, memberitahu dan memperbaiki mana
yang salah, setelahnya semua tabot akan diarak menuju komplek pemakaman
Karabela di sini diadakan kembali upacara yaitu upacara penyerahan tabot kepada
leluhur Syiah dan Abdullah (Kurniawan dan Jamiah, 2022). Tahapan ini bermakna
mengajarkan kepada masyarakat sebagai makhluk Allah untuk tetap kepada sang
pencipta, dan juga acara tabot ini mengingatkan bahwa kita manusia pasti tidak
pernah lepas dari kesalahan dan khilaf di akhir tahapan tabot memberitahukan
kepada kita agar tidak lupa untuk mengintropeksi diri dan memperbaiki diri dalam hal
meluruskan niat dan saling mengingatkan.

Tingkat Partisipasi Masyarakat dan Dampak Sosial Tradisi Tabot

Keanekaragaman suku mewarnai keragaman budaya masyarakat Bengkulu.
Keragaman budaya pada masyarakat Bengkulu ini terus tumbuh hingga saat ini bahkan
menjadikan suatu hegemoni bagi masyarakat di tengah percaturan budaya. Masyarakat

778



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(12), 774-781 elSSN: 3024-8140

Bengkulu bersatu dalam meletarikan budayanya meskipun dilatarbelakangi oleh
beraneka ragam suku, bahasa, adat istiadat tetapi tetap terlihat pada eksisnya dalam
tradisi tabot Bengkulu ini. Keberagaman suku, agama, dan budaya yang ada ditunjang
dengan toleransi yang tinggi, perayaan tabot bisa berjalan setiap tahunnya dan hal yang
sangat ditunggu-tunggu oleh masyarakat Bengkulu baik dari dalam maupun luar. Dalam
penanaman investasi Bengkulu termasuk daerah yang tepat, karena Bengkulu
mempunyai daya tarik bagi wisatawan dalam maupun luar.

Eksistensi upacara tabot sampai saat ini masih ada salah satu faktornya karena
nilai-nilai ekonomi yang sudah tertanam dalam benak masyarakat, jadi sudah terpikirkan
apa yang akan mereka suguhkan, apa yang akan dijual sehingga menghasilkan
keberuntungan bagi masyarakat dan sekitarnya. Masyarakat sangat menanti festival
atau upacara tabut karena memang upacara ini merupakan suatu hal yang harus
diapresiasi, semakin dibudayakan semakin mensejahterakan masyarakatnya (Sari, 2019).

Upacara tabot tidak hanya milik masyarakat Bengkulu saja, melainkan upacara ini
sudah menjadi aset nasional untuk menarik para wisatawan dalam maupun luar.
Upacara ritual tabot kini sudah termodifikasi dengan sangat bagus. Hal ini merupakan
salah satu peran dari pengelolaan media massa yang menjadi tempat penampungan
serta penuangan hasil kreasi seni (Budiman, 2019).

Banyak dampak dari upacara ritual tabot. Selain berdampak dalam bidang agama,
upacara ini juga berdampak pada bidang sosial diantaranya dengan adanya upacara atau
ritual ini menjadikan masyarakat mempunyai rasa kerjasama, gotong royong serta
toleransi yang sangat tinggi (Rahman dan Qurniati, 2022). Masyarakat Bengkulu
berusaha menuangkan kultur budayanya sedemikian sakral dan meriah. Sehingga hal ini
menjadi dorongan bagi masyarakat Bengkulu untuk mempunyai komunikasi yang baik
dan berosialisasi demi tercapainya ritual tabot ini. Karena dengan berkembangnya masa
masyarakat merasa bahwa kegiatan tabot ini bukan hanya sebagai ritual semata,
melainkan sebuah seni pertunjukan bahkan ajang festival.

Kesimpulan dan Saran

Kesimpulan

Tradisi Tabot di Bengkulu merupakan warisan budaya yang kaya akan nilai-nilai
sejarah, religi, dan sosial. Tradisi ini, yang dipengaruhi oleh budaya Melayu dan Islam,
memiliki akar dalam peringatan terhadap Imam Husain, cucu Nabi Muhammad SAW,
yang syahid dalam Pertempuran Karbala. Upacara ini diadakan setiap tahun pada
tanggal 1-10 Muharram dan melibatkan berbagai ritual, termasuk Mengambik Tanah,
Duduk Penja, Menjara, Arak Penja dan Sorban, Gam, Arak Gedang, dan Tabot Tebuang.
Setiap ritual memiliki makna mendalam yang mencerminkan nilai-nilai keagamaan,
kesadaran sosial, dan budaya lokal.

Tabot tidak hanya mempertahankan aspek keagamaan tetapi juga
mengintegrasikan elemen seni dan budaya lokal seperti musik dan tarian tradisional
Bengkulu. Tradisi ini berfungsi sebagai aset daerah dan nasional yang menarik

779



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(12), 774-781 elSSN: 3024-8140

wisatawan lokal dan internasional, memberikan dampak positif bagi ekonomi
masyarakat setempat. Selain itu, tradisi ini memperkuat identitas lokal, mencerminkan
kebersamaan dan solidaritas dalam keberagaman.

Saran
Dari Kesimpulan diatas, didapatkan saran dari penulis yakni,
1. Pelestarian dan Pengembangan

Pemerintah daerah dan masyarakat perlu terus melestarikan dan
mengembangkan tradisi Tabot agar tetap relevan dan menarik bagi generasi muda.
Program edukasi dan sosialisasi tentang pentingnya tradisi ini bisa diadakan di
sekolah-sekolah dan komunitas untuk meningkatkan kesadaran dan partisipasi.

2. Promosi Pariwisata

Promosi yang lebih intensif dan kreatif perlu dilakukan untuk menarik lebih
banyak wisatawan, baik lokal maupun mancanegara. Kerjasama dengan agen
perjalanan dan platform digital bisa membantu dalam memperluas jangkauan
promosi.

3. Inovasi dalam Perayaan

Inovasi dalam penyelenggaraan acara, seperti menggunakan teknologi digital
untuk menampilkan sejarah dan makna tradisi Tabot, bisa meningkatkan daya tarik
dan pemahaman pengunjung. Mengadakan kompetisi seni dan budaya terkait Tabot
bisa menjadi salah satu cara untuk melibatkan lebih banyak orang dan meningkatkan
kreativitas.

4. Peningkatan Infrastruktur

Infrastruktur pendukung, seperti akses jalan, penginapan, dan fasilitas umum
lainnya perlu ditingkatkan untuk mendukung kenyamanan wisatawan selama
perayaan Tabot. Pemerintah daerah perlu memastikan bahwa area sekitar tempat
perayaan tetap bersih dan aman bagi pengunjung.

Daftar Pustaka

Astuti, L. (2016). Pemaknaan pesan pada upacara ritual tabot : studi pada simbol-simbol
kebudayaan tabot di Provinsi Bengkulu. Professional: Jurnal Komunikasi Dan
Administrasi Publik, 3(1). https://doi.org/10.37676/professional.v3i1.289

Balgis Fallahnda. Sejarah Tradisi Tabot dari Bengkulu, Perayaan Tahun Baru Islam.
Diakses pada 18 Desember 2023 dari https://tirto.id/sejarah-tradisi-tabot-dari-
bengkulu-perayaan-tahun-baru-islam-gzFr

Budiman, D. A. (2019). Tabot, Sakralitas Dalam Komodifikasi Pariwisata. Jurnal Kaganga:
Jurnal [lmiah Sosial Dan Humaniora, 3(2), 40-49.
https://doi.org/10.33369/jkaganga.3.2.40-49

Handayani, R. (2018). Dinamika Kultural Tabot Bengkulu. Buletin Al-Turas, 19(2), 241-254.
https://doi.org/10.15408/bat.v19i2.3718

780


https://doi.org/10.37676/professional.v3i1.289
https://tirto.id/sejarah-tradisi-tabot-dari-bengkulu-perayaan-tahun-baru-islam-gzFr
https://tirto.id/sejarah-tradisi-tabot-dari-bengkulu-perayaan-tahun-baru-islam-gzFr
https://doi.org/10.33369/jkaganga.3.2.40-49
https://doi.org/10.15408/bat.v19i2.3718

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(12), 774-781 elSSN: 3024-8140

Kurniawan, S., & Jamiah, R. (2022). Ritual tabot Provinsi Bengkulu sebagai media
dakwah antar budaya. Jurnal Komunikasi dan Budaya, 3(2), 112-118.

Lazmihfa. (2013). Pergeseran tradisi Tabot di Provinsi Bengkulu pada masa Orde Baru
dan Reformasi [Tesis, Universitas Negeri Yogyakarta].

Qurniawati, E. F., & Riauan, M. A. I. (2015). Analisis framing pencitraan pariwisata
Indonesia pada Majalah Penerbangan Linker. Editor, 12, 219.

Rahman, A. T., & Qurniati, A. (2022). Peran tokoh masyarakat dalam melestarikan budaya
Tabot di Kota Bengkulu. Jurnal Pancasila dan Kewarganegaraan (JUPANK), 2(2), 129-
140.

Renta, P. P. (2011). Tabot upacara tradisi masyarakat pesisir Bengkulu. Sabda: Jurnal
Kajian Kebudayaan, 6(1), 47-55.

Sari, R. W. (2019). Eksistensi sebuah tradisi Tabut dalam masyarakat Bengkulu. Majalah
[Imiah Tabuah: Talimat, Budaya, Agama dan Humaniora, 23(1), 47-58.

Sepiolita, R. T., Arsih, U., & Iryanti, V. E. (2017). Ritual mengambik tanah dalam upacara
Tabut di Kota Bengkulu. Jurnal Seni Tari, 6(2), 1-8.

781



