
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 2, Issue 12, 2024 pp. 774-781      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Ekplorasi mendalam : Tradisi Tabot dalam kearifan lokal 
Bengkulu 

 

Andika  
Program Studi Psikologi , Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail : andika20030103@gmail.com  
 

A B S T R A K 

Artikel ini bertujuan untuk memberikan pemahaman yang mendalam 
tentang tradisi tabot dalam kearifan lokal Bengkulu. Mulai dari 
pendahuluan yang menjelaskan relevansi tradisi ini dalam budaya 
Bengkulu, hingga pembahasan tentang sejarah, makna unsur-unsur 
penting, dan dampak sosialnya. Artikel ini menggunakan metode 
library research yakni dengan mengumpulkan serta mengolah data 
dari berbagai sumber literatur baik jurnal maupun buku. Penelitian ini 
lebih cenderung pada penelitian deskriptif yang mana didalam kajian 
ini mendeskripsikan tentang eksistensi tradisi Tabot serta hasil data 
yang didapat dari berbagai sumber untuk dipaparkan sebagai hasil 
karya tulis. Dari hasil penelitian menunjukkan bahwa Upacara Tabot di 

Bengkulu merupakan tradisi turun temurun yang dilakukan setiap tahun dan dijadikan sebagai aset 
daerah. Upacara tabot adalah dilakukan dengan beberapa ritual, setiap ritual terselip makna dan pesan 
serta menceritakan sejarah atau cerita. 

A B S T R A C T 

This article aims to provide an in-depth understanding of the tabot tradition in Bengkulu's local wisdom. 
Starting from an introduction explaining the relevance of this tradition in Bengkulu culture to a discussion 
of history, the meaning of important elements, and its social impact. This article uses the library research 
method by collecting and processing data from various literary sources, both journals and books. This 
research tends more towards descriptive research, which in this study describes the existence of the 
Tabot tradition and the results of data obtained from various sources to be presented as written work. 
The research results show that the Tabot Ceremony in Bengkulu is a tradition passed down from 
generation to generation which is carried out every year and is used as a regional asset. The tabot 
ceremony is carried out with several rituals, each ritual contains a meaning and message and tells a history 
or story. 

Pendahuluan  

Tabot termasuk dari kesenian khas Bengkulu yang masih dilestarikan dan 
berkembang sampai saat ini. Perayaan tabot Bengkulu diselenggarakan setiap tahunnya 
pada tanggal 1 sampai 10 Muharram. Selama sepuluh hari, festival ini disajikan dengan 
beragam acara mulai dari yang formal atau sakral yaitu upacara ritual tabot sampai acara 
yang non formal dimana masyarakat bisa menikmati kreasi seni dan budaya tradisional 
Bengkulu. Perayaan tabot di Bengkulu bukan hanya sekedar ritual tetapi juga sebagai 
perayaan menyambut tahun baru islam.  

Kata Kunci: 

upacara tabot; ritual; 
Bengkulu; eksistensi ritual 
tabot; makna ritual tabot. 

Keywords: 

tabot ceremony; ritual; 
Bengkulu; existence of 
tabot ritual; meaning of 
tabot ritual. 

 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 774-781   eISSN: 3024-8140 

 
   775 
 

Dalam ritual tabot sendiri Memiliki beberapa tahapan, setiap tahapannya terselip 
makna-makna yang sangat mendalam. Banyak nilai-nilai yang terkandung didalamnya 
dan sangat relevan dengan kehidupan sosial masyarakat. Dalam pelaksanaan kegiatan 
ritual tabot ini masyarakat bengkulu sangat berantusias dan saling toleransi untuk bisa 
membuat acara ini berjalan dengan baik. Tanpa adanya antuasias dari masyarakat 
mungkin tradisi ini perlahan-lahan akan memudar. Hal ini sudah tertanam dalam benak 
masyarakat bengkulu, semakin dibudayakan semakin mensejahterakan rakyat. 

 

Pembahasan  

Sejarah dan Asal Usul Tradisi Tabot 

Tradisi Tabot merupakan bagian dari kebudayaan masyarakat Bengkulu, 
Indonesia. Tradisi ini bermula dari pengaruh budaya Melayu dan Islam yang merasuki 
kehidupan masyarakat setempat sejak abad ke 19. Sejarah tradisi Tabot dikaitkan 
dengan peristiwa tragis di masa lalu, khususnya kisah pahlawan umat Islam, Imam 
Husain. Sekitar waktu ini, terjadi peristiwa yang dikenal dengan Pertempuran Karbala 
pada abad ke-7 Masehi. Imam Husain, cucu Nabi Muhammad SAW, syahid dalam 
pertempuran tersebut tepatnya pada tanggal 10 Muharam 61 Hijriah (681 M). Yang mana 
tradisi Tabot di Bengkulu merupakan bentuk penghormatan dan peringatan terhadap 
kepahlawanan Imam Husain.  

Kata Tabot sendiri berasal dari kata Arab, yang memiliki makna kotak kayu atau 
peti yang berisikan kitab Taurat Bani Israil, mereka mempercayai jika muncul akan 
mendapatkan kebaikan, namun jika hilang maka sebaliknya (Fallahnda, 2019). 
Sedangkan dalam lingkungan Syiah, tabot merupakan elemen penting dari ritual yang 
dikenal sebagai takziyya. Sama halnya dengan ritual tabot di Bengkulu, taqziyya 
merupakan salah satu bentuk duka cita untuk memperingati meninggalnya seorang 
imam Syiah, dan khususnya merupakan seruan atas meninggalnya Imam Husein, sebagai 
ungkapan rasa duka bagi mereka yang terkena musibah dan hal ini untuk 
mengungkapkan rasa duka kita. turut berduka cita bagi mereka yang terbunuh. di 
belakang. Takziyah ini sebenarnya dipentaskan sebagai lakon tentang tragedi sejarah, 
peristiwa keagamaan, bencana, dan kesyahidan para imam Syi'ah, yang di dalamnya 
digunakan tabot (benda berbentuk kuburan) (Handayani, 2013:242). 

Awal mula tradisi upacara Tabot di Bengkulu berkaitan dengan penyebaran islam 
ke Nusantara dari Jazirah Arab (Madinah-Karbala Irak Iran) sejak abad ke 7 M melalui 
laut Arabia. Rombongan ini sampai di Bengkulu pertama kali dan berlabuh Bandar 
Sungai Serut pada hari kamis 5 Januari tahun 1336 M. 18 Jumadil Awwal 736 H. Ritual 
Tabot di Bungkulu dikaitkan dengan Maulana Iqsad pada tahun 1336. Tradisi ini 
dilanjutkan oleh Bakar dan Imam Sobari. Namun belum diketahui silsilah ketiga orang 
tersebut. Perayaan Tabot dilanjutkan oleh Syah Bedan dan putranya Burhanuddin Imam 
Sengolo. Pada era berikutnya, keturunan Imam Sengolo tetap mempertahankan dan 
meneruskan tradisi Tabot di Bengkulu. Meskipun kita tidak dapat menemukan rangkaian 
sejarah para pionir Tabot mulai dari Maulana Iqsad, Bakar dan Imam Sobari, namun 
silsilah dari Syah Bedan hingga Imam Sengoro memang ada. Tradisi ini diturunkan dari 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 774-781   eISSN: 3024-8140 

 
   776 
 

generasi ke generasi. Mereka yang mewarisinya biasa juga disebut dengan komunitas 
keluarga Tabot. Mereka bertanggung jawab menjadi tuan rumah upacara Tabot 
(Fallahnda, 2019). 

Namun ada pula yang mengatakan bahwa tradisi ritual Tabot di Bengkulu 
kemungkinan besar dimulai pada masa pembangunan Benteng Marlborough. Pelopor 
dari upacara Tabot Bengkulu adalah para buruh yang dibawa ke Bengkulu oleh Inggris 
(East India Company) dari Madras dan Bengal (India selatan) pada tahun 1336 untuk 
membangun benteng. Namun, sebagian pekerja tersebut kembali ke kampung 
halamannya di India setelah pembangunan benteng selesai, sedangkan sebagian 
pekerja tetap tinggal di Bungkulu. Mereka dan keturunannya kemudian berasimilasi 
dengan penduduk setempat. Keturunan mereka kini dikenal dengan nama suku Sipai 
(Handayani, 2013). 

Perkembangan Tradisi Tabot dari Masa ke Masa dan Perannya dalam Budaya Lokal 

Tradisi Tabot telah mengalami perkembangan sampai saat ini. Pada masa Orde 
Baru, upacara Tabot terdiri dari bangunan Tabot sakral dan bangunan Tabot 
pembangunan, yang merupakan replika peti mati dari kayu atau bambu. Tabot 
kemudian diarak di sekitar kota dan dibawa ke laut untuk dihanyutkan (Lazmifha, 2013). 

Selain aspek keagamaan, Tradisi Tabot juga mengintegrasikan elemen-elemen 
budaya lokal. Seni, musik, dan tarian tradisional Bengkulu menjadi bagian tak 
terpisahkan dari perayaan Tabot, memberikan warna dan keberagaman pada upacara 
ini. Inklusi unsur-unsur budaya lokal ini memperkaya pengalaman masyarakat dalam 
merayakan tradisi warisan mereka. 

Tidak hanya memiliki nilai keagamaan dan budaya, Tradisi Tabot juga memberikan 
dampak positif dalam sektor pariwisata. Setiap tahun, wisatawan lokal dan 
mancanegara datang untuk menyaksikan keindahan dan keunikan perayaan Tabot. Hal 
ini tidak hanya menciptakan peluang ekonomi bagi masyarakat setempat tetapi juga 
membantu melestarikan dan memperkenalkan tradisi ini ke dunia luar. 

Lebih dari sekedar upacara tahunan, Tradisi Tabot menguatkan identitas lokal 
masyarakat Bengkulu. Sebagai simbol keberagaman dan persatuan dalam perbedaan, 
Tabot menjadi jembatan yang menghubungkan masyarakat dalam semangat 
kebersamaan dan solidaritas. Dengan demikian, perkembangan Tradisi Tabot 
mencerminkan adaptasi yang harmonis antara aspek keagamaan, budaya lokal, dan 
dampak positifnya dalam memperkaya kehidupan masyarakat Bengkulu. 

Rangkaian Ritual Tabot Mempunyai Makna Penting 

Tabot merupakan upacara seni dan budaya pada dasarnya yang dilestarikan sejak 
zaman dahulu dan menjaga nilai kesenian tradisi Bengkulu, diperingati setiap tanggal 1 -
10 Muharram yang di dalamnya dilaksanakan beberapa ritual  

1. Mengambik Tanah (Ambil Tanah) 
Pada tahapan ini merupakan proses pengambilan tanah sebanyak segenggam 

tangan yang dilakukan pada dua tempat yaitu pantai Nala dan Tapak Paderi, dua 
tempat ini disebut keramat Tabot atau tempat yang dianggap bersih dan suci, namun 
dalam tahapan mengambik tanah tidak dilakukan oleh sembarang orang karena yang 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 774-781   eISSN: 3024-8140 

 
   777 
 

melakukan ini merupakan pewaris tabut (Tabut Imam Senggolo). Ritual ini biasanya 
diawali dengan salam, membaca shalawat nabi, membaca surah Al -fatihah, Al-Ikhlas, 
An-Nas, Al-Falaq dan Ayat Kursi dan beberapa doa dan sholawat yang harus 
dibacakan. Tahapan ini bermakna atau memberikan kita peringatan dan 
mengingatkan bahwa sesungguhnya sebagai manusia kita diciptakan oleh tanah dan 
akan kembali menjadi tanah, dan menyadarkan bahwa kehidupan di dunia akan 
berakhir dan kita akan kembali kepada sang pencipta yaitu Allah SWT. Adapun 
pelengkap tahap Mengambik Tanah ini yaitu beberapa sesajen bubur merah, gula 
merah, sirih tujuh subang, rokok tujuh batang, air kopi pahit, air jahe, air susu murni, 
air cendana, dan air selasi, ini merupakan bentuk prinsip dakwa antar budaya yang 
menegakan etika atas dasar kearifan budaya (Kurniawan, Dkk, 2022). Tanah yang di 
ambil tadi akan disiram air sesajen tersebut lalu di bungkus kain putih ini merupakan 
simbol bahwa kita akan dibungkus oleh kain kafan. 

2. Duduk Penja 

Tahapan ini dilaksanakan pada pukul 16:00 selama dua hari yaitu tanggal 4 dan 
5 Muharram. Penja merupakan jari-jari yang berbentuk jari-jari tangan yang terbuat 
dari tembaga serta disimpan di atas rumah sekurang-kurangnya selama satu tahun 
(Renta, 2011). Tahapan ini memili makna atau sebuah simbol penghormatan terhadap 
Amir-Husein menganjurkan kepada umat supaya selalu mensucikan diri kita, yang 
berawalan dari mensucikan tangan karena tangan merupakan tempat yang mebuat 
kotor maupun bersih baik lahir dan batin. 

3. Menjara (Perjalanan panjang di malam hari) 

Tahapan ini dilakukan mulai pukul 19.30 WIB bertepatan tanggal 5 dan 6 
Muharram. Ini dilaksanakan bertujuan untuk menjalin siaturahmi atau konsolidasi 
antar sesama. Menjara ini merupakan kegiatan kelompok tabot bersilaturahmi ke 
kelompok tabot yang lainnya dalam perjalanan antar kelompok saling bercerita 
tentang kenangan dan harapan. 

4. Arak Penja (arak jari-jari) dan arak Sorban 

Waktu pelaksanaan arak penja dilaksanakan pukul 19.30 WIB tangga 7 
Muharram sedangkan arak sorban dilakukan pukul 16.00 WIB abis salat Ashar di 
tanggal 8 Muharram. Arak Penja dialakukan dengan cara meletakan penja didudukan 
di bagian atas Tabot Coki. Sedangkan arak sorban merupakan alat aksesoris yang 
digunakan sebagai ikat penutup kepala lalu dihiasi oleh rangkaian bunga-bunga 
plastik kemudian diarak bersamaan dengan Penja di waktu malam harinya. Pada 
tahapan ini memberitahukan kepada kita sorban dan jari-jari tangan Husain yang telah 
ditemukan di Padang Karbala (Sepiolita, Dkk, 2017). Tahapan-tahapan ini merupakan 
bentuk menanamkan etika dibuktikan melalui bentuk adanya pemberitahuan kepada 
kalayak bahwa jari-jari tangan dan sorban telah ditemukan yang kita ketahui bahwa 
secara sejarah tertulis jasad husein terpisah-pisah karena peperangan yang terjadi 
pada saat itu. 

 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 774-781   eISSN: 3024-8140 

 
   778 
 

5. Gam/tenang berkabung 

Gam dilaksanakan dimulai pukul 16.00 WIB pada tanggal  Muharram. Gam ini 
merupakan hari atau proses dimana tidak boleh adanya bunyi-bunyi misalnya bunyi 
musik sampai Tabot Naik Pangkek (suatu kegiatan menyusun bangunan puncak 
Tabot dengan bagian bangunan Tabot Gedang). Pada proses ini di artikan sebagai 
bagian dari prinsip ketauhidan karena pada ritual ini kita di perintahkan agar khusyuk 
dan tenang, mengajarkan kepada kita saat kita melakukan pribadatan kita harus 
khusyuk, tenang, damai supaya ketika melaksanakan ibadah dengan hasil yang baik. 

6. Arak Gedang 

Sebelum memulai tahapan ini, pada pukul 16.00 tanggal 9 Muharram Tabot di 
bawa menuju Gerga untuk Soja dan Penja menaikannya di atas Tabot karena akan 
diarak menuju tanah lapang yang disana semua tabot-tabot akan bersanding. 
Kemudian pukul 19.00 WIB dimulai dengan pelepasan tabut bersanding dari tempat 
masing-masing dilanjutkan dengan Arak Gedang yakni kelompok tabot berjalan dari 
tempat masing-masing secara bersamaan dengan rute yang telah di tentukan ketika 
di jalan kelompok tabot bertemu sehingga membentuk pawai besar sampai menuju 
ke lapangan utama. Arak Gedang juga merupakan malam puncak dalam acara tabot 
ini, dan acara yang paing ditunggu oleh masyarakat Bengkulu. Tahapan ini bermakna 
memberikan pelajaran kepada masyarakat tentang kebersamaan saling 
bergandengan untuk menuju ke tujuan bersama, kita sebagai manusia tidak bisa 
hidup sendiri-sendiri sehingga harus tolong-menolong dan saling menjaga antar 
sesama. 

7. Tabot Tebuang 

Tabot Tebuang dilaksanakan pada tanggal 10 Muharram pukul 08.00 WIB semua 
tabot kembali diarak menuju ke tempat Karabela atau akan di buang. Sebelum tabot-
tabot di arak kembali semuanya memberi penghormatan kepada Tabot Imam dan 
Tabot Bangsal kemudian juru kunci yang berada di gerbang pintu Karabela 
menyambut semua arakan tabot. Sebelum masuk akan diadakan upacara guna 
meluruskan semua jika ada yang bengkok, memberitahu dan memperbaiki mana 
yang salah, setelahnya semua tabot akan diarak menuju komplek pemakaman 
Karabela di sini diadakan kembali upacara yaitu upacara penyerahan tabot kepada 
leluhur Syiah dan Abdullah (Kurniawan dan Jamiah, 2022). Tahapan ini bermakna 
mengajarkan kepada masyarakat sebagai makhluk Allah untuk tetap kepada sang 
pencipta, dan juga acara tabot ini mengingatkan bahwa kita manusia pasti tidak 
pernah lepas dari kesalahan dan khilaf di akhir tahapan tabot memberitahukan 
kepada kita agar tidak lupa untuk mengintropeksi diri dan memperbaiki diri dalam hal 
meluruskan niat dan saling mengingatkan. 

 

Tingkat Partisipasi Masyarakat dan Dampak Sosial Tradisi Tabot 

Keanekaragaman suku mewarnai keragaman budaya masyarakat Bengkulu. 
Keragaman budaya pada masyarakat Bengkulu ini terus tumbuh hingga saat ini bahkan 
menjadikan suatu hegemoni bagi masyarakat di tengah percaturan budaya. Masyarakat 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 774-781   eISSN: 3024-8140 

 
   779 
 

Bengkulu bersatu dalam meletarikan budayanya meskipun dilatarbelakangi oleh 
beraneka ragam suku, bahasa, adat istiadat tetapi tetap terlihat pada eksisnya dalam 
tradisi tabot Bengkulu ini. Keberagaman suku, agama, dan budaya yang ada ditunjang 
dengan toleransi yang tinggi, perayaan tabot bisa berjalan setiap tahunnya dan hal yang 
sangat ditunggu-tunggu oleh masyarakat Bengkulu baik dari dalam maupun luar. Dalam 
penanaman investasi Bengkulu termasuk daerah yang tepat, karena Bengkulu 
mempunyai daya tarik bagi wisatawan dalam maupun luar. 

Eksistensi upacara tabot sampai saat ini masih ada salah satu faktornya  karena 
nilai-nilai ekonomi yang sudah tertanam dalam benak masyarakat, jadi sudah terpikirkan 
apa yang akan mereka suguhkan, apa yang akan dijual sehingga menghasilkan 
keberuntungan bagi masyarakat dan sekitarnya. Masyarakat sangat menanti festival 
atau upacara tabut karena memang upacara ini merupakan suatu hal yang harus 
diapresiasi, semakin dibudayakan semakin mensejahterakan masyarakatnya (Sari, 2019). 

Upacara tabot tidak hanya milik masyarakat Bengkulu saja, melainkan upacara ini 
sudah menjadi aset nasional untuk menarik para wisatawan dalam maupun luar. 
Upacara ritual tabot kini sudah termodifikasi dengan sangat bagus. Hal ini merupakan 
salah satu peran dari pengelolaan media massa yang menjadi tempat penampungan 
serta penuangan hasil kreasi seni (Budiman, 2019). 

Banyak dampak dari upacara ritual tabot. Selain berdampak dalam bidang agama, 
upacara ini juga berdampak pada bidang sosial diantaranya dengan adanya upacara atau 
ritual ini menjadikan masyarakat mempunyai rasa kerjasama, gotong royong serta 
toleransi yang sangat tinggi (Rahman dan Qurniati, 2022). Masyarakat Bengkulu 
berusaha menuangkan kultur budayanya sedemikian sakral dan meriah. Sehingga hal ini 
menjadi dorongan bagi masyarakat Bengkulu untuk mempunyai komunikasi yang baik 
dan berosialisasi demi tercapainya ritual tabot ini. Karena dengan berkembangnya masa 
masyarakat merasa bahwa kegiatan tabot ini bukan hanya sebagai ritual semata, 
melainkan sebuah seni pertunjukan bahkan ajang festival.  

 

Kesimpulan dan Saran 

Kesimpulan 

Tradisi Tabot di Bengkulu merupakan warisan budaya yang kaya akan nilai-nilai 
sejarah, religi, dan sosial. Tradisi ini, yang dipengaruhi oleh budaya Melayu dan Islam, 
memiliki akar dalam peringatan terhadap Imam Husain, cucu Nabi Muhammad SAW, 
yang syahid dalam Pertempuran Karbala. Upacara ini diadakan setiap tahun pada 
tanggal 1-10 Muharram dan melibatkan berbagai ritual, termasuk Mengambik Tanah, 
Duduk Penja, Menjara, Arak Penja dan Sorban, Gam, Arak Gedang, dan Tabot Tebuang. 
Setiap ritual memiliki makna mendalam yang mencerminkan nilai-nilai keagamaan, 
kesadaran sosial, dan budaya lokal. 

 Tabot tidak hanya mempertahankan aspek keagamaan tetapi juga 
mengintegrasikan elemen seni dan budaya lokal seperti musik dan tarian tradisional 
Bengkulu. Tradisi ini berfungsi sebagai aset daerah dan nasional yang menarik 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 774-781   eISSN: 3024-8140 

 
   780 
 

wisatawan lokal dan internasional, memberikan dampak positif bagi ekonomi 
masyarakat setempat. Selain itu, tradisi ini memperkuat identitas lokal, mencerminkan 
kebersamaan dan solidaritas dalam keberagaman. 

Saran 

Dari Kesimpulan diatas, didapatkan saran dari penulis yakni,  

1. Pelestarian dan Pengembangan  

Pemerintah daerah dan masyarakat perlu terus melestarikan dan 
mengembangkan tradisi Tabot agar tetap relevan dan menarik bagi generasi muda. 
Program edukasi dan sosialisasi tentang pentingnya tradisi ini bisa diadakan di 
sekolah-sekolah dan komunitas untuk meningkatkan kesadaran dan partisipasi.  

2. Promosi Pariwisata 

Promosi yang lebih intensif dan kreatif perlu dilakukan untuk menarik lebih 
banyak wisatawan, baik lokal maupun mancanegara. Kerjasama dengan agen 
perjalanan dan platform digital bisa membantu dalam memperluas jangkauan 
promosi.  

3. Inovasi dalam Perayaan 

Inovasi dalam penyelenggaraan acara, seperti menggunakan teknologi digital 
untuk menampilkan sejarah dan makna tradisi Tabot, bisa meningkatkan daya tarik 
dan pemahaman pengunjung. Mengadakan kompetisi seni dan budaya terkait Tabot 
bisa menjadi salah satu cara untuk melibatkan lebih banyak orang dan meningkatkan 
kreativitas.  

4. Peningkatan Infrastruktur  

Infrastruktur pendukung, seperti akses jalan, penginapan, dan fasilitas umum 
lainnya perlu ditingkatkan untuk mendukung kenyamanan wisatawan selama 
perayaan Tabot. Pemerintah daerah perlu memastikan bahwa area sekitar tempat 
perayaan tetap bersih dan aman bagi pengunjung. 

 

Daftar Pustaka  

Astuti, L. (2016). Pemaknaan pesan pada upacara ritual tabot : studi pada simbol-simbol 
kebudayaan tabot di Provinsi Bengkulu. Professional: Jurnal Komunikasi Dan 
Administrasi Publik, 3(1). https://doi.org/10.37676/professional.v3i1.289 

Balqis Fallahnda. Sejarah Tradisi Tabot dari Bengkulu, Perayaan Tahun Baru Islam. 
Diakses pada 18 Desember 2023 dari https://tirto.id/sejarah-tradisi-tabot-dari-
bengkulu-perayaan-tahun-baru-islam-gzFr 

Budiman, D. A. (2019). Tabot, Sakralitas Dalam Komodifikasi Pariwisata. Jurnal Kaganga: 
Jurnal Ilmiah Sosial Dan Humaniora, 3(2), 40–49. 
https://doi.org/10.33369/jkaganga.3.2.40-49 

Handayani, R. (2018). Dinamika Kultural Tabot Bengkulu. Buletin Al-Turas, 19(2), 241–254. 
https://doi.org/10.15408/bat.v19i2.3718 

https://doi.org/10.37676/professional.v3i1.289
https://tirto.id/sejarah-tradisi-tabot-dari-bengkulu-perayaan-tahun-baru-islam-gzFr
https://tirto.id/sejarah-tradisi-tabot-dari-bengkulu-perayaan-tahun-baru-islam-gzFr
https://doi.org/10.33369/jkaganga.3.2.40-49
https://doi.org/10.15408/bat.v19i2.3718


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 774-781   eISSN: 3024-8140 

 
   781 
 

Kurniawan, S., & Jamiah, R. (2022). Ritual tabot Provinsi Bengkulu sebagai media 
dakwah antar budaya. Jurnal Komunikasi dan Budaya, 3(2), 112-118. 

Lazmihfa. (2013). Pergeseran tradisi Tabot di Provinsi Bengkulu pada masa Orde Baru 
dan Reformasi [Tesis, Universitas Negeri Yogyakarta]. 

Qurniawati, E. F., & Riauan, M. A. I. (2015). Analisis framing pencitraan pariwisata 
Indonesia pada Majalah Penerbangan Linker. Editor, 12, 219. 

Rahman, A. T., & Qurniati, A. (2022). Peran tokoh masyarakat dalam melestarikan budaya 
Tabot di Kota Bengkulu. Jurnal Pancasila dan Kewarganegaraan (JUPANK), 2(2), 129-
140. 

Renta, P. P. (2011). Tabot upacara tradisi masyarakat pesisir Bengkulu. Sabda: Jurnal 
Kajian Kebudayaan, 6(1), 47-55. 

Sari, R. W. (2019). Eksistensi sebuah tradisi Tabut dalam masyarakat Bengkulu. Majalah 
Ilmiah Tabuah: Talimat, Budaya, Agama dan Humaniora, 23(1), 47-58. 

Sepiolita, R. T., Arsih, U., & Iryanti, V. E. (2017). Ritual mengambik tanah dalam upacara 
Tabut di Kota Bengkulu. Jurnal Seni Tari, 6(2), 1-8. 


