
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)   eISSN: 3024-8140 
Volume 2, Issue 8, 2024 pp. 194-201       http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim. 

 

Nyekar, merconan, dan sungkeman sebagai praktik 
keagamaan dan tradisi lokal perayaan Idulfitri: Studi 
agama di Desa Jeru, Kecamatan Tumpang, Kabupaten 
Malang  
 

Nahdliyatul Ilmiyah 
Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang  
e-mail: nahdliyatulilmiyah8@gmail.com   
 

A B S T R A K 
Agama merupakan salah satu kebutuhan dasar manusia. Dalam sebuah 
masyarakat, agama menjadi faktor penunjang kehidupan spiritual yang 
memengaruhi tradisi dan norma-norma sosial, sekalipun masyarakat 
telah memiliki kebiasaan dan tradisi yang sudah berlangsung lama serta 
turun menurun. Tidak menutup kemungkinan kebiasaan yang sudah 
menjadi tradisi tersebut bertemu dengan agama dimana keduanya 
memiliki kekuatan untuk berdiri bersama. Adanya tradisi yang beragam 

dalam praktik keagaamaan maupun tradisi lokal yang berlaku dalam masyarakat merupakan suatu 
keniscayaan dan menjadi sunnatullah. Tujuan penelitian ini adalah untuk mengetahui praktik sosial 
keagaamaan di kampung halaman penulis selama hari raya Idulfitri di Desa Jeru  Kecamatan Tumpang 
Kabupaten Malang dan untuk mengetahui interpretasi serta implikasinya menurut perspektif sosiologi 
agama. Metode penelitian yang digunakan oleh penulis dalam melakukan penelitian adalah metode 
deskriprif dan metode komparatif. Teknik yang digunakan adalah pengamatan secara langsung, wawancara, 
survey lokasi, dan analisis kepustakaan. Objek penelitian ini adalah praktik keagamaan dan tradisi lokal yang 
masih dilakukan oleh warga Desa Jeru. Hasil peneitian menunjukkan bahwa praktik keagamaan dan tradisi 
lokal di Desa Jeru memiliki implikasi terhadap perilaku masyarakat setempat.  

 
A B S T R A C T 
Religion is one of the basic human needs. In a society, religion becomes a supporting factor for spiritual 
life that influences traditions and social norms, even though the community already has long-standing 
habits and traditions that have been passed down. It does not rule out the possibility that habits that have 
become traditions meet with religion where both have the power to stand together. The existence of 
diverse traditions in religious practices and local traditions that apply in society is a necessity and becomes 
sunnatullah. The purpose of this study is to find out the social practice of religion in the author's 
hometown during Eid al-Fitr in Jeru village, Tumpang sub-district, Malang district and to find out the 
interpretation and implications according to the perspective of the sociology of religion. The research 
method used by the author in conducting the research is descriptive method and comparative method. 
The techniques used are direct observation, interview, location survey, and literature analysis. The object 
of this research is religious practices and local traditions that are still practiced by Jeru villagers. The 
results show that religious practices and local traditions in Jeru Village have implications on the behavior 
of the local community. 

 

Kata Kunci: 

agama; tradisi; idulfitri; 
perayaan; norma 

Keywords: 

religion; traditions; eid; 
celebration; norms 

 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(8), 194-201   eISSN: 3024-8140 

195 
 

Pendahuluan  

Perayaan Idulfitri yang tahun ini bertepatan pada tanggal 10 April 2024 
membawa kebahagiaan bagi segenap umat Islam di seluruh dunia. Sebagai hari raya 
keagamaan, Idulfitri memiliki kedudukan yang tinggi bagi umat Islam yang mengandung 
nilai keruhanian dan spiritualitas yang tinggi. Idulfitri merupakan kelanjutan dari puasa 
dan zakat yang sama-sama bermakna pembersihan jiwa seorang hamba. Sehingga umat 
Islam akan kembali pada fitrahnya, yaitu seperti saat baru dilahirkan ke dunia, jiwanya 
suci dan tidak ada dosa. Perayaan Idulfitri melambangkan upaya seorang hamba untuk 
menyadari fitrahnya sekaligus menyadari betapa Maha Besar Allah yang memilki sifat-
sifat yang agung. Maka dari itu, umat Islam memaknai Idulfitri sebagai hari kemanusiaan 
universal yang suci.  

Manusia adalah makhluk yang suci, dan harus berbuat suci. Idulfitri dianggap 
sebagai puncak pengalaman sosial keagamaan umat Islam. Perayaan Idulfitri hampir 
serupa dengan hari Thanks Giving Day yang dirayakan oleh warga Amerika Serikat setiap 
tahunnya, mereka bersuka ria dengan bersyukur kepada Tuhan bersama seluruh 
anggota keluarga pada hari perayaaaan tersebut. Semua merasakan dorongan yang 
sangat kuat untuk bertemu dan berkumpul dengan anggota keluarga. Dengan suasana 
keakraban dan kekeluargaan itulah hikmah perayaan Idulfitri maupun Thanks Giving Day 
dapat dirasakan sepenuhnya. Banyak tradisi yang tersebar dalam masyarakat pada saat 
perayaan Idulfitri, sehingga dalam kesempatan kali ini penulis menyuguhkan praktik 
keagaamaan dan tradisi lokal yang menjadi simbol perayaan Idulfitri masyarakat 
setempat di kampung halaman penulis yang dilakukan sebagai bentuk rasa syukur 
kepada Allah SWT. dan sebagai upaya pelestarian tradisi yang turun menurun guna 
merekatkan hubungan silaturrahim antar warga setempat. 

Dalam aspek implementasi, agama bisa memliki banyak versi. Hal ini bisa terjadi 
karena agama yang sudah masuk dalam masyarakat multikultural akan mengalami 
proses akulturasi. Oleh karena itu tidak heran jika praktik keagaamaan dan tradisi lokal 
yang berlaku di masyarakat itu bermacam-macam dan berbeda-beda dalam 
pengekspresiannya. Agama dipandang sebagai sistem kepercayaan yang diwujudkan 
dalam perilaku sosial tertentu. Agama berkaitan dengan perilaku manusia, baik sebagai 
individu maupun kelompok. Sehingga perilaku yang diperankan oleh manusia itu akan 
terkait dengan keyakinan dari ajaran agama yang dianutnya. Peran agama dalam 
masyarakat salah satunya adalah sebagai perekat sosial. Agama sangat baik dalam 
membina masyarakat menuju kesejahteraan masyarakat itu sendiri. Unsur solidaritas 
agama memilki fungsi sosial. Sehingga adanya tradisi yang beragam dalam praktik 
keagaamaan maupun tradisi lokal yang berlaku dalam masyarakat merupakan suatu 
keniscayaan dan menjadi sunnatullah. 

 Momen Idulfitri merupakan momen bahagia yang ditunggu-tunggu 
kedatangannya oleh segenap warga desa penulis, yaitu Desa Jeru. Pada akhir 
Ramadhan, para warga sudah mulai mempersiapkan apa saja hal-hal yang berkaitan 
dengan perayaan Idulfitri, seperti membersihkan rumah, membuat kue lebaran, dan 
persiapan mudik menuju kampung halaman. Sudah menjadi tradisi, sebelum Idulfitri, 
para warga megunjungi pemakaman untuk membersihkan makam keluarga ataupun 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(8), 194-201   eISSN: 3024-8140 

196 
 

saudara yang telah meninggal dan membacakan doa-doa serta tahlil atau biasa disebut 
dengan istilah nyekar, merconan menjadi tradisi yang dilakukan di malam Idulfitri, dan 
ketika Idulfitri telah tiba mereka melakukan prosesi sungkeman. Praktik keagaamaan 
dan tradisi lokal di Desa Jeru memberikan implikasi terhadap kehidupan masyarakat 
setempat terutama dalam perspektif norma sosial yang menjadi pembahasan dalam 
artkel ini. 

 Penelitian ini menggunakan metode penelitian deskriprif dan metode komparatif. 
Pertama, Metode deskriptif merupakan pendekatan penelitian yang digunakan untuk 
memberi gambaran dan penjelasan mengenai fenomena keagamaan dalam masyarakat. 
Dalam menggunakan metode ini, penulis memfokuskan pada pengamatan secara 
langsung, wawancara, survey lokasi, dan analisis kepustakaan untuk mengumpulkam 
infomasi yang akurat mengenai fenomena keagamaan yang diteliti. Dengan 
menggunakan metode ini, penulis mendapatkan pemahaman yang mendalam tentang 
bagaimana agama memengaruhi perilaku, nilai, dan struktur sosial. Kedua, metode 
komparatif yaitu pendekatan penelitian yang membandingkan berbagai aspek 
keagamaaan dalam kelompok atau masyarakat untuk menarik kesimpulan tentang 
perbedaan atau pengaruh yang barangkali ditemukan. Pendekatan yang digunakan 
dalam penelitian ini merupakan  pendekatan ilmu sosial.  

 

Pembahasan  

Bentuk-Bentuk Praktik Keagaamaan dan Tradisi Lokal di Desa Jeru Pada Saat Idulfitri 

Desa wisata Jeru Tumpang atau disebut dengan “Dewi Jepang” merupakan desa 
dimana penulis berdomisili. Desa ini terletak di Kecamatan Tumpang Kabupaten Malang 
dan juga merupakan desa pertama untuk akses masuk ke Taman Nasional Bromo 
Tengger Semeru. Desa Jeru termasuk salah satu desa yang masih memegang erat adat 
istiadat dari para leluhur dan tradisi lokalnya. Tradisi lokal yang berkaitan dengan 
keagamaan juga sama-sama kuat dan rutin dilakukan sebagaimana tradisi lainnya. Salah 
satu tradisi lokal keagaamaan yang terus berlanjut hingga kini adalah tradisi dalam 
merayakan Idulfitri yang antara lain berupa nyekar, merconan, dan sungkeman. Para 
warga melaksanakan tradisi-tradisi tersebut dengan khidmat dan penuh penghayatan 
karena mengingat bahwa waktu pelaksanaannya berada pada momen yang sakral dan 
tidak semua orang diberi kesempatan untuk melaksanakan tradisi ini disebabkan adanya 
udzur, seperti sakit atau yang lainnya. 

1. Nyekar 

Istilah “nyekar” sudah sangat familiar dalam kehidupan masyarakat Indonesia. 
Nyekar biasanya juga disebut dengan berdoa massal atau ziarah kubur keluarga dengan 
menaburkan bunga (Yunita et al., 2023). Penyebutan “nyekar” berasal dari bahasa Jawa 
“sekar” yang berarti kembang atau bunga. Bunga yang digunakan untuk nyekar 
biasanya adalah bunga kenanga, mawar, melati, dan dicampur dengan irisan pandan 
serta wangi-wangian (Helga Margareth, 2017, 32). Tradisi ini terbentuk sebagai akibat 
dari akulturasi budaya Islam, Jawa, dan Hindu yang mana dalam adat Jawa meyakini 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(8), 194-201   eISSN: 3024-8140 

197 
 

bahwa ruh akan pulang mendatangi keluarganya dalam waktu tertentu seperti pada 
waktu Ruwah di bulan Sya’ban atau di hari pertama bulan puasa. Sebagian masyarakat 
Jawa meyakini bahwa membaca doa-doa dalam tradisi nyekar manfaatnya tidak hanya 
untuk arwah atau ruh orang yang telah meninggal, akan tetapi juga memberikan pahala 
bagi orang yang mendoakan mereka atau orang yang berkunjung ke makam. Di samping 
itu, mereka juga mempercayai bahwa arwah orang suci yang dikunjungi akan menjadi 
perantara yang baik untuk menyampaikan permohonan doa kepada Allah SWT. Jika 
dilihat dari perspektif Islam, nyekar atau ziarah kubur dianjurkan karena mengingatkan 
kita akan kematian dan agar mempersiapkan amal saleh untuk bekal di akhirat kelak.  

Berdasarkan pengamatan penulis di pemakaman kampung halamannya yaitu di 
pemakaman keramat Desa Jeru pada sore hari sekitar pukul 16.45 WIB di akhir 
Ramadhan yang bertepatan dengan hari Selasa, 09 April 2024, nyekar merupakan tradisi 
yang sudah lama dilakukan oleh oleh masyarakat setempat di Desa Jeru, biasanya nyekar 
dilakukan pada hari-hari pertama memasuki bulan Ramadhan, akhir bulan Ramadhan, 
dan hari pertama pada waktu pagi hari setelah pelaksanaan shalat Idulfitri. Suasana 
nyekar di pemakaman keramat desa Jeru cukup ramai. Banyak warga setempat 
berdatangan satu persatu dengan membawa sepeda motor, ada juga yang berjalan kaki. 
Mereka mendatangi makam para keluarga dan kerabat atau makam siapapun yang ingin 
dikunjunginya dengan membawa cangkul untuk membersihkan makam serta membeli 
berbagai jenis bunga untuk ditaburkan diatas makam.   

Kegiatan nyekar ini diawali dengan pembersihan makam dari rerumputan ilalang 
dan lumut yang menempel di dinding-dinding makam kemudian dilanjutkan dengan 
pembacaan Yasin, tahlil atau kalimat thayyibah, dan doa yang kemudian dilanjutkan 
dengan prosesi tabur bunga. Para warga yang datang ke pemakaman juga turut 
membawa anak-anak yang masih kecil dan anak-anak remaja mereka. Mereka 
dikenalkan dengan makam para leluhur sebagai upaya penanaman nilai-nilai religius 
sejak dini. Hal ini menunjukkan antusias dan warga dalam melestarikan nilai-nilai religius 
agama Islam agar eksistensinya tetap terjaga sepanjang waktu sekaligus menjadi nilai 
tersendiri dalam proses pendidikan agama yang dilakukan dengan cara demonstrasi.  

Diantara tujuan umum para warga melakukan nyekar ini adalah sebagai bagian 
rutinitas keagamaan, taqarrub kepada Allah sehingga akan menambah semangat 
beribadah, diajak oleh anggota keluarga atau teman, dan bertawassul melalui makam 
yang dikunjungi. Tradisi ini memberikan kesan dan pesan positif terhadap hubungan 
antar warga, salah satunya yaitu bisa mempertemukan keluarga yang lama tidak 
bertemu, karena adanya nyekar ini, banyak anggota keluarga yang datang dari luar kota 
mendatangi makam para pendahulunya. Ramainya para warga yang mengunjungi 
makam juga dipengaruhi oleh kepercayaan khusus yang terhadap kekeramatan dari 
pribadi yang dimakamkan (Amir et al., 2020). 

2. Merconan  

Merconan merupakan kegiatan menyalakan petasan yang berukuran besar 
maupun kecil dalam waktu bersamaan yang dilakukan untuk memeriahkan suatu 
momen. Biasanya di Desa Jeru mengadakan merconan besar-besaran pada saat malam 
Idulfitri bersamaan dengan takbir keliling. Perpaduan yang epic antara nuansa 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(8), 194-201   eISSN: 3024-8140 

198 
 

keagamaan dari takbiran dan tradisi lokal membuat suasana malam hari raya semakin 
meriah dan ramai. Dalam hal ini penulis mewawancarai salah seorang warga setempat 
mengenai tradisi lokal takbir keliling di Desa Jeru. Ia mengatakan bahwa pelaksanaan 
takbir keliling beberapa tahun lalu masih dilakukan secara tradisional menggunakan 
obor, oncor, dan kentongan. Namun seiring perkembangan zaman diganti 
menggunakan alat yang lebih modern yaitu sound sistem yang diangkut pick up dan 
berkeliling ke seluruh penjuru desa sambil melantunkan gema takbir disertai merconan 
yang dinyalakan oleh warga setempat di sepanjang jalan raya. 

Para warga desa cukup kompak dan antusias mengikuti takbir keliling ini mulai dari 
setelah shalat isya hingga tengah malam. Mereka bergembira dan semanagat 
menggemakan takbir di sepanjang jalan sebagai bentuk pengekspresian rasa syukur 
atas datangya hari raya sekaligus bertujuan untuk mensyiarkan agama dengan 
pendekatan dakwah yang disenangi masyarakat. 

3. Sungkeman 

Tradisi sungkeman sejak zaman dahulu hingga sekarang dianggap sebagai 
kegiatan resmi yang rutin dilakukan dalam momen tertentu. Bahkan ada mengistilahkan 
sebagai “upacara sungkeman”. Sungkeman merupakan upacara resmi dengan sikap 
hormat dan posisi jongkok serta menundukkan kepala seraya menghaturkan maaf dan 
meminta doa restu kedua orang tua maupun orang yang dituakan. Tradisi ini biasa 
dilakukan umat Islam setelah pelaksanaan shalat Idulfitri dimana sungkeman ini 
dianggap sebagai etika yang dalam pelaksanaannya yang muda mendatangi yang tua 
atau sesepuh. Dalam praktiknya, penulis sebagai warga desa Jeru setiap tahunnya 
melakukan proses sungkeman kepada orang tua penulis. Tradisi ini sudah umum berlaku 
di sekitar tempat tinggal penulis. Sehingga apabila tidak melaksanakan sungkeman, 
esensi dari hari raya masih terasa mengganjal dan seakan ada yang kurang. Setelah 
prosesi meminta maaf kepada orang tua, kemudian orang tuapun turut mendoakan dan 
memberi restu kepada anaknya agar di dalam proses kehidupannya diberi jalan yang 
terbaik dan dilancarkan segala urusannya.  

Implikasi Nyekar, Merconan, dan Sungkeman Terhadap Kehidupan Masyarakat  

Dalam penelitian ini, penulis menggunakan teori tindakan sosial yang 
dikemukakan oleh Max weber dimana dalam teorinya mengklasifikasikan bahwa nyekar, 
merconan, dan sungkeman termasuk tindakan rasional yang berorientasi pada nilai-nilai 
kemasyarakatan, keislaman, dan berkebudayaan Indonesia karena dalam tradisi-tradisi 
tersebut kita dapat memahami ciri khas dan fenomena praktik keagamaan di lingkungan 
setempat dan menghargai antar kelompok yang ada di masyarakat. Menurut (Roibin, 
2012) warna warni dalam ekspresi keberagamaan mengindikasikan bahwa tradisi lokal 
sangat kuat dalam memengaruhi karakter asli agama formalnya, demikian juga 
sebaliknya. Mengkaji dan meneliti secara empirik fenomena keberagamaan tersebut 
memiliki kontribusi dalam akademis. 

Nyekar atau ziarah kubur tidak hanya sering diucapkan, akan tetapi juga 
merupakan perbuatan yang sering diamalkan oleh umat Islam, bahkan juga diamalkan 
oleh umat non islam yang pada umumnya dilakukan oleh para keluarga. Ziarah kubur 
atau nyekar dalam istilah masyarakat Jawa tidak hanya dilakukan umat nabi di zaman 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(8), 194-201   eISSN: 3024-8140 

199 
 

sekarang, namun juga di zaman Rasulullah sudah dilaksanakan ziarah kubur. Dahulu 
Rasulullah saw. pernah melarang ziarah kubur karena pada waktu itu praktik yang 
dilakukan cenderung berlebihan seperti mengemis dan memohon-ohon dikuburan dan 
menyimpang dari konsep ajaran Islam serta dikhawatirkan praktik tersebut dapat 
menggoncang iman orang yang berziarah. Disamping itu, Rasulullah saw. melarang 
karena mayat yang diziarahi adalah orang-orang kafir sedangkan Islam telah 
memutuskan hubungan dengan kemusyrikan. Sebagaimana sabda Rasulullah saw. yang 
artinya: “Dari Anas bin Malik dari Abu Buraidah ra, bahwa Rasulullah saw. berkata: 
Sesungguhnya aku pernah melarang kalian untuk menziarahi kubur, maka (sekarang) 
ziarahlah kuburan, sebab ziarah kubur itu akan mengingatkan pada kematian”. (HR. 
Muslim dalam shahih Muslim jilid 2 halaman 366 Kitab al-Jana'iz).  

Menurut (Yunita et al., 2023) ziarah kubur menjadi bagian dari ajaran sunnah dalam 
Islam. Adapun tujuan yang esensial dari ziarah kubur itu sendiri adalah untuk memohon 
keselamatan dan keberkahan bagi penghuni makam dan menjadi tambahan pahala bagi 
yang menziarahinya. Manfaat utamanya yaitu untuk mengingat kematian dan 
kehidupan akhirat. Mengenai penaburan bunga dalam ziarah kubur menurut perspektif 
Islam sudah sesuai dengan hadits shahih yang diriwayatkan oleh Imam Bukhari dan yang 
lainnya. Pada waktu itu Rasulullah saw. melewati kuburan 2 orang sahabat yang disiksa 
disebabkan dosa berat. Lalu beliau mengambil sehelai daun kurma yang basah dan 
meletakkannya di kedua kuburan tersebut, harapannya  mereka akan bertasbih selagi 
daun tersebut masih basah supaya meringankan penderitaannya. Sesuai dengan 
pemahaman tersebut, daun kurma diganti dengan bunga untuk menyesuaikan 
lingkungan geografis yang berbeda dengan Rasulullah. Setelah menggantinya dengan 
bunga, banyak orang yang mempraktikkan tradisi menabur bunga atau nyekar untuk 
meringankan derita penghuni liang kubur. Selain itu interaksi dalam ziarah kubur juga 
meningkatkan solidaritas dan memperkuat persaudaraan antar sesama warga untuk 
saling mendoakan dan menolong baik untuk yang masih hidup maupun yang telah 
meninggal dunia. Maka jika seseorang telah memahami hikmah dari adanya ziarah kubur 
ini ia tidak akan berbuat dzalim kepada dirinya maupun orang lain. Termasuk kekeliruan 
dalam ziarah kubur yaitu apabila seseorang mengkhususkan ziarah kubur pada waktu 
tertentu saja seperti pada saat bulan Ramadhan atau saat lebaran karena tidak ada dasar 
ajaran Islam yang menuntunkan hal ini. 

Merconan di Desa Jeru pada saat takbir keliling merupakan salah satu fenomena 
akulturasi budaya di Indonesia. Tradisi merconan dalam takbir keliling sangat disenangi 
dan ditunggu-tunggu oleh masyarakat setempat karena di malam hari mereka akan 
keluar rumah dan mengumandangkan takbir bersama-sama sekaligus memeriahkannya 
dengan menyalakan berbagai jenis petasan atau mercon. Sehingga timbul adanya 
kepuasan dalam diri masing-masing karena hanya pada saat perayaan Idulfitri saja 
mereka akan melakukan tradisi ini. Dalam pelaksanaannya, takbir keliling memiliki tujuan 
dan manfaat diantaranya untuk mensyiarkan agama Islam, untuk bersilaturrahmi antar 
warga setempat, dan untuk meramaikan Idulfitri.  

Sungkeman berasal dari bahasa Jawa yang artinya tanda bakti atau sujud. Tradisi 
ini dilakukan setelah shalat Idulfitri dimana yang seorang anak berlutut kemudian 
mencium tangan orang tua serta meminta maaf kepada keduanya. Adanya interaksi 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(8), 194-201   eISSN: 3024-8140 

200 
 

antara anak dengan orang tua dalam sungkeman ini sebagai bentuk taubat dan 
permohonan maaf atas perbuatan buruk yang dilakukan kepada orang tua (Kusuma et 
al., 2023). Tidak dapat dipungkiri bahwa dalam hubungan sosial sehari-hari pasti 
terdapat kesalahan yang dilakukan baik sengaja maupun tidak atau adanya 
kesalahpahaman. Sehingga sungkeman saat momen lebaran ini dilakukan untuk 
membangun kembali harmonisasi dan kerukunan yang selama ini terjaga. Sungkeman 
menjadi etika dalam kehidupan interaksi antar sesama. 

Dalam penelitian kali ini penulis mengadakan analisis komparatif atau 
perbandingan penelitian dengan teman kelas penulis yang berasal dari Desa Tritunggal 
Kecamatan Babat Kabupaten Lamongan. Terdapat banyak persamaan dalam tradisi 
yang dilakukan disana dengan tradisi di desa penulis, seperti adanya nyekar dan takbir 
keliling. Perbedaannya hanya dalam konteks media dan properti saja, sebagaimana di 
Desa Tritunggal takbirannya kebanyakan menggunakan oncor atau obor namun di desa 
penulis obor sudah banyak ditinggalkan karena sudah jarang warga setempat yang 
membuatnya dan lebih memilih menyalakan petasan yang bisa dibeli secara instan. 
Terdapat tradisi megengan di Desa Tritunggal yaitu selamatan dalam menyambut hari 
raya. Tradisi ini juga berlaku di desa penulis namun penulis tidak terlalu mengetahui 
konteksnya karena penulis kurang update dalam mengobservasi tradisi ini. Sungkeman 
juga sama-sama menjadi tradisi yang sudah umum. Perbedaanya terletak dalam 
pelakunya saja. Di Desa Tritunggal sungkeman hanya dilakukan oleh umat Islam saja 
karena penduduknya adalah kalangan santri dan orang-orang yang religius. Sedangkan 
di desa penulis sungkeman tidak hanya dilakukan oleh umat Islam saja, namun juga 
dilakukan pemeluk agama lain seperti Kristen Katolik maupun Kristen Protestan karena 
dianggap sebagai budaya Jawa yang esensinya berlaku untuk semua umat beragama. 

 

Kesimpulan dan Saran  

Praktik keagamaan dan tradisi lokal penting untuk diketahui oleh semua umat 
beragama, terutama yang dilakukan di lingkungan setempat. Hal ini disebabkan karena 
agama merupakan kebutuhan dan perekat sosial. Agama sangat baik dalam membina 
masyarakat menuju kesejahteraan masyarakat itu sendiri karena agama bisa 
memberikan ruang kepada nilai-nilai lokal yang dianggap baik. Unsur solidaritas agama 
memilki fungsi sosial karena agama mengajarkan nilai-nilai yang benar dan baik bagi 
ummatnya. Diantara praktik keagamaan dan tradisi lokal yang masih terus dilestarikan 
oleh warga Desa Jeru adalah nyekar, merconan, dan sungkeman sebagai ciri khas 
perayaan Idulfitri.  

Nyekar berasal dari bahasa Jawa “sekar” yang berarti kembang atau bunga. Tradisi 
ini terbentuk sebagai akibat dari akulturasi budaya Islam, Jawa, dan Hindu. Tradisi ini 
rutin dilakukan oleh warga desa Jeru. Sebagian masyarakat Jawa meyakini bahwa 
membaca doa-doa dalam tradisi nyekar manfaatnya tidak hanya untuk arwah atau ruh 
orang yang telah meninggal, akan tetapi juga memberikan pahala bagi orang yang 
mendoakan mereka atau orang yang berkunjung ke makam. Interaksi dalam ziarah 
kubur juga meningkatkan solidaritas dan memperkuat persaudaraan antar sesama 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(8), 194-201   eISSN: 3024-8140 

201 
 

warga untuk saling mendoakan dan menolong baik untuk yang masih hidup maupun 
yang telah meninggal dunia. 

Merconan di Desa Jeru pada saat takbir keliling merupakan salah satu fenomena 
akulturasi budaya di Indonesia. Kegiatan dakwah masa kini tidak dapat menghindari 
tradisi kebudayaan yang telah ada di masyarakat karena manusia itu sendirilah yang 
menciptakan bentuk-bentuk budaya sebagai usahanya untuk bertahan hidup. Interaksi 
dalam tradisi ini memiliki tujuan dan manfaat diantaranya untuk mensyiarkan agama 
Islam, untuk bersilaturrahmi antar warga setempat, dan untuk meramaikan Idulfitri.  

Sungkeman merupakan upacara resmi dengan sikap hormat dan posisi jongkok 
serta menundukkan kepala seraya menghaturkan maaf dan meminta doa restu kedua 
orang tua maupun orang yang dituakan. Diantara nilai-nilai sungkeman di desa penulis 
yang berbuah menjadi norma sosial dalam masyarakat adalah berperannya solidaritas 
warga desa dalam menjaga harmonisasi sosial budaya agama yang tinggi dan 
menjadikan seseorang menjadi tawadhu’ dan lebih memperbaiki etika dan unggah-
ungguh kepada orang tua atau orang yang lebih tua. 

Berdasarkan penelitian yang dilakukan penulis, warga Desa Jeru dianggap sudah 
tepat dalam menanggapi praktik keagamaan dan tradisi lokal, hal ini bisa dilihat dari 
bagaimana mereka menerapkan strategi dakwah yang sesuai dengan budaya lokal, 
menghormati perbedaan interpretasi agama untuk membangun kesadaran dan 
toleransi, dan mengembangkan kearifan lokal sebagai sumber pembelajaran dan 
pelestarian budaya, serta berimplikasi baik terhadap perilaku masyarakat setempat. 

 

Daftar Pustaka  

Amir, A., Al-Ayyubi, M. Z., & Subri, S. (2020). Kekeramatan makam: Studi Kepercayaan 
masyarakat terhadap kekeramatan makam-makam kuno di Lombok. Edugama: 
Jurnal Kependidikan Dan Sosial Keagamaan, 1(1), 1. 

Kusuma, M. R. P., Wahyudi, L., & Arifianto, P. F. (2023). Kajian Sosiologi desain 
postingan instagram Jokowi versi ucapan selamat hari raya Idul Fitri. ASKARA: Jurnal 
Seni Dan Desain, 2(1), 25–40. https://doi.org/10.20895/askara.v2i1.1116 

Margareth, Helga. 2017, 32. 
Roibin, R. (2012). Agama dan budaya-relasi konfrontatif atau kompromistik. Jurisdictie, 

1–7. https://doi.org/10.18860/j.v0i0.1590    
Yunita, I., Kusumaningrum, A. D., Tamaya, L., Putri, S., Lukman, M., Lac, H., & Noor, A. 

M. (2023). Islam and cultural locality of nyekar tradition in Indonesia. 12(1), 41–51. 


