Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elSSN: 3024-8140
Volume 2, Issue 8, 2024 pp. 194-201 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mijfindex

Nyekar, merconan, dan sungkeman sebagai praktik
keagamaan dan tradisi lokal perayaan Idulfitri: Studi
agama di Desa Jeru, Kecamatan Tumpang, Kabupaten
Malang

Nahdliyatul Ilmiyah
Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: nahdliyatulilmiyah8@gmail.com

Kata Kunci: ABSTRAK

Agama merupakan salah satu kebutuhan dasar manusia. Dalam sebuah
masyarakat, agama menjadi faktor penunjang kehidupan spiritual yang
memengaruhi tradisi dan norma-norma sosial, sekalipun masyarakat
Keywords: telah memiliki kebiasaan dan tradisi yang sudah berlangsung lama serta
turun menurun. Tidak menutup kemungkinan kebiasaan yang sudah
menjadi tradisi tersebut bertemu dengan agama dimana keduanya
memiliki kekuatan untuk berdiri bersama. Adanya tradisi yang beragam
dalam praktik keagaamaan maupun tradisi lokal yang berlaku dalam masyarakat merupakan suatu
keniscayaan dan menjadi sunnatullah. Tujuan penelitian ini adalah untuk mengetahui praktik sosial
keagaamaan di kampung halaman penulis selama hari raya Idulfitri di Desa Jeru Kecamatan Tumpang
Kabupaten Malang dan untuk mengetahui interpretasi serta implikasinya menurut perspektif sosiologi
agama. Metode penelitian yang digunakan oleh penulis dalam melakukan penelitian adalah metode
deskriprif dan metode komparatif. Teknik yang digunakan adalah pengamatan secara langsung, wawancara,
survey lokasi, dan analisis kepustakaan. Objek penelitian ini adalah praktik keagamaan dan tradisi lokal yang
masih dilakukan oleh warga Desa Jeru. Hasil peneitian menunjukkan bahwa praktik keagamaan dan tradisi
lokal di Desa Jeru memiliki implikasi terhadap perilaku masyarakat setempat.

agamag; tradisi; idulfitri;
perayaan; norma

religion; traditions; eid;
celebration; norms

ABSTRACT

Religion is one of the basic human needs. In a society, religion becomes a supporting factor for spiritual
life that influences traditions and social norms, even though the community already has long-standing
habits and traditions that have been passed down. It does not rule out the possibility that habits that have
become traditions meet with religion where both have the power to stand together. The existence of
diverse traditions in religious practices and local traditions that apply in society is a necessity and becomes
sunnatullah. The purpose of this study is to find out the social practice of religion in the author's
hometown during Eid al-Fitr in Jeru village, Tumpang sub-district, Malang district and to find out the
interpretation and implications according to the perspective of the sociology of religion. The research
method used by the author in conducting the research is descriptive method and comparative method.
The techniques used are direct observation, interview, location survey, and literature analysis. The object
of this research is religious practices and local traditions that are still practiced by Jeru villagers. The
results show that religious practices and local traditions in Jeru Village have implications on the behavior
of the local community.

@ ®@ @ This is an open access article under the CC BY-NC-SA license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Manlana Malik Tbrabin.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(8), 194-201 elSSN: 3024-8140

Pendahuluan

Perayaan Idulfitri yang tahun ini bertepatan pada tanggal 10 April 2024
membawa kebahagiaan bagi segenap umat Islam di seluruh dunia. Sebagai hari raya
keagamaan, Idulfitri memiliki kedudukan yang tinggi bagi umat Islam yang mengandung
nilai keruhanian dan spiritualitas yang tinggi. Idulfitri merupakan kelanjutan dari puasa
dan zakat yang sama-sama bermakna pembersihan jiwa seorang hamba. Sehingga umat
Islam akan kembali pada fitrahnya, yaitu seperti saat baru dilahirkan ke dunia, jiwanya
suci dan tidak ada dosa. Perayaan Idulfitri melambangkan upaya seorang hamba untuk
menyadari fitrahnya sekaligus menyadari betapa Maha Besar Allah yang memilki sifat-
sifat yang agung. Maka dari itu, umat Islam memaknai Idulfitri sebagai hari kemanusiaan
universal yang suci.

Manusia adalah makhluk yang suci, dan harus berbuat suci. Idulfitri dianggap
sebagai puncak pengalaman sosial keagamaan umat Islam. Perayaan Idulfitri hampir
serupa dengan hari Thanks Giving Day yang dirayakan oleh warga Amerika Serikat setiap
tahunnya, mereka bersuka ria dengan bersyukur kepada Tuhan bersama seluruh
anggota keluarga pada hari perayaaaan tersebut. Semua merasakan dorongan yang
sangat kuat untuk bertemu dan berkumpul dengan anggota keluarga. Dengan suasana
keakraban dan kekeluargaan itulah hikmah perayaan Idulfitri maupun Thanks Giving Day
dapat dirasakan sepenuhnya. Banyak tradisi yang tersebar dalam masyarakat pada saat
perayaan |dulfitri, sehingga dalam kesempatan kali ini penulis menyuguhkan praktik
keagaamaan dan tradisi lokal yang menjadi simbol perayaan Idulfitri masyarakat
setempat di kampung halaman penulis yang dilakukan sebagai bentuk rasa syukur
kepada Allah SWT. dan sebagai upaya pelestarian tradisi yang turun menurun guna
merekatkan hubungan silaturrahim antar warga setempat.

Dalam aspek implementasi, agama bisa memliki banyak versi. Hal ini bisa terjadi
karena agama yang sudah masuk dalam masyarakat multikultural akan mengalami
proses akulturasi. Oleh karena itu tidak heran jika praktik keagaamaan dan tradisi lokal
yang berlaku di masyarakat itu bermacam-macam dan berbeda-beda dalam
pengekspresiannya. Agama dipandang sebagai sistem kepercayaan yang diwujudkan
dalam perilaku sosial tertentu. Agama berkaitan dengan perilaku manusia, baik sebagai
individu maupun kelompok. Sehingga perilaku yang diperankan oleh manusia itu akan
terkait dengan keyakinan dari ajaran agama yang dianutnya. Peran agama dalam
masyarakat salah satunya adalah sebagai perekat sosial. Agama sangat baik dalam
membina masyarakat menuju kesejahteraan masyarakat itu sendiri. Unsur solidaritas
agama memilki fungsi sosial. Sehingga adanya tradisi yang beragam dalam praktik
keagaamaan maupun tradisi lokal yang berlaku dalam masyarakat merupakan suatu
keniscayaan dan menjadi sunnatullah.

Momen Idulfitri merupakan momen bahagia yang ditunggu-tunggu
kedatangannya oleh segenap warga desa penulis, yaitu Desa Jeru. Pada akhir
Ramadhan, para warga sudah mulai mempersiapkan apa saja hal-hal yang berkaitan
dengan perayaan Idulfitri, seperti membersihkan rumah, membuat kue lebaran, dan
persiapan mudik menuju kampung halaman. Sudah menjadi tradisi, sebelum Idulfitri,
para warga megunjungi pemakaman untuk membersihkan makam keluarga ataupun

195



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(8), 194-201 elSSN: 3024-8140

saudara yang telah meninggal dan membacakan doa-doa serta tahlil atau biasa disebut
dengan istilah nyekar, merconan menjadi tradisi yang dilakukan di malam Idulfitri, dan
ketika Idulfitri telah tiba mereka melakukan prosesi sungkeman. Praktik keagaamaan
dan tradisi lokal di Desa Jeru memberikan implikasi terhadap kehidupan masyarakat
setempat terutama dalam perspektif norma sosial yang menjadi pembahasan dalam
artkel ini.

Penelitian ini menggunakan metode penelitian deskriprif dan metode komparatif.
Pertama, Metode deskriptif merupakan pendekatan penelitian yang digunakan untuk
memberi gambaran dan penjelasan mengenai fenomena keagamaan dalam masyarakat.
Dalam menggunakan metode ini, penulis memfokuskan pada pengamatan secara
langsung, wawancara, survey lokasi, dan analisis kepustakaan untuk mengumpulkam
infomasi yang akurat mengenai fenomena keagamaan yang diteliti. Dengan
menggunakan metode ini, penulis mendapatkan pemahaman yang mendalam tentang
bagaimana agama memengaruhi perilaku, nilai, dan struktur sosial. Kedua, metode
komparatif yaitu pendekatan penelitian yang membandingkan berbagai aspek
keagamaaan dalam kelompok atau masyarakat untuk menarik kesimpulan tentang
perbedaan atau pengaruh yang barangkali ditemukan. Pendekatan yang digunakan
dalam penelitian ini merupakan pendekatan ilmu sosial.

Pembahasan

Bentuk-Bentuk Praktik Keagaamaan dan Tradisi Lokal di Desa Jeru Pada Saat Idulfitri

Desa wisata Jeru Tumpang atau disebut dengan “Dewi Jepang” merupakan desa
dimana penulis berdomisili. Desa ini terletak di Kecamatan Tumpang Kabupaten Malang
dan juga merupakan desa pertama untuk akses masuk ke Taman Nasional Bromo
Tengger Semeru. Desa Jeru termasuk salah satu desa yang masih memegang erat adat
istiadat dari para leluhur dan tradisi lokalnya. Tradisi lokal yang berkaitan dengan
keagamaan juga sama-sama kuat dan rutin dilakukan sebagaimana tradisi lainnya. Salah
satu tradisi lokal keagaamaan yang terus berlanjut hingga kini adalah tradisi dalam
merayakan ldulfitri yang antara lain berupa nyekar, merconan, dan sungkeman. Para
warga melaksanakan tradisi-tradisi tersebut dengan khidmat dan penuh penghayatan
karena mengingat bahwa waktu pelaksanaannya berada pada momen yang sakral dan
tidak semua orang diberi kesempatan untuk melaksanakan tradisi ini disebabkan adanya
udzur, seperti sakit atau yang lainnya.

1. Nyekar

Istilah “nyekar” sudah sangat familiar dalam kehidupan masyarakat Indonesia.
Nyekar biasanya juga disebut dengan berdoa massal atau ziarah kubur keluarga dengan
menaburkan bunga (Yunita et al., 2023). Penyebutan “nyekar” berasal dari bahasa Jawa
“sekar” yang berarti kembang atau bunga. Bunga yang digunakan untuk nyekar
biasanya adalah bunga kenanga, mawar, melati, dan dicampur dengan irisan pandan
serta wangi-wangian (Helga Margareth, 2017, 32). Tradisi ini terbentuk sebagai akibat
dari akulturasi budaya Islam, Jawa, dan Hindu yang mana dalam adat Jawa meyakini

196



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(8), 194-201 elSSN: 3024-8140

bahwa ruh akan pulang mendatangi keluarganya dalam waktu tertentu seperti pada
waktu Ruwah di bulan Sya’ban atau di hari pertama bulan puasa. Sebagian masyarakat
Jawa meyakini bahwa membaca doa-doa dalam tradisi nyekar manfaatnya tidak hanya
untuk arwah atau ruh orang yang telah meninggal, akan tetapi juga memberikan pahala
bagi orang yang mendoakan mereka atau orang yang berkunjung ke makam. Di samping
itu, mereka juga mempercayai bahwa arwah orang suci yang dikunjungi akan menjadi
perantara yang baik untuk menyampaikan permohonan doa kepada Allah SWT. Jika
dilihat dari perspektif Islam, nyekar atau ziarah kubur dianjurkan karena mengingatkan
kita akan kematian dan agar mempersiapkan amal saleh untuk bekal di akhirat kelak.

Berdasarkan pengamatan penulis di pemakaman kampung halamannya yaitu di
pemakaman keramat Desa Jeru pada sore hari sekitar pukul 16.45 WIB di akhir
Ramadhan yang bertepatan dengan hari Selasa, 09 April 2024, nyekar merupakan tradisi
yang sudah lama dilakukan oleh oleh masyarakat setempat di Desa Jeru, biasanya nyekar
dilakukan pada hari-hari pertama memasuki bulan Ramadhan, akhir bulan Ramadhan,
dan hari pertama pada waktu pagi hari setelah pelaksanaan shalat Idulfitri. Suasana
nyekar di pemakaman keramat desa Jeru cukup ramai. Banyak warga setempat
berdatangan satu persatu dengan membawa sepeda motor, ada juga yang berjalan kaki.
Mereka mendatangi makam para keluarga dan kerabat atau makam siapapun yang ingin
dikunjunginya dengan membawa cangkul untuk membersihkan makam serta membeli
berbagai jenis bunga untuk ditaburkan diatas makam.

Kegiatan nyekar ini diawali dengan pembersihan makam dari rerumputan ilalang
dan lumut yang menempel di dinding-dinding makam kemudian dilanjutkan dengan
pembacaan Yasin, tahlil atau kalimat thayyibah, dan doa yang kemudian dilanjutkan
dengan prosesi tabur bunga. Para warga yang datang ke pemakaman juga turut
membawa anak-anak yang masih kecil dan anak-anak remaja mereka. Mereka
dikenalkan dengan makam para leluhur sebagai upaya penanaman nilai-nilai religius
sejak dini. Hal ini menunjukkan antusias dan warga dalam melestarikan nilai-nilai religius
agama Islam agar eksistensinya tetap terjaga sepanjang waktu sekaligus menjadi nilai
tersendiri dalam proses pendidikan agama yang dilakukan dengan cara demonstrasi.

Diantara tujuan umum para warga melakukan nyekar ini adalah sebagai bagian
rutinitas keagamaan, taqarrub kepada Allah sehingga akan menambah semangat
beribadah, diajak oleh anggota keluarga atau teman, dan bertawassul melalui makam
yang dikunjungi. Tradisi ini memberikan kesan dan pesan positif terhadap hubungan
antar warga, salah satunya yaitu bisa mempertemukan keluarga yang lama tidak
bertemu, karena adanya nyekar ini, banyak anggota keluarga yang datang dari luar kota
mendatangi makam para pendahulunya. Ramainya para warga yang mengunjungi
makam juga dipengaruhi oleh kepercayaan khusus yang terhadap kekeramatan dari
pribadi yang dimakamkan (Amir et al., 2020).

2. Merconan

Merconan merupakan kegiatan menyalakan petasan yang berukuran besar
maupun kecil dalam waktu bersamaan yang dilakukan untuk memeriahkan suatu
momen. Biasanya di Desa Jeru mengadakan merconan besar-besaran pada saat malam
Idulfitri bersamaan dengan takbir keliling. Perpaduan yang epic antara nuansa

197



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(8), 194-201 elSSN: 3024-8140

keagamaan dari takbiran dan tradisi lokal membuat suasana malam hari raya semakin
meriah dan ramai. Dalam hal ini penulis mewawancarai salah seorang warga setempat
mengenai tradisi lokal takbir keliling di Desa Jeru. la mengatakan bahwa pelaksanaan
takbir keliling beberapa tahun lalu masih dilakukan secara tradisional menggunakan
obor, oncor, dan kentongan. Namun seiring perkembangan zaman diganti
menggunakan alat yang lebih modern yaitu sound sistem yang diangkut pick up dan
berkeliling ke seluruh penjuru desa sambil melantunkan gema takbir disertai merconan
yang dinyalakan oleh warga setempat di sepanjang jalan raya.

Para warga desa cukup kompak dan antusias mengikuti takbir keliling ini mulai dari
setelah shalat isya hingga tengah malam. Mereka bergembira dan semanagat
menggemakan takbir di sepanjang jalan sebagai bentuk pengekspresian rasa syukur
atas datangya hari raya sekaligus bertujuan untuk mensyiarkan agama dengan
pendekatan dakwah yang disenangi masyarakat.

3. Sungkeman

Tradisi sungkeman sejak zaman dahulu hingga sekarang dianggap sebagai
kegiatan resmi yang rutin dilakukan dalam momen tertentu. Bahkan ada mengistilahkan
sebagai “upacara sungkeman”. Sungkeman merupakan upacara resmi dengan sikap
hormat dan posisi jongkok serta menundukkan kepala seraya menghaturkan maaf dan
meminta doa restu kedua orang tua maupun orang yang dituakan. Tradisi ini biasa
dilakukan umat Islam setelah pelaksanaan shalat Idulfitri dimana sungkeman ini
dianggap sebagai etika yang dalam pelaksanaannya yang muda mendatangi yang tua
atau sesepuh. Dalam praktiknya, penulis sebagai warga desa Jeru setiap tahunnya
melakukan proses sungkeman kepada orang tua penulis. Tradisi ini sudah umum berlaku
di sekitar tempat tinggal penulis. Sehingga apabila tidak melaksanakan sungkeman,
esensi dari hari raya masih terasa mengganjal dan seakan ada yang kurang. Setelah
prosesi meminta maaf kepada orang tua, kemudian orang tuapun turut mendoakan dan
memberi restu kepada anaknya agar di dalam proses kehidupannya diberi jalan yang
terbaik dan dilancarkan segala urusannya.

Implikasi Nyekar, Merconan, dan Sungkeman Terhadap Kehidupan Masyarakat

Dalam penelitian ini, penulis menggunakan teori tindakan sosial yang
dikemukakan oleh Max weber dimana dalam teorinya mengklasifikasikan bahwa nyekar,
merconan, dan sungkeman termasuk tindakan rasional yang berorientasi pada nilai-nilai
kemasyarakatan, keislaman, dan berkebudayaan Indonesia karena dalam tradisi-tradisi
tersebut kita dapat memahami ciri khas dan fenomena praktik keagamaan dilingkungan
setempat dan menghargai antar kelompok yang ada di masyarakat. Menurut (Roibin,
2012) warna warni dalam ekspresi keberagamaan mengindikasikan bahwa tradisi lokal
sangat kuat dalam memengaruhi karakter asli agama formalnya, demikian juga
sebaliknya. Mengkaji dan meneliti secara empirik fenomena keberagamaan tersebut
memiliki kontribusi dalam akademis.

Nyekar atau ziarah kubur tidak hanya sering diucapkan, akan tetapi juga
merupakan perbuatan yang sering diamalkan oleh umat Islam, bahkan juga diamalkan
oleh umat non islam yang pada umumnya dilakukan oleh para keluarga. Ziarah kubur
atau nyekar dalam istilah masyarakat Jawa tidak hanya dilakukan umat nabi di zaman

198



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(8), 194-201 elSSN: 3024-8140

sekarang, namun juga di zaman Rasulullah sudah dilaksanakan ziarah kubur. Dahulu
Rasulullah saw. pernah melarang ziarah kubur karena pada waktu itu praktik yang
dilakukan cenderung berlebihan seperti mengemis dan memohon-ohon dikuburan dan
menyimpang dari konsep ajaran Islam serta dikhawatirkan praktik tersebut dapat
menggoncang iman orang yang berziarah. Disamping itu, Rasulullah saw. melarang
karena mayat yang diziarahi adalah orang-orang kafir sedangkan Islam telah
memutuskan hubungan dengan kemusyrikan. Sebagaimana sabda Rasulullah saw. yang
artinya: “Dari Anas bin Malik dari Abu Buraidah ra, bahwa Rasulullah saw. berkata:
Sesungguhnya aku pernah melarang kalian untuk menziarahi kubur, maka (sekarang)
ziarahlah kuburan, sebab ziarah kubur itu akan mengingatkan pada kematian”. (HR.
Muslim dalam shahih Muslim jilid 2 halaman 366 Kitab al-Jana'iz).

Menurut (Yunita et al., 2023) ziarah kubur menjadi bagian dari ajaran sunnah dalam
Islam. Adapun tujuan yang esensial dari ziarah kubur itu sendiri adalah untuk memohon
keselamatan dan keberkahan bagi penghuni makam dan menjadi tambahan pahala bagi
yang menziarahinya. Manfaat utamanya yaitu untuk mengingat kematian dan
kehidupan akhirat. Mengenai penaburan bunga dalam ziarah kubur menurut perspektif
Islam sudah sesuai dengan hadits shahih yang diriwayatkan oleh Imam Bukhari dan yang
lainnya. Pada waktu itu Rasulullah saw. melewati kuburan 2 orang sahabat yang disiksa
disebabkan dosa berat. Lalu beliau mengambil sehelai daun kurma yang basah dan
meletakkannya di kedua kuburan tersebut, harapannya mereka akan bertasbih selagi
daun tersebut masih basah supaya meringankan penderitaannya. Sesuai dengan
pemahaman tersebut, daun kurma diganti dengan bunga untuk menyesuaikan
lingkungan geografis yang berbeda dengan Rasulullah. Setelah menggantinya dengan
bunga, banyak orang yang mempraktikkan tradisi menabur bunga atau nyekar untuk
meringankan derita penghuni liang kubur. Selain itu interaksi dalam ziarah kubur juga
meningkatkan solidaritas dan memperkuat persaudaraan antar sesama warga untuk
saling mendoakan dan menolong baik untuk yang masih hidup maupun yang telah
meninggal dunia. Maka jika seseorang telah memahami hikmah dari adanya ziarah kubur
ini ia tidak akan berbuat dzalim kepada dirinya maupun orang lain. Termasuk kekeliruan
dalam ziarah kubur yaitu apabila seseorang mengkhususkan ziarah kubur pada waktu
tertentu saja seperti pada saat bulan Ramadhan atau saat lebaran karena tidak ada dasar
ajaran Islam yang menuntunkan hal ini.

Merconan di Desa Jeru pada saat takbir keliling merupakan salah satu fenomena
akulturasi budaya di Indonesia. Tradisi merconan dalam takbir keliling sangat disenangi
dan ditunggu-tunggu oleh masyarakat setempat karena di malam hari mereka akan
keluar rumah dan mengumandangkan takbir bersama-sama sekaligus memeriahkannya
dengan menyalakan berbagai jenis petasan atau mercon. Sehingga timbul adanya
kepuasan dalam diri masing-masing karena hanya pada saat perayaan Idulfitri saja
mereka akan melakukan tradisi ini. Dalam pelaksanaannya, takbir keliling memiliki tujuan
dan manfaat diantaranya untuk mensyiarkan agama Islam, untuk bersilaturrahmi antar
warga setempat, dan untuk meramaikan Idulfitri.

Sungkeman berasal dari bahasa Jawa yang artinya tanda bakti atau sujud. Tradisi
ini dilakukan setelah shalat Idulfitri dimana yang seorang anak berlutut kemudian
mencium tangan orang tua serta meminta maaf kepada keduanya. Adanya interaksi

199



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(8), 194-201 elSSN: 3024-8140

antara anak dengan orang tua dalam sungkeman ini sebagai bentuk taubat dan
permohonan maaf atas perbuatan buruk yang dilakukan kepada orang tua (Kusuma et
al.,, 2023). Tidak dapat dipungkiri bahwa dalam hubungan sosial sehari-hari pasti
terdapat kesalahan yang dilakukan baik sengaja maupun tidak atau adanya
kesalahpahaman. Sehingga sungkeman saat momen lebaran ini dilakukan untuk
membangun kembali harmonisasi dan kerukunan yang selama ini terjaga. Sungkeman
menjadi etika dalam kehidupan interaksi antar sesama.

Dalam penelitian kali ini penulis mengadakan analisis komparatif atau
perbandingan penelitian dengan teman kelas penulis yang berasal dari Desa Tritunggal
Kecamatan Babat Kabupaten Lamongan. Terdapat banyak persamaan dalam tradisi
yang dilakukan disana dengan tradisi di desa penulis, seperti adanya nyekar dan takbir
keliling. Perbedaannya hanya dalam konteks media dan properti saja, sebagaimana di
Desa Tritunggal takbirannya kebanyakan menggunakan oncor atau obor namun di desa
penulis obor sudah banyak ditinggalkan karena sudah jarang warga setempat yang
membuatnya dan lebih memilih menyalakan petasan yang bisa dibeli secara instan.
Terdapat tradisi megengan di Desa Tritunggal yaitu selamatan dalam menyambut hari
raya. Tradisi ini juga berlaku di desa penulis namun penulis tidak terlalu mengetahui
konteksnya karena penulis kurang update dalam mengobservasi tradisi ini. Sungkeman
juga sama-sama menjadi tradisi yang sudah umum. Perbedaanya terletak dalam
pelakunya saja. Di Desa Tritunggal sungkeman hanya dilakukan oleh umat Islam saja
karena penduduknya adalah kalangan santri dan orang-orang yang religius. Sedangkan
di desa penulis sungkeman tidak hanya dilakukan oleh umat Islam saja, namun juga
dilakukan pemeluk agama lain seperti Kristen Katolik maupun Kristen Protestan karena
dianggap sebagai budaya Jawa yang esensinya berlaku untuk semua umat beragama.

Kesimpulan dan Saran

Praktik keagamaan dan tradisi lokal penting untuk diketahui oleh semua umat
beragama, terutama yang dilakukan di lingkungan setempat. Hal ini disebabkan karena
agama merupakan kebutuhan dan perekat sosial. Agama sangat baik dalam membina
masyarakat menuju kesejahteraan masyarakat itu sendiri karena agama bisa
memberikan ruang kepada nilai-nilai lokal yang dianggap baik. Unsur solidaritas agama
memilki fungsi sosial karena agama mengajarkan nilai-nilai yang benar dan baik bagi
ummatnya. Diantara praktik keagamaan dan tradisi lokal yang masih terus dilestarikan
oleh warga Desa Jeru adalah nyekar, merconan, dan sungkeman sebagai ciri khas
perayaan Idulfitri.

Nyekar berasal dari bahasa Jawa “sekar”” yang berarti kembang atau bunga. Tradisi
ini terbentuk sebagai akibat dari akulturasi budaya Islam, Jawa, dan Hindu. Tradisi ini
rutin dilakukan oleh warga desa Jeru. Sebagian masyarakat Jawa meyakini bahwa
membaca doa-doa dalam tradisi nyekar manfaatnya tidak hanya untuk arwah atau ruh
orang yang telah meninggal, akan tetapi juga memberikan pahala bagi orang yang
mendoakan mereka atau orang yang berkunjung ke makam. Interaksi dalam ziarah
kubur juga meningkatkan solidaritas dan memperkuat persaudaraan antar sesama

200



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(8), 194-201 elSSN: 3024-8140

warga untuk saling mendoakan dan menolong baik untuk yang masih hidup maupun
yang telah meninggal dunia.

Merconan di Desa Jeru pada saat takbir keliling merupakan salah satu fenomena
akulturasi budaya di Indonesia. Kegiatan dakwah masa kini tidak dapat menghindari
tradisi kebudayaan yang telah ada di masyarakat karena manusia itu sendirilah yang
menciptakan bentuk-bentuk budaya sebagai usahanya untuk bertahan hidup. Interaksi
dalam tradisi ini memiliki tujuan dan manfaat diantaranya untuk mensyiarkan agama
Islam, untuk bersilaturrahmi antar warga setempat, dan untuk meramaikan Idulfitri.

Sungkeman merupakan upacara resmi dengan sikap hormat dan posisi jongkok
serta menundukkan kepala seraya menghaturkan maaf dan meminta doa restu kedua
orang tua maupun orang yang dituakan. Diantara nilai-nilai sungkeman di desa penulis
yang berbuah menjadi norma sosial dalam masyarakat adalah berperannya solidaritas
warga desa dalam menjaga harmonisasi sosial budaya agama yang tinggi dan
menjadikan seseorang menjadi tawadhu’ dan lebih memperbaiki etika dan unggah-
ungguh kepada orang tua atau orang yang lebih tua.

Berdasarkan penelitian yang dilakukan penulis, warga Desa Jeru dianggap sudah
tepat dalam menanggapi praktik keagamaan dan tradisi lokal, hal ini bisa dilihat dari
bagaimana mereka menerapkan strategi dakwah yang sesuai dengan budaya lokal,
menghormati perbedaan interpretasi agama untuk membangun kesadaran dan
toleransi, dan mengembangkan kearifan lokal sebagai sumber pembelajaran dan
pelestarian budaya, serta berimplikasi baik terhadap perilaku masyarakat setempat.

Daftar Pustaka

Amir, A., Al-Ayyubi, M. Z., & Subri, S. (2020). Kekeramatan makam: Studi Kepercayaan
masyarakat terhadap kekeramatan makam-makam kuno di Lombok. Edugama:
Jurnal Kependidikan Dan Sosial Keagamaan, 1(1), 1.

Kusuma, M. R. P., Wahyudi, L., & Arifianto, P. F. (2023). Kajian Sosiologi desain
postingan instagram Jokowi versi ucapan selamat hari raya Idul Fitri. ASKARA: Jurnal
Seni Dan Desain, 2(1), 25-40. https://doi.org/10.20895/askara.v2i1.1116

Margareth, Helga. 2017, 32.

Roibin, R. (2012). Agama dan budaya-relasi konfrontatif atau kompromistik. Jurisdictie,
1-7. https://doi.org/10.18860/j.v0i0.1590

Yunita, I., Kusumaningrum, A. D., Tamaya, L., Putri, S., Lukman, M., Lac, H., & Noor, A.
M. (2023). Islam and cultural locality of nyekar tradition in Indonesia. 12(1), 41-51.

201



