
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)          eISSN: 3024-8140 

Volume 2, Issue 6, 2024 pp. 972-977      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Pentingnya pendidikan akhlak dalam mewujudkan sikap 
terpuji di Pondok Pesantren SMP Sabilurrosyad 

 

Muhammad Amirul Arifuqin1*, Alfian Haikal Faruq2, M. Imamul Muttaqin3 

1,2,3Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang;  
e-mail: *1amirularifuqin44@gmail.com,  2alfianhaikalelfaruq@gmail.com,  3imamulmuttaqin@uin-
malang.ac.id 
 
 

A B S T R A K 

Pendidikan akhlak merupakan suatu hal yang harus dipelajari oleh 
semua kalangan, terlebih lagi akhir akhir ini banyak terjadi kemerosotan 
moral di masyarakat. Sehingga banyak kelompok yang gencar 
melakukan pendidikan akhlak, salah satunya di kalangan pesantren. 
Pendidikan akhlak sendiri memiliki banyak cabang, akan tetapi kita 
fokuskan pembahasannya pada sikap adil, rida, amal shalih, persatuan 
dan kerukunan. Karena ketika pendidikan akhlak berhasil di 
implementasikan maka akan tercipta suasana yang harmoni. 

A B S T R A C T 

Moral education is something that must be studied by all groups, especially as recently there has been a 
lot of moral decline in society. So many groups are intensively carrying out moral education, one of which 
is Islamic boarding schools. Moral education itself has many branches, but we focus the discussion on 
attitudes of justice, pleasure, good deeds, unity and harmony. Because when moral education is 
successfully implemented, a harmonious atmosphere will be created. 

 

 

Pendahuluan  

Masyarakat Indonesia dihadapkan pada situasi memprihatinkan terkait krisis 
akhlak. Ketidakjujuran merajalela, kejahatan dan tindakan tidak manusiawi marak 
terjadi, dan teladan dari pemimpin yang amanah masih langka. Upaya pemerintah dalam 
pencegahan dan penegakan hukum melalui pemberantasan KKN belum menunjukkan 
hasil maksimal. Dampak negatif dari perkembangan iptek contohnya penculikan anak, 
individualisme, narkoba, pornografi, dan pergaulan bebas semakin merajalela, kabur-
kaburannya nilai-nilai moral pada anak dan remaja menjadi konsekuensinya.  

Di tengah era baru yang penuh tantangan, masyarakat yang ingin bangkit 
membutuhkan fondasi akhlak yang kokoh dan jiwa yang besar. Tantangan ini hanya 
dapat diatasi dengan akhlak yang kuat, tulus, dan terpancar dari iman yang mendalam, 
keteguhan, pengorbanan, dan mental yang tangguh. Islam, dengan ajarannya tentang 
kesalehan dan kesucian jiwa sebagai kunci kesuksesan, menawarkan solusi untuk 
membentuk kepribadian sempurna ini. Islam menegaskan bahwa perubahan 
masyarakat berakar pada perubahan akhlak dan kesalehan individu. Oleh karena itu, 

Kata Kunci: 
akhlak; adil; ridha; amal 
shaleh; persatuan; 
pesantren 
 
Keywords: 
morals; fair; rida; shaleh 
charity; unity; boarding 
school 
 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:*1amirularifuqin44@gmail.com
mailto:2alfianhaikalelfaruq@gmail.com


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 972-977   eISSN: 3024-8140 

973 
 

mempelajari pendidikan akhlak menjadi kunci keselamatan dalam krisis moral yang 
melanda zaman sekarang. 

Pembahasan 

Pengertian Pendidikan Akhlak 

Akhlak, yang berasal dari bahasa Arab "al-Khulqu", bermakna perangai, tingkah 
laku, tabiat, dan budi pekerti. Secara terminologi, akhlak adalah sifat yang ada dalam diri 
seseorang dan menjadi dorongan baginya untuk bertindak secara otomatis tanpa 
pertimbangan. Akhlak terbagi menjadi dua jenis: akhlakul karimah (akhlak terpuji) ialah 
perilaku baik yang muncul secara otomatis dan mendorong seseorang untuk menaati 
yang diperintahkan Allah, dan akhlakul madzmumah (akhlak tercela) ialah perilaku 
buruk yang menimbulkan tindakan tidak baik. 

Membangun akhlak mulia memerlukan pendidikan yang tepat. Tujuan pendidikan 
akhlak adalah membentuk pribadi yang berkarakter baik, yang menjadi bekal utama 
dalam menjalani kehidupan. Diharapkan, melalui pendidikan akhlak, setiap individu 
dalam masyarakat dapat mengembangkan kualitas diri yang bagus menjadikan 
seseorang disegani dan dihormati. 

Penanaman akhlak mulia sejak dini sangatlah penting. Anak-anak yang diajarkan 
akhlak mulia sejak kecil akan lebih mudah menerima dan menerapkan ilmu serta nilai-
nilai baik dalam hidupnya. Kebiasaan baik yang ada sejak kecil akan selalu dibawa sampai 
dewasa, sehingga mereka terbiasa bertindak positif tanpa paksaan. Sebaliknya, anak 
yang tidak dibiasakan dengan akhlak mulia sejak kecil dan terbiasa dengan perilaku 
negatif, dikhawatirkan akan membawa kebiasaan buruk tersebut hingga dewasa, dan 
dapat merugikan bagi dirinya sendiri atau orang lain di sekitar. 

Akhlak merupakan ilmu untuk  mengenai buruk dan baik suatu perkara. akhlak 
senantiasa dijadikan perhatian yang penting dalam konteks pendidikan, dan Islam juga 
sangat menekankan pentingnya akhlak. Terlihat dari diutusnya Rasulullah dalam 
menyampaikan dakwah untuk menyampaikan kebenaran dengan tujuan memperbaiki 
akhlak manusia. Sa’id Hawwa menyatakan bahwasannya dalam membentuk akhlak 
islami harus diawali dari lingkup paling sederhana, yaitu keluarga, hal ini menyebabkan 
seseorang dapat terdorong dalam mengajak menuju kebaikan kepada orang lain saat 
menghadapi dunia luar yang sangat heterogeny (Muttaqin et al., 2023). 

Adil 

Kata "adil" berasal dari bahasa Arab "al-‘adl" yang berarti "tidak berat sebelah" 
atau "menyamakan sesuatu dengan yang lain". Secara terminologis, adil berarti 
menempatkan sesuatu secara proporsional pada tempatnya, tanpa memihak dan tidak 
berat sebelah. Dalam pembagian suatu benda maupun hak, adil berarti tidak ada yang 
berbeda atau dirugikan. Bersikap adil merupakan perintah Allah SWT yang harus 
diterapkan dalam kehidupan sehari-hari dalam segala hal. Hal ini karena adil lebih 
mendekatkan seseorang kepada takwa (Badrus & Solichin, 2022). 

Keadilan bagaikan pilar penyangga kehidupan bermasyarakat, menciptakan 
keseimbangan dan rasa aman bagi semua. Bahkan individu paling zalim pun mengakui 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 972-977   eISSN: 3024-8140 

974 
 

pentingnya keadilan. Hal ini dikarenakan sifat adil merupakan kualitas mulia yang 
dihargai semua orang, tanpa terkecuali. 

Keadilan bukan semata lawan dari kezaliman, melainkan tentang kesesuaian. 
Keseimbangan tidak selalu berarti semua unsur harus sama persis untuk dianggap 
seimbang. Definisi keadilan ini memperkuat keyakinan bahwa Allah SWT yang Maha 
Bijaksana dan Maha Mengetahui menciptakan dan mengatur segala sesuatu dengan 
perhitungan, takaran, dan waktu yang tepat untuk mencapai tujuan-Nya. 

Ridha 

Kata "ridha" berasal dari bahasa Arab "radhiya-yardha" yang berarti rela, puas, 
pasrah terhadap sesuatu, atau menerima dengan penuh lapang dada. Secara harfiah, 
ridha berarti rela, suka, atau senang. Kata ini telah diadopsi ke dalam bahasa Indonesia 
dengan kata "rela". Secara terminologis, ridha mengacu pada kerelaan yang mendalam 
terhadap segala hal yang diberikan oleh Allah, baik menyenangkan maupun tidak 
menyenangkan, sebagai anugerah istimewa yang telah diterima dari-Nya. Ridha juga 
berarti ketenangan hati ketika menghadapi musibah atau masalah dalam kehidupan, 
serta kemampuan menghadapi takdir dengan hati yang tenang dan tidak mengeluh. 
Singkatnya, ridha ialah ketentraman jiwa dan ketenangan hati kepada ketetapan dan 
takdir Allah SWT, juga kemampuan dalam menyikapi dengan tabah, termasuk dalam hal 
penderitaan, kesulitan, dan kesedihan yang berasal dari-Nya. 

Orang yang ridha mampu menemukan hikmah dan kebaikan di balik cobaan Allah 
SWT, terhindar dari prasangka buruk terhadap ketentuan-Nya. Mereka melihat 
kebesaran, keagungan, dan kemahasempurnaan Dzat yang memberi cobaan, sehingga 
tidak mengeluh atau merasa sakit hati. Bahkan, mereka merasakan bahwa musibah dan 
ujian tersebut sebagai nikmat, karena jiwa mereka bertemu dengan Sang Pencipta yang 
dicintai. 

Amal Shaleh 

Amal saleh terdiri dari dua kosa kata, yaitu "amal" dan "saleh". "Amal" ialah bentuk 
masdar dari kosa kata   َيعَْمَل    –عَمِل  yang memiliki arti berbuat atau bekerja, sedangkan   َمَهَن

يمَْه ن    –  memiliki makna  melayani. Menurut kitab Lisanu al-‘arab, kata العمل bermakna 
pekerjaan dan perbuatan (Firdaus & Berliansyah, 2022). 

Secara sederhana, amal saleh Merupakan perbuatan maupun aktivitas yang baik 
yang telah dilakukan oleh manusia. Prof. Quraish Shihab yang mempunyai karya tafsir al-
misbah mendefinisikan amal shaleh merupakan perbuatan yang dipuji dan diterima Allah 
SWT. Dalam Al-Musykilat fi al-Thariq al Hayah al-Islamiyyah, Syekh Muhammad al-
Ghazali, mendefinisikan amal saleh sebagai "setiap usaha yang di lakukan dengan keras 
dan dilakukan untuk berkhidmat terhadap agama". 

Muhammad Syahrur mendefinisikan 'amal’ sebagai gerakan sadar yang dilakukan 
manusia secara global, sedangkan al-fi'l sebagai "perbuatan yang sudah pasti dan 
tertentu". Perbedaannya terletak pada tingkat kejelasan dan spesifikasinya. 'Amal lebih 
luas dan terbuka, sedangkan al-fi'l lebih terarah dan memiliki batasan yang jelas. 

Istilah "amal" dalam Al-Quran mempunyai dua makna: positif dan negatif. Makna 
positif diwakili oleh frasa "amiluw al-shalihat" ( ِالِحَات الصَّ وا 

ُ
 yang memiliki makna (عَمِل



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 972-977   eISSN: 3024-8140 

975 
 

"beramal saleh", dan sering diulang dalam Al-Quran. Sedangkan makna negatif di 
sebutkan dengan kalimat "amiluw al-sayyiat" ( ِات

َ
ئ يِّ وا السَّ

ُ
 ,"yang berarti "berbuat dosa (عَمِل

dan hanya disebutkan tiga kali dalam Al-Quran, yaitu dalam surat Al-Nahl: 119, Al-A'raf: 
42, dan Al-Qashash: 84. 

Persatuan dan Kesatuan 

Persatuan merupakan salah satu tujuan utama syariat Islam (maqaasid al-syari’ah). 
Dalam pandangan Islam, keseluruhan manusia yang ada di bumi ialah satu, tanpa 
pembeda selain dari ketakwaan terhadap Allah. Memelihara persatuan sangatlah  
penting, dikarenakan dapat menjaga kelangsungan hidup di bumi. Pembeda derajat 
yang ada dalam manusia hanya ada di sisi Tuhan, dan manusiapun tidak memiliki hak 
untuk menciptakan kesenjangan secara tidak manusiawi. Allah menilai manusia 
berdasarkan tingkat ketakwaan mereka kepada-Nya (Ukhra & Zulihafnani, 2021). 

Meskipun Al Qur’an tidak memiliki ayat khusus yang mengkaji tentang persatuan, 
tetapi beberapa ayat terkait, seperti QS. al-Nisa’ ayat 1, menyentuh topik ini. Ayat 
tersebut berbunyi: 

"Hai sekalian manusia, bertakwalah kepada Tuhanmu yang telah menciptakan kamu 
dari seorang diri, dan dari padanya Allah menciptakan istrinya; dan dari keduanya Allah 
memperkembang biakkan banyak laki-laki dan perempuan. Dan bertakwalah kepada Allah 
yang dengan (mempergunakan) nama-Nya kamu saling meminta satu sama lain, dan 
peliharalah hubungan silaturahim. Sesungguhnya Allah selalu menjaga dan mengawasi 
kamu" (QS. al-Nisa 4:1). 

Panggilan dalam ayat ini menggunakan "  يَا أيَُّهَا النَّاس" berarti "Hai sekalian manusia", 
ditujukan untuk keseluruhan golongan manusia tanpa terkecuali. Meskipun turunnya di 
Madinah, di mana biasanya panggilan tersebut menuju pada orang-orang yang beriman, 
ayat ini menggunakan panggilan untuk semua umat manusia demi persatuan dan 
kesatuan. Ayat tersebut telah mengingatkan bahwa semua perbuatan manusia, baik 
yang tidak beriman maupun beriman, mereka diciptakan dari satu diri, yaitu Adam, tanpa 
perbedaan dalam hal kemanusiaan. 

Materi Pendidikan Akhlak di Pondok Pesantren SMP Sabilurrosyad 

Dalam pembinaan akhlak di pondok pesantren smp sabilurrosyad, diajarkan 
berbagai kitab yang berkaitan dengan materi akhlak. Beberapa kitab tersebut 
membahas tentang akhlak secara langsung, seperti Adab Alim wa al-Muta’alim, Ta’lim 
al-Muta’alim, dan Washaya. Selain itu, ada juga kitab lain yang secara tidak langsung 
berfokus pada akhlak,akan tetapi kajian akhlak tersebar di dalamnya, seperti dalam 
disiplin ilmu hadits, tafsir, fiqih, dan lain-lain. 

Beragam kitab akhlak menjadi panduan bagi santri SMP Sabilurrosyad dalam 
menuntut ilmu, mulai dari tata krama saat belajar, interaksi dengan diri sendiri dan 
ustadz, hingga sikap yang mendukung proses belajar dan mengajar. Kajian pendidikan 
tentang akhlak yang komprehensif ini memiliki tujuan membentuk karakter santri secara 
menyeluruh, sehingga akhlak mereka dapat tertanam kuat dan terpancar dalam 
kehidupan manusia sehari-hari. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 972-977   eISSN: 3024-8140 

976 
 

Pondok Pesantren SMP Sabilurrosyad tak hanya fokus pada materi utama, tetapi 
juga melengkapi dengan literatur pendukung dari berbagai kitab akhlak. Hal ini 
bertujuan untuk menanamkan nilai-nilai agama yang bersifat amaliah pada diri santri. 
Dengan bimbingan ustadz, para santri didorong untuk mengaplikasikan ilmu yang 
dipelajari dalam kehidupan sehari-hari. 

Kesimpulan 

Akhlak, yang berakar dari kata Arab "al-Khulqu" yang berarti tingkah laku, 
perangai, tabiat, dan budi pekerti, merupakan sifat yang melekat pada diri seseorang 
dan mendorongnya untuk bertindak secara spontan tanpa pertimbangan. Akhlak 
terbagi menjadi dua jenis: akhlak terpuji (akhlakul karimah) yang secara otomatis 
mendorong seseorang untuk menaati perintah Allah, dan akhlak tercela (akhlakul 
madzmumah) yang memicu tindakan tercela. Pembentukan akhlak yang baik 
memerlukan pendidikan yang tepat untuk menghasilkan individu berkarakter mulia. 
Pendidikan akhlak harus dimulai sejak usia dini karena anak-anak lebih mudah menerima 
dan menginternalisasi nilai-nilai baik yang tertanam sejak kecil, dan akan terbawa hingga 
dewasa. Akhlak adalah ilmu tentang baik dan buruk, dan Islam sangat menekankan 
pentingnya akhlak. Rasulullah diutus untuk memperbaiki akhlak manusia, dan Sa’id 
Hawwa menegaskan bahwa pembentukan akhlak islami harus dimulai dari keluarga. 

Sementara itu, kata "adil" berasal dari bahasa Arab "al-‘adl" yang berarti tidak 
berat sebelah atau tidak memihak, dan dalam terminologi, adil berarti menempatkan 
sesuatu secara proporsional. Sikap adil adalah perintah Allah yang mendekatkan 
seseorang kepada takwa dan penting dalam kehidupan bermasyarakat. Kata "ridha" 
berasal dari bahasa Arab "radhiya-yardha" yang berarti puas, rela hati, dan menerima 
dengan lapang dada. Ridha adalah kerelaan mendalam terhadap apa pun yang diberikan 
oleh Allah dan ketenangan hati menghadapi musibah. Amal saleh adalah perbuatan baik 
yang diterima dan dipuji oleh Allah, dan dalam Al-Quran, amal digunakan dalam konteks 
positif dan negatif. Persatuan adalah tujuan utama syariat Islam, dan penting untuk 
menjaga kelangsungan hidup di bumi. 

 Di pondok pesantren SMP Sabilurrosyad, berbagai kitab tentang akhlak diajarkan 
untuk membentuk karakter santri, termasuk kitab-kitab seperti Ta’lim al-Muta’alim, 
Adab Alim wa al-Muta’alim, dan Washaya, yang mencakup berbagai aspek perilaku dan 
interaksi dalam proses belajar mengajar. 

Daftar Pustaka 

Awaliyah, T., & Nurzaman, N. (2018). Konsep pendidikan akhlak menurut Sa’id Hawwa. 
Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 6(1), 23. https://doi.org/10.36667/jppi.v6i1.152 

Badrus & Solichin. (2022). Nilai-nilai pendidikan akhlak tentang sikap adil dalam 
perspektif al-qur’an (surat an-nahl ayat 90). Repository Unugha. 
https://repository.unugha.ac.id/1109/ 

Firdaus, & Berliansyah, R. (2022). Amal shaleh dalam Al Qur’an (Kajian Tafsir Ibn Katsir 
dan Tafsir Ath Thabari). Repository Ptiq. 
https://repository.ptiq.ac.id/id/eprint/822/ 

https://doi.org/10.36667/jppi.v6i1.152
https://repository.unugha.ac.id/1109/
https://repository.ptiq.ac.id/id/eprint/822/
https://repository.ptiq.ac.id/id/eprint/822/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 972-977   eISSN: 3024-8140 

977 
 

Muttaqin, M. I., Massifa, H. A., Ahadiyah, F. H., Afina, N. W. M., & Falihah, S. Z. (2023). 
Peran Pesantren dalam Mengatasi Kemerosotan Moral Era 5.0. Al-Munawwarah: 
Jurnal Pendidikan Islam, 15(2), 1-14. 

Ridha, A. P. (n.d.). Ridha dalam tasawuf. 
Ukhra, S. N., & Zulihafnani, Z. (2021). Konsep persatuan dalam Al-Qur’an dan 

relevansinya dengan pancasila sila ketiga. TAFSE: Journal of Qur’anic Studies, 
6(1), 111. https://doi.org/10.22373/tafse.v6i1.9205 

 

https://doi.org/10.22373/tafse.v6i1.9205

