Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elISSN: 3024-8140
Volume 2, Issue 8, 2024 pp. 100-112 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mijfindex

Mengenal sepintas Islam nusantara tinjauan pengenalan
dan penerapan

Muhammad Al Farabi

Program Studi llmu Al-Qur’an Tafsir, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: parabiabig@gmail.com

Kata Kunci: ABSTRAK
Islam Nusantara; pengertian; Islam Nusantara merupakan konsep implementasi ajaran Islam
perkembang; metodologi yang sesuai dengan perkembangan zaman dan kondisi di
kearifan lokal Nusantara. Artikel ini membahas sejarah dan perkembangan
Keywords: Islam di Nusantara melalui berbagai jalur seperti perdagangan,
pernikahan, pendidikan, dan budaya. Islam Nusantara
Islam Nusantara; history of Islam mengakomodasi kearifan lokal dan budaya setempat, dengan
in nusantara; development of tujuan memberikan solusi damai bagi konflik, memperbaiki
islam; methodology of Islam perekonomian umat, dan memudahkan diterima oleh
Nusantara; local wisdom masyarakat setempat. Metode Islam Nusantara fokus pada

penyesudian Islam dalam konteks budaya yang beragam,
mengevaluasi nilai-nilai kemanusiaan dengan budaya yang relevan, dan mengakomodasi kebudayaan lokal
sesuai dengan kaidah fikih. Konsep Islam Nusantara menunjukkan bahwa ajaran Islam dan budaya lokal tidak
bertentangan, melainkan saling mengimbangi. Dengan pendekatan yang inklusif dan toleran, Islam
Nusantara diharapkan dapat menjadi landasan untuk membangun masyarakat yang harmonis dan
damai di Nusantara.

ABSTRACT

This article discusses the history of the emergence of Islam in the Nusantara region through trade,
marriage, education, and culture. Islam in Nusantara was influenced by traders from Gujarat, Arabia,
Persia, and China. Trade routes played a significant role in the spread of Islam in Nusantara, while marriage
routes formed Muslim families. Educational routes were used by scholars to disseminate Islamic values,
while cultural and artistic routes were utilized as means of exchange and diplomacy. The concept of Islam
Nusantara is an innovation to realize a tolerant attitude and support for the culture in Nusantara. Islam
Nusantara is an implementation of Islamic teachings in accordance with the development of the times
and conditions in Nusantara. There are pros and cons to Islam Nusantara, where proponents argue that
Islam Nusantara has its own unique characteristics not found anywhere else, while opponents argue that
Islam is one and should not be altered. Islam Nusantara is expected to provide peaceful solutions to
conflicts and tensions, as well as improve the economy of the community. Scholars of the past, such as
the wali songo, conveyed Islamic teachings by using the culture and customs of the people of the past, to
facilitate acceptance by the local community. Islam Nusantara is the knowledge, application, and
implementation of the combination of religion and culture that developed in Southeast Asia, especially in
Nusantara. Islam Nusantara emphasizes local characteristics and local culture, as well as respects and
supports local wisdom. The methodology of Islam Nusantara is an approach developed by Nusantara
scholars in understanding and applying Islamic values contained within different cultures and traditions
in Southeast Asia. The method of Islam Nusantara focuses on ways to adapt Islam in the context of diverse
community cultures, as well as evaluating humanitarian values with relevant cultures. This method also
includes maslahah mursalah, istihsan, and urf as a basis in the aspect of ijtihad tathbiqi (application of
law). Islam Nusantara accommodates local culture in accordance with the principles of figh that say
"custom can be a source of law." Islam Nusantara also shows that Islamic teachings and urf are not
contradictory, but rather complement each other.

@ ®@ @ This is an open access article under the CC BY-INC-SA license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Manlana Malik Tbrabim Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(8), 100-112 elSSN: 3024-8140

Pendahuluan

Islam merupakan agama yang datang ke Indonesia setelah hindu dan budha,
adapun latar belakang mengenai kapan datang dan siapa membawa ajaran Islam ke
wilayah Nusantara masih terjadi perbedaan pendapat, akan tetapi berdasarkan sumber
informasi kuat bahwa Islam datang ke Nusantara pada abad ke 7 atau 8 M melalui jalur
perdagangan yang dilakukan oleh pedagang-pedagang luar. Selain itu ada pula teori-
teori terkait masuknya Islam ke Nusantara. Akibat pengaruh datangnya pedagang-
pedagang dari luar, Islam mulai tumbuh dan berkembang hingga saat ini.

Islam dikenal dengan rahmatan lil alamin yang bersifat universal, artinya misi
dan visi ajaran Islam bukan hanya sebatas satu kelompok atau negara, melainkan seluruh
alam. Namun realita pada masa sekarang, pemaknaan universalitas dalam kalangan
umat Islam sendiri sangat beragam, ada kelompok yang memaknai Islam dengan
mengatakan ajaran yang dibawa oleh Nabi Muhammad s.a.w dengan notabene budaya
Arab adalah final sehingga harus di ikuti sebagaimana adanya. Kemudian ada pula
kelompok lain yang memaknai Islam dengan ajaran yang tidak mengenal waktu dan
tempat sehingga bisa masuk ke berbagai kalangan.

Selain itu, ada beberapa kelompok yang memperselisihkan Islam dengan
pendapat mereka sendiri, Kelompok pertama berpretensi menyamakan seluruh budaya
yang ada di dunia menjadi satu, sebagaimana yang di contohkan Nabi Muhammad.
Budaya yang berbeda dianggap bukan sebagai bagian dari Islam. Kelompok ini disebut
kelompok radikal. Sementara kelompok kedua menginginkan Islam dihadirkan sebagai
nilai yang bisa memengaruhi seluruh budaya yang ada. Islam terletak pada nilai, bukan
bentuk fisik dari budaya itu. Kelompok ini disebut kelompok substantif. Ada satu lagi
kelompok yang menengahi keduanya, yang menyatakan, bahwa ada dari sisi Islam yang
bersifat substantif, dan ada pula yang literal.

Karena perbedaan inilah, yang menjadikan penulisan dapat ide dengan membuat
artikel untuk mengenalkan apa itu Islam Nusantara dan menjelaskan bagaimana
penerapan penerapan Islam Nusantara dengan tujuan untuk mewujudkan Islam yang
damai, moderat dikehidupan masyakarat yang beragam.

Pembahasan

Sejarah Munculnya Islam Nusantara

Pada zaman dahulu Indonesia dikenal dengan kepulauan maritim dan kaya sumber
daya alam sehingga tidak sedikit menarik perhatian para pedagang antar lain Cina, Arab,
Persia dan Gujarat. Adapun yang menjadi titik pusat bagi mereka yaitu di wilayah bagian
Barat tepatnya di selat Malaka karena jalur pelayaran strategis menghubungkan antara
Samudera Hindia dan Pasifik serta menghubungkan tiga negara dengan jumlah
penduduk terbesar sehingga mengakibatkan selat Malaka menjadi perdagangan
Internasional, melalui perdagangan inilah yang menjadi corak utama dalam penyebaran
Islam di Nusantara karena tidak lepas dari interaksi-interaksi masyarakat dengan

101



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(8), 100-112 elSSN: 3024-8140

pedagang Arab dan India sehingga menjadi celah bagi mereka untuk mengenalkan
agama dan budaya Islam. Selain itu ada beberapa tahapan dalam perkembangan Islam
di Nusantara meliputi:

1. Jalur perdagangan

Pada dasarnya tidak ada satu pun yang mengetahui Islam datang ke Nusantara
dibawa oleh siapa, akan tetapi ada beberapa ahli sejarah yang mengatakan asal mula
orang yang membawa Islam ke Nusantara, kemudian dirangkum menjadi 5 teori
yaitu:

a. Teori Gujarat

Teori ini dicetuskan oleh J. Pijnappel pada abad 19 (Nasution, 2020) Mengatakan
bahwa Nusantara memiliki hubungan dagang dengan Gujarat sehingga menjadikan
celah bagi mereka untuk memasuki Nusantara seperti mengenai perdagangan yang
terjadi di Sumatera (Syafrizal, 2015). selain itu beliau berpandangan bahwa orang
Gujarat secara esensial membawa ajaran Islam ke Nusantara. Kemudian yang
menjadi bukti dari teori ini yaitu kesamaan batu nisan di Cambay Gujarat dengan batu
nisan Sulthan Malik As-Saleh di Pasai, Sumatera Utara, serta nisan syekh Maulana
Malik Ibrahim di Gresik, Hal ini menunjukkan bahwa keduanya memiliki hubungan
yang kuat (Mujib, 2021). Selain itu bukti kuat tentang teori ini adalah prasasti yang
melambangkan antara hubungan keduanya.

b. Teori Arab

Teoriyang didukung oleh Buya Hamka dan Van Leur ini berpendapat bahwa Islam
datang melalui jalur Timur Tengah pada abad ke-7 M, selain itu, teori ini juga
mengatakan bahwa Arab datang ke Nusantara bukan untuk kepentingan ekonomi
melainkan didasari oleh dorongan untuk menyebarkan Islam. Kemudian, bukti-bukti
kuat yang menunjukkkan bahwa Islam masuk ke Indonesia melalui jalur Arab
diantaranya: adanya berita dari Cina yang ditulis kembali oleh T. W Arnold yang
mengatakan bahwa ada sebuah perkampungan Arab Islam dipantai Barat Sumatera
pada tahun 674 M (Hakim, 2018), selanjutnya, Naskah kuno Cina yang dikemukakan
oleh Buya Hamka adalah bukti informasi terkait sekelompok orang yang menetap
dipesisir Barat Sumatra pada tahun 674 M”. selain itu, ada bukti lain yang
menambahkan terkait informasi tersebut yaitu ditemukannya makam kuno
bertuliskan Syekh Rukunuddin yang wafat pada tahun 672.

c. Teori Persia

Teori ini didukung oleh P.A. Hoesein Djajadiningrat.Yangberpendapat bahwa
Islam berkembang di Nusantara pada abad ke 7-13 M. Teori ini berfokus kepada
perkembangan runang lingkup social Masyarakat pada waktu itu, Di antaranya
adalah perayaan Tabut di daerah Sumatera dan adanya persamaan ajaran antara Iran
dan Nusantara (Nasution, 2020), Kemudian yang menjadi Bukti dari teori ini yaitu
adanya kecocokan unsur budaya seperti peringatan 10 Muharram yang mirip dengan
tradisi Syi’ah di Iran, Adanya kesamaan kosakata antara bahasa Persia dengan
bahasa Melayu. Hal ini menunjukkan bahwa beberapa bahasa Persia diserap ke
dalam bahasa Melayu maupun bahasa Indonesia (Hakim, 2018).

102



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(8), 100-112 elSSN: 3024-8140

d. Teori Cina

Pada dasarnya yang menjadi kelemahan teori ini adalah tidak adanya penjelasan
bagaimana Islam Cina masuk ke Nusantara, akan tetapi teori ini tetap menjadi
tahapan perkembangan Islam di Wilayah Nusantara karena Cina memiliki peranan
penting dalam penyebaran Islam, teori ini dikemukakan oleh Slamet Mulyana dan
Sumanto Al-Qurtuby. Teori ini menjelaskan tentang Islam dibawa oleh perantau Cina,
Islam Cina datang ke Nusantara dibarengi dengan perdagangan karena pada kali itu
sebelum Islam muncul di Nusantaran Cina memiliki hubungan dagang, seiring
dengan itu, pada era Dinasti Tang era pemerintahan Tai Tsung (627-650) datang ke
Sumatera era pemerintahan Kerajaan Sriwijaya kemudian ke pulau jawa pada tahun
674 M didasari dengan kedatangan utusan Arab yang Bernama Ta cheh/ Tashi ke
Kerajaan Kalingga atas perintah Ratu sima (Maulia dkk., 2022). Selain itu, bukti
adanya teori Cina ini yaitu adanya pengaruh budaya Cina di Sumatera, masjid masjid
yang menggunakan arsitektur Cina.

Dalam hal ini, jalur perdagangan memiliki peran penting bagi penyebaran Islam di
Nusantara serta sangat mempengaruhi budaya, identitas kebudayaan Nusantara seperti
jalur rempah-rempah yang dikirimkan ke negara-negara tetangga hingga ke Afrika timur
dan Timur Tengah, selain itu dibidang Industry menjadikan salah satu wilayah di
Nusantara yang kaya hasil alam dapat dilintasi jalur perdagangan internasional, serta
wadah pertukaran segala peradaban Islam sehingga dapat dikatakan jalur perdagangan
merupakan kolaborasi kesenian yang dilakukan oleh tiap negara melalui rempah-
rempah dengan tujuan mengukuhkan jalur rempah dunia di bawah naungan Unisco.

2. Jalur Pernikahan

Pada umumnya jalur ini merupakan kelanjutan dari tahapan pertama, setelah para
pedagang dari berbagai wilayah berdatangan, seiring berjalannya waktu mereka
membuat suatu perkampungan yang dikenal dengan nama Pekojan (Widiya, t.t.), tidak
hanya itu, mereka juga membentuk keluarga dengan cara menikahi penduduk pribumi.
Namun Ketika mereka ingin menikahi gadis-gadis pribumi maka dari pihak mempelai
Wanita harus mengucapkan dua kalimat syahadat sebagai bentuk pengakuan diri
terhadap Islam. Karena pada dasarnya kala itu, para pedatang/pedagang mendapatkan
posisi yang lebih dari penduduk pribumi oleh karena itu tidak sedikit dari para gadis
terhormat yang ingin menjadi pasangan dari pedagang tersebut (Pratomo dkk., 2023).
Adanya proses jalur pernikahan ini secara tidak langsung akan membentuk keluarga
muslim, selain itu, akan menimbulkan ketertarikan Islam pada kedua keluarga mempelai
tersebut.

3. Jalur Pendidikan

Jalur ini merupakan strategi ulama terdahulu dan memiliki peran penting dalam
Penyebaran Islam di Nusantara, mereka di utus bukan untuk jadi pedagang melainkan
murni untuk belajar dan mengajarkan nilai-nilai keislaman kepada Masyarakat
Nusantara, selain itu dengan adanya jalur ini membuat Islam yang pada waktu itu hanya
sebatas berkembang dipesisir kemudian berkembang pesat hingga kewilayah-wilayah
yang pada dasarnya sulit dijangkau oleh para pedagang.

103



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(8), 100-112 elSSN: 3024-8140

Dalam hal ini para-para ulama menyalurkan llmu mereka dengan mendirikan
pesantren dan masjid sebagai sarana mereka berdakwah , salah satunya pusat
Pendidikan yang didirikan oleh Kerajaan Samudera Pasai dengan tujuan menanamkan
nilai-nilai keislaman pada pelajar-pelajar yang belajar disana kemudian setelah mereka
pulang kekampung halamannya dapat menyebarkan dan mengajarkan Kembali ajaran-
ajaran yang mereka pelajari di pondok tersebut, dalam hal ini, metode pedidikan
merupakan hal formal yang berkembang luas di Nusantara (Mubarak, 2021).

4. Jalur Budaya dan Seni

Pada fase ini, budaya dan seni menjadi sarana menghubungkan nilai-nilai Islam dan
tradisi berbeda yang ada diwilayah Nusantara dan juga bertujuan sebagai wadah untuk
pertukaran dan diplomasi, memungkinkan berinteraksi berbagai kalangan dalam
memahami perbedaan budaya, selain itu kesenian digunakan sebagai alat penyebaran
Islam seperti: pertunjukkan wayang dan music (Nugroho dkk., 2021). Selain itu budaya
mencerminkan nilai-nilai agama dan pemahaman kepada agama, tidak hanya itu budaya
juga menjadikan seni sebagai bentuk eskpresi dalam Islam seperti hal nya seni arsitektur
yang berkembang diberbagai masjid di Nusantara.

Pengertian Islam Nusantara

Gagasan ini merupakan hasil pemikiran ulama-ulama terdahulu dalam menyebar
luaskan Islam di bumi Nusantara, kemudian dicanangkan pada tema muktamar NU yang
ke 33, dengan adanya gagasan ini mewujudkan Islam sebagai metode inovatif yang
dapat mewujudkan sikap toleran, damai, serta dapat mendukung budaya yang
berkembang di Asia Tenggara, khususnya di Nusantara, oleh karena itu Kh, Aqil Siraj
menambahkan bahwa maksud dari metode ini adalah sebuah pandangan yang dilandasi
masuknya Islam ke Nusantara yang tidak melalui proses perorangan melainkan sebuah
pendekatan melalui budaya setempat.

Beberapa para ahli mendefinisikan Islam Nusantara adalah sebuah
pengetahuan,penerapan dan implementasi antara agama dan budaya yang
berkembang di Asia Tenggara. Kalau dilihat dari lingkup ruang pada dasarnya upaya
memperluas cakupan Islam Nusantara hingga Asia Tenggara, namun dari segi
pemaknaan senada yang dijelaskan oleh Zainul Milal Bizawie “Islam Nusantara adalah
Islam khas Indonesia perpaduan antara nilai-nilai tradisi, budaya, dan adat istiadat tanah
air dengan nilai teologis Islam (Mogsith, 2016). bagi Bizawie Islam Nusantara dikenal
dengan kolaborasi antara ajaran Islam dan adat istiadat lokal di Nusantara (Mogsith
2016). Pada dasarnya komponen keyakinan Islam Nusantara bertuju kepada Teologi
Asy’ariah, figih Syafi’i dan Tasawuf Al-Ghazali. Adapun objek pembahasan Islam
Nusantara yaitu kalam (teologi), figih, tasawwuf, politik, pendidikan dan budaya
(Ghazali, t.t.).

Islam Nusantara lebih menekankan corak lokalitas dan budaya setempat, serta
menghargai dan mendukung kearifan lokal (urf/adat). Selama tidak bertentangan
dengan “al-adatu Muhkammatun” maka adat itu bisa menjadi hukum yang diberlakukan.
Pada dasarnya Islam diturunkan di Jazirah Arab, memang Al-Qur’an pun diturunkan
dengan berbahasa Arab, sehingga banyak yang berpandangan bahwa segala hal yang
berbau Arab itu identik dengan Islam, padahal tidak demikian, tidak selalu yang berbau

104



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(8), 100-112 elSSN: 3024-8140

arab mesti Islam dan tidak selalu Islam itu Arab, di sini perlu yang namanya membedakan
antara produk agama dan local (Mustofa, 2015).

Dalam konteks ini pula kehadiran Islam Nusantara bukanlah suatu hal yang
mencampurkan antara agama dan budaya, akan tetapi menekankan pentingnya sebuah
keserupaan dan kualifikasi yang berhubungan dengan budaya lokal, selain itu nilai pokok
dalam kalimat “Rahmatallilalamin” sebagai rahmat bagi sekalian alam, pembawa
kedamaian dan ketenteraman serta berlandaskan akidah tauhid yang dibawa oleh Nabi
Muhammad S.A.W.

Metodologi Islam Nusantara

Metodologi Islam Nusantara adalah sebuah metode pendekatan yang
dikembangkan oleh ulama Nusantara dalam memahami dan menerapkan nilai-nilai Islam
yang terkandung di dalam budaya dan tradisi berbeda di Asia tenggara, khususnya di
Nusantara, adapun metode metodologi Islam Nusantara berfokus kepada cara berpikir
untuk menyesuaikan Islam dalam konteks budaya masyarakat yang beragam (Niam,
2019). Adapun tujuan dari terbentuk nya gagasan ini demi mewujudkan Islam yang
berkarakter Tasammuh (toleran/fleksibel), Tawassuth (moderat), tawazun (seimbang)
dan I’tidal (menjaga keadilan).

1. Tasammuh (toleransi): suatu konsep yang menjunjung tinggi nilai-nilai menghargai
dan memperbolehkan adanya pendapat, pandangan, kepercayaan atau kebiasaan
yang beragam dalam bermasyarakat, Dalam hal ini, praktik tasammuh adalah sikap
seseorang dalam menghormati perbedaaan dengan rasa lapang dada tanpa harus
mengorbankan prinsip sendiri (Saragih, 2023). Pendapat umum tentang tasamuh adalah
bahwa sikap ini hanya berlaku dalam persoalan sosiologis tetapi tidak untuk teologis. Oleh
karena itu, dalam konteks social boleh saja keberagama umat beragama boleh Bersatu, akan
tetapi tidak dalam persoalan agama.

2. Tawazzun (seimbang/harmoni): suatu konsep yang menerapkan keselarasan dengan
dibarengi landasan yang kokoh untuk membedakan antara perbedaan dan
penyimpangan serta penerapan dan pemahaman agama dalam segala aspek
kehidupan, baik dari material dan spiritual (Nur Rochim dkk., 2023). Selain itu tawazun
juga menekankan nilai-nilai kehidupan yang seimbang\moderat baik dalam interaksi
social dan agama.

3. Tawassut dan I'tidal: sikap Tengah yang berlandaskan kepada prinsip hidup yang
menjunjung tinggi nilai-nilai keadilan dan lurus ditengah kehidupan beragam. Sikap ini
adalah sikap yang tidak akan terjebak kepada sikap ekstrem. Selain, sikap ini dapat
mengambil setiap kebaikan dari berbagai kelompok serta mampu merealisasikan
kebenaran dan kebaikan dari setiap kelompok. Adapun sikap tawassut dan I’tidal ini
bisa didefinisikan sikap moderat yang berprinsipkan nilai-nilai kebenaran serta
berusaha menghindari segala bentuk bersifat ekstrim dan keras.

Islam dan budaya adalah suatu hal yang saling melengkapi. Agama adalah simbol
yang melambangkan nilai ketaatan kepada Tuhan. Sedangkan, kebudayaan juga
mengandung nilai dan simbol supaya manusia bisa hidup di dalamnya. Agama
memerlukan sistem simbol, dengan kata lain, agama memerlukan kebudayaan. Hal ini
menunjukkan korelasi antara agama dan budaya yang begitu erat. Akan tetapi perlu

105



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(8), 100-112 elSSN: 3024-8140

diperhatikan, keduanya perlu dibedakan. Agama adalah sesuatu yang final, universal,
abadi (parennial), dan tidak mengenal perubahan (absolut). Sedangkan kebudayaan
bersifat partikular, relatif, dan temporer. Agama tanpa kebudayaan memang dapat
berkembang sebagai agama pribadi; namun agama yang dianggap sebagai sebuah
kolektivitas dengan tidak adanya kebudayaan tersebut tidak akan mendapat ruang
(Abidin & Rohmah, t.t.).

Selain itu, metode Islam Nusantara mengevaluasi nilai-nilai kemanusiaan dengan
budaya yang relevan untuk mencapai kemaslahatan manusia sebagai tujuan dari seluruh
pembebanan hukum Islam. Kemudian dalam penerapan Al-Qur’an dan Hadits,
metodologi tersebut tertuju pada tiga konteks dalam Ushul Figih yaitu mashlahah
mursalah, istihsan dan urf sebagai sandaran dalam aspek ijtihad tathbiqi (penerapan
hukum). Sehingga dalam hal ini metodologi Islam Nusantara merupakan metode
pendekatan yang berupaya mengintegrasikan nilai-nilai Islam dengan budaya dan tradisi
masyarakat Nusantara, serta mempertahankan keberagaman dan keanekaragaman
dalam pengamalan Islam. Adapun aspek penerapan hukum dalam metodologi Islam
Nusantara sebagai berikut:

A. Maslahah Mursalah

Dikutip dari Ibnu Al-Jawziyah, mashlahah mursalah memiliki aspek penting sebagai
sarana dalam menyimpulkan hukum Islam yang dibangun untuk kepentingan manusia
dan tujuan-tujuan kemanusiaan universal lain, selain itu para ulama bersepakat
mashlahat sebagai sumber hukum Islam yang menentukan di mana ada kemashlahatan
di situ ada syari’at dan begitu sebaliknya di mana ada syari’at di situ ada kemashlahatan
(Nofialdi, 2018) Dengan hal ini, apabila tidak terjadinya perselisihan di antara keduanya
serta tidak ada pembuktian di dalam Al-Qur’an dan Hadist maka kemashlahatan tersebut
bisa dijadikan sumber hukum dengan tujuan kepentingan universal.

Apabila dijadikan acuan penerapan hukum, konteks mashlahah mursalah bisa di
lihat dari sifat negatif dan positif yang ditimbulkan, bisa jadi di tempat yang berbeda kita
menerapkan hukum yang berbeda. Karena hukum yang diterapkan di satu tempat bisa
jadi akan menimbulkan kemudaratan di tempat lain, oleh karenanya hukum
menyesuaikan keadaan yang berlaku, dengan catatan sesuai kaidah ushul fikih yakni
“perubahan fatwa dan perbedaannya mengikuti perubahan situasi, kondisi, niat dan
tradisi”’(Nofialdi, 2018)

Bisa kita ambil contoh penerapan mashlahah mursalah di zaman khalifah Umar,
ketika ada masalah yang di hadapi pada masa kepemimpinan beliau, baik dari invidu
maupun bersama, beliau tidak segan-segan untuk menerapkan konteks mashlahah
mursalah demi kemaslahatan umat, karena itu banyak dari sahabat-sahabat Nabi yang
mengkritik tentang kecenderungannya dalam mengubah keputusan-keputusan yang
dibuat, kemudian Umar menjawab kritikan sahabat Nabi dengan berkata “itu
keputusanku yang dulu dan ini keputusanku yang sekarang” karena pada dasarnya
kebijakan beliau yang ambil tidak lain melihat perubahan situasi dan kondisi (Nofialdi,
2018).

Selain itu, dalil ini juga dipakai oleh para ulama ketika menerima ketetapan
Pancasila menjadi ideologi negara, karena tidak adanya dalil yang menyuruh sekaligus

106



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(8), 100-112 elSSN: 3024-8140

yang melarang Pancasila menjadi dasar negara. Maka dari itu para ulama melihat situasi
bahwa apabila Al-Qur’an dan hadis dijadikan sebuah ideologi negara maka Indonesia
akan terancam disintegrasi yang mengarah pada konflik berkepanjangan. Selain itu
dalam konsep ushul figih para ulama berpacu kepada kaidah “menolak kemudaratan
lebih didahulukan dari pada mengambil kemanfaatan” maka dari itu para ulama
bersepakat untuk menerima Pancasila menjadi ideologi negara (Ghazali, t.t.).

B. Istihsan

Konsep istihsan yaitu metode istimbath hukum yang bertujuan mencari solusi
hukum yang paling baik dan sesuai dengan keadaan masyarakat. Metode ini diklaim
berasal dari kalangan Hanafi bahkan di nisbatkan kepada Imam Hanafi karena kerap
dijadikan acuan hukum dalam memutuskan sebuah masalah di kalangan mazhab Hanafi.
Oleh karena itu, mereka menempatkan istihsan berada di bawah ijma’ berbeda halnya
dalam mazhab Syafi’i yang justru memposisikan giyas di bawah ijma’.

Adapun istihsan memang menimbulkan perbedaan para ulama ushul Figih karena
kerap dijadikan metode istimbath hukum, selain itu ulama yang pro terhadap istihsan
sebagai dalil hukum sebagaimana yang dikatakan Abd Wahab Al-Kallaf terdiri dari
mazhab Hambali dan Hanafi (Noorwahidah, 2017). Namun berbeda halnya dengan imam
Syafi’l yang menolak istihsan dengan tegas sesuai dengan pernyataan beliau dikitab
Risalah “tidak seorang pun yang berhak selain Rasulullah menetapkan sebuah hukum
tanpa alasan (dalil)”. selain itu, tidak seorang pun pantas menetapkan hukum
berdasarkan istihsan yang tidak dilandaskan ketentuan yang digariskan sebelumnya)
(Habibullah, t.t.). akan tetapi mengenai praktknya, Syafi’l tanpa disadari meggunakan
metode istihsan. Seperti:

“Kasus mut’ah” (pemberian suami) bagi istri yang diceraikan oleh suaminya, imam
Syafii mengatakan ‘“Saya menganggap baik (lebih tepat) untuk dicerai yang tidak
memiliki anak sebesar tiga puluh dirham”(Adam, 2021).

Demikian pula dalam konteks muamalah:

“Kasus syuf’ah” Imam syafii menyatakan dengan memakai metode istihsan “Saya
menganggap baik, jika orang yang memiliki kewenangan syuf’ah selama tiga
hari”(Habibullah, t.t.).

Kedua contoh di atas membuktikan bahwa imam Syafii menggunakan istihsan
pada praktiknya, para ahli menyatakan bahwa pada dasarnya beliau memakai istihsan
dalam ijtihadnya, mungkin sesekali menggunakan metode istihsan dan ada juga dalam
praktiknya tidak menerapkan istihsan. Dengan demikian, secara konsep Syafii menerima
istihsan akan tetapi tidak dengan penamaannya karena istilah tersebut di takutkan
mengacu kepada pembuatan hukum-hukum yang dilandaskan dengan hawa nafsu,
selain itu, Syafii mengibaratkan Istihsan sebagai meninggalkan dalil yang telah
ditetapkan syara yang mengarah kepada suatu hukum tertentu, dan usaha untuk sampai
kepada suatu hukum dengan jalan lain dari yang telah digariskan syariat untuk hukum
tersebut.

Apabila diteliti persoalan yang menjadikan perbedaan pendapat di kalangan
ulama ushul fikih dalam menerima atau menolak istihsan sebagai salah satu dalil syara’,

107



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(8), 100-112 elSSN: 3024-8140

maka akan ditemukan bahwa perbedaan tersebut hanyalah merupakan perbedaan
istilah. Adapun para ulama yang menolak adanya istihsan dijadikan sebagai dalil
sebenarnya pada dasarnya mereka tetap menggunakan istihsan akan tetapi dari segi
praktiknya.

Selain itu, pada masa sekarang istihsan kerap dijadikan acuan hukum dalam
bidang muamalah seperti menyelesaikan praktik jual beli modern termasuk jual beli
salam dan istisna, Kemudian, istihsan juga memberikan ruang pendekatan terhadap
hukum zakat dalam industri dan sektor jasa yang semakin berkembang(Habibullah, t.t.).

C. Urf

Jikalau istihsan membahas pengecualian hukum maka urf membahas tentang
mengakomodasi kebudayaan lokal sesuai dengan kaidah fikih yang mengatakan “adat
bisa dijadikan sumber hukum”. Dalam hal ini urf memiliki kedudukan penting dalam
Islam, karena pada dasarnya Islam sangat menjunjung tinggi nilai kebudayaan, selagi
kebiasaan itu tidak mengandung unsur yang mencemarkan nilai-nilai insani maka bisa di
pertahankan, akan tetapi meskipun banyak orang yang mengikuti kebiasaan tersebut
tetapi didalamnya tekandung unsur yang merusak pada dasarnya kebiasaan tersebut
tidak akan berlangsung lama. Selain itu , para ulama ushul Figih memberikan instruksi
pada pengkhususan lafaz yang tidak ada di dalam al-qur’an dan hadis pada konteks urf
(Ghazali, t.t.).

Dikutip dari Jalaluddin al-Suyuthi dalam al-Asybah wa al-Nazha’ir “sesuatu yang
datang dari Allah dan Rasul-Nya secara muthlak-tanpa batasan-kriteria, baik dlam aspek
syari’at maupun dalam aspek bahasa, maka sesuatu itu harus dikembalikan pada ‘urf-
tradisi) (Ghazalj, t.t.). Selain itu, penerapan agama dan budaya adalah wujud dalam Islam
yang Universal dan berpegang teguh terhadap nilai-nilai keislaman serta melestarikan
budaya yang tidak bertentangan dengan hal tersebut.

Dalam hal ini, Islam telah lebih dahulu menerapkan nilai-nilai Islam dengan budaya
yang berkembang, seperti halnya Sunan kalijogo memakai pertunjukkan wayang kulit
sebagai media dakwah, beliau memasukkan ajaran Islam dalam dunia pewayangan,
alhasil ajaran Islam tersebut menjelma populer di kalangan Masyarakat.Tidak hanya itu
para ulama dahulu sering menggunakan simbol-simbol agama lain untuk membangun
mesjid dengan menara yang menyerupai candi atau pura atau memodifikasi konsep
Hindu Hudha seperti sunan kalijaga yang membangun atap mesjid dengan tiga susun,
Gus dur berpendapat dalam hal ini bahwa melambangkan tiga keanekaan sifat seorang
muslim yaitu “Iman, Islam dan lhsan (Bahri, 2018). hal inilah cara para ulama dalam
mewujudkan ajaran Islam tanpa melepaskan tradisi mereka sendiri

Dengan demikian, ajaran Islam dan urf bukanlah sesuatu yang dipertentangkan,
akan tetapi keduanya saling mengimbangi, apabila urf membutuhkan ajaran Islam
sebagai bekal untuk tidak menghancurkan nilai-nilai kemanusian, begitu pun sebaliknya
Islam membutuhkan urf sebagai sarana melabuhkan ajaran Islam. Oleh karena itu
seorang mujtahid harus mengerti tentang kebudayaan dan tradisi.

Pada dasarnya Islam Nusantara di gagas untuk bisa mengimplementasikan ajaran
Islam sesuai perkembangan zaman dan kondisi yang berlaku, karena perbedaan agama,

108



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(8), 100-112 elSSN: 3024-8140

budaya dan tradisi yang masih menjadi sarana ajang perselisihan di berbagai kalangan
pada masa sekarang. Oleh karena itu, Islam Nusantara bisa dijadikan solusi untuk
menyelesaikan konflik dan ketegangan, harapan ke depannya melalui jalan damai ini
membuahkan kemajuan di berbagai aspek serta mengembangkan ilmu pengetahuan
dan lebih produktif dalam memperbaiki perekonomian umat dan lain sebagainya.

Pro dan Kontra Terhadap Islam Nusantara

Sebutan Islam Nusantara sempat menjadi perdebatan di berbagai kalangan,di
wilayah Nusantara karena menjadikan Islam terpecah belah , seiring dengan adanya
perdebatan tersebut beberapa kalangan banyak memberi kritik atas munculnya sebutan
ini, ada yang berpendapatan boleh boleh saja karena menurut mereka Islam
berkembang di Nusantara pasti mengikuti perkembangan budaya dan kebiasaan yang
berkembang pula, namun ada juga yang berpendapat dengan menentang kerasa karena
menurut mereka Islam itu hanya satu, tidak bisa pemahaman luar masuk kedalam Islam
(Fahmi, 2018),

Beberapa para ahli mengemukakan gagasan mereka “Islam Nusantara adalah
pemikiran dan pengamalan yang dipadukan antara nilai-nilai keislaman dan budaya
setempat. Selain itu ada juga yang mengatakan bahwa Islam Nusantara merupakan
Islam khas ala Nusantara gabungan antara nilai teologis Islam dengan budaya lokal, adat
istiadat dan tradisi di tanah air. Pengertian pertama mengatakan bahwa Islam Nusantara
merupakan bentuk implementasi perpaduan antara wahyu dan budaya yang
berkembang diwilayah Nusantara sehingga Islam di Nusantara bernuansa khas
Nusantara. Sedangkan Pengertian kedua menjelaskan tentang Islam Nusantara yaitu
Islam yang berkarakter ala-ala Nusantara yang didalamnya terkandung nilai-nilai teologis
dan budaya berdasarkan pengertian di atas, pengertian kedua hanya ruang lingkup
Indonesia, Adapun pengertian pertama mencakup bumi Nusantara yang tidak mengenal
Batasan dimanapun itu (Mogsith, 2016).

Terkait dengan pro dan kontra yang di hadapi oleh Islam Nusantara juga terjadi di
media sosial tentang bantah-bantahan dan argumentasi antara kedua belah pihak
tersebut. Pihak pro berjuang keras menggunakan akal rasional mereka dalam
berargumentasi agar Islam Nusantara dapat diterima di berbagai kalangan. Sedangkan
pihak kontra berusaha menyerang dan mematahkan argumentasi yang dibangun pihak
pro dengan menyebut Islam Nusantara adalah produk barat (Safitri, 2015).

Pihak kontra meyakini bahwa Islam itu satu yang dibawa oleh Nabi Muhammad
s.a.w tidak bisa berdasarkan metode pendekatan maupun sebagainya, karena
pandangan mereka bahwa ciri seperti itu merupakan hal yang salah sehingga dimata
mereka pihak pro Islam Nusantara dianggap membuat ajaran baru (bid’ah). selain itu
mereka berpendapat bahwa ajaran-ajaran seperti itu pemahaman dari luar Islam.

Di sisi lain, pihak pro mendapatkan dukungan dari pemikir-pemikir muslim, karena
pendapat yang mengatakan bahwa Islam Nusantara memiliki ciri khas tersendiri yang
tidak ditemukan di belahan bumi mana pun. Selain itu Ali mengatakan bahwa Islam itu
satu, hanya saja ketika Islam itu telah membumi pemahaman dan ekspresi umatnya
sangat beragama (Mogsith, 2016). Selanjutnya Fanani menambahkan” bahwa Ketika

109



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(8), 100-112 elSSN: 3024-8140

fenomena keberagaman umat ini ibarat pendulum yang berwarna-warni artinya Islam
tidak lagi dipandang tunggal melainkan majemuk.

Adapun wilayah Nusantara mempunyai keunikan yang berbeda dibandingkan
negara lain, mulai dari letak geografis, politik, sosial dan tradisi pradaban (Qomar, 2016).
Keunikan ini memiliki khas tersendiri dibandingkan Islam Timur Tengah, Islam Nusantara
mempunyai ciri ramah, terbuka, inklusif serta mampu memberikan solusi bagi terhadap
bangsa dan negara. Selain itu Islam berkembang di Nusantara dengan secara damai,
tanpa paksaan dan kekerasan.

Oleh karena itu, ulama zaman dulu terutama wali songo, menyampaikan ajaran
Islam kerap kali memakai budaya dan adat istiadat orang dahulu, seperti ritual ala Hindu
yang telah membudaya di kalangan masyarakat dan berpotensi menimbulkan
kesyirikan di dalamnya. Seperti memperingati 7 hari dan 40 hari, kemudian, Islam
memberikan nilai-nilai keislaman dengan menambahkan kegiatan yasinan dan tahlilan
serta doa khusus untuk orang-orang yang meninggal. karena bagi mereka Islam harus
melakukan pendekatan dan menyesuaikan kondisi dan situasi di Nusantara pada saat
itu, sehingga membuat ajaran Islam bisa dengan mudah diterima dan disambut baik oleh
masyarakat setempat.

Kesimpulan

Dalam diskusi tentang Islam Nusantara, terdapat perdebatan antara pihak yang
mendukung dan menentang konsep ini. Para pendukung Islam Nusantara berpendapat
bahwa konsep ini memiliki ciri khas yang unik dan tidak ditemukan di tempat lain di
dunia, sementara pihak yang menentang berargumen bahwa ajaran Islam seharusnya
tidak diubah-ubah dan harus tetap satu. Sejarah munculnya Islam di Nusantara melalui
berbagaijalur seperti perdagangan, pernikahan, pendidikan, dan budaya. Pedagang dari
Gujarat, Arab, Persia, dan Cina memainkan peran penting dalam penyebaran Islam di
Nusantara, sementara jalur pernikahan membentuk komunitas Muslim yang kuat.
Ulama zaman dulu, seperti wali songo, menggunakan jalur pendidikan untuk
menyebarkan nilai-nilai Islam, sementara jalur budaya dan seni digunakan sebagai
sarana pertukaran dan diplomasi.

Islam Nusantara dilihat sebagai upaya untuk memberikan solusi damai bagi konflik
dan ketegangan, serta untuk memperbaiki perekonomian umat. Konsep ini
menekankan pentingnya menghormati dan mendukung kearifan lokal serta budaya
setempat. Metodologi Islam Nusantara adalah pendekatan yang dikembangkan oleh
ulama Nusantara untuk memahami dan menerapkan nilai-nilai Islam dalam konteks
budaya yang beragam. Metode ini fokus pada cara berpikir untuk menyesuaikan Islam
dengan budaya masyarakat yang beragam, serta mengevaluasi nilai-nilai kemanusiaan
dengan budaya yang relevan. Dalam konteks hukum Islam, Islam Nusantara
mengakomodasi kebudayaan lokal sesuai dengan kaidah fikih yang mengatakan bahwa
"adat bisa dijadikan sumber hukum". Konsep ini menunjukkan bahwa ajaran Islam dan
budaya lokal tidak bertentangan, melainkan saling mengimbangi. Dengan pendekatan

110



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(8), 100-112 elSSN: 3024-8140

yang inklusif dan toleran, Islam Nusantara diharapkan dapat menjadi landasan untuk
membangun masyarakat yang harmonis dan damai di Nusantara.

Daftar Pustaka

Abidin, R. Z., & Rohmah, H. (t.t.). Korelasi budaya hidup orang Jawa dengan nilai- nilai
gjaran islam.

Adam, P. (2021). Penerapan Metode Istihsan Pada Bidang Muamalah Maliyyah: Hukum
Ekonomi Syariah. Jurnal Ilmiah Universitas Batanghari Jambi, 21(1), 68.
https://doi.org/10.33087/jiubj.v21i1.1208

Fahmi, M. (2018). Diskursus Islam Nusantara dalam Representasi Media Massa. Jurnal
Komunikasi Islam, 7(1), 22-41. https://doi.org/10.15642/jki.2017.7.1.22-41

Ghazali, A. M. (t.t.). Metodologi Islam Nusantara.

Habibullah, E. S. (t.t.). Pandangan imam abu hanifah dan imam syafi’i tentang al-istihsan.

Hakim, L. (2018). Dari persia hingga Cina: Diskursus tentang teori kedatangan islam di
Melayu Nusantara. Khazanah: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, 1-16.
https://doi.org/10.15548/khazanah.voio.11

Maulia, S. T., Hendra, H., & Ichsan, M. (2022). Jejak perkembangan islam pada kerajaan-
kerajaan islam di Indonesia. JEJAK : Jurnal Pendidikan Sejarah & Sejarah, 2(2), 77-84.
https://doi.org/10.22437/jejak.v2i2.22477

Mogsith, A. (2016). Tafsir atas Islam Nusantara: Dari islamisasi nusantara hingga
metodologi islam nusantara. 15(2).

Mujib, A. (2021). Sejarah masuknya islam dan keragaman kebudayaan islam di Indonesia.

Mustofa, S. (2015). Meneguhkan islam nusantara untuk islam berkemajuan: Melacak
akar epistemologis dan historis islam di Nusantara. Epistemé: Jurnal Pengembangan
llmu Keislaman, 10(2), 405-434. https://doi.org/10.21274/epis.2015.10.2.405-434

Nasution, F. (2020). Kedatangan dan Perkembangan Islam ke Indonesia. Mawa’izh: jurnal
dakwah dan pengembangan sosial kemanusiaan, 11(1), 26-46.
https://doi.org/10.32923/maw.v11i1.995

Niam, Z. W. (2019). Konsep Islam wasathiyah sebagai wujud islam rahmatan lil ‘alamin:
Peran NU dan Muhammadiyah dalam Mewujudkan islam damai di Indonesia. Padlita:
Journal of Social Religion Research, 4(2), 91-106. https://doi.org/10.24256/pal.v4i2.764

Nofialdi, N. (2018). ljtihad Ibn Qayyim Al-Jawziyyah dan al-Magqasid al-Juz’iyyah: Refleksi
penyelesaian kasus hukum islam. Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam, 12(1), 71-86.
https://doi.org/10.24090/mnh.v12i1.1362

Noorwahidah, N. (2017). Istihsan: Dalil syara® yang diperselisihkan. Syariah Jurnal Hukum
dan Pemikiran, 16(1), 13. https://doi.org/10.18592/sy.v16i1.1001

Nugroho, T., Sembodo, C., Ha, I., & Madami, U. (2021). Penyebaran islam di Nusantara
antara kultur dan struktur. 11(2).

Nur Rochim, M. R., Nugroho, K., & Nirwana, A. (2023). The meaning of the word “Wazir”
in the Quran: A semantic analysis. Jurnal llmiah Al-Mu’ashirah, 20(2), 385.
https://doi.org/10.22373/jim.v20i2.20205

Pratomo, I. A., Shahril, R., & Setiabudi, D. I. (2023). Dinamika penyebaran islam di Asia
Tenggara. Open Access, 01(02).

111



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(8), 100-112 elSSN: 3024-8140

Qomar, M. (2016). Islam nusantara: Sebuah alternatif model pemikiran, pemahaman,
dan  pengamalan islam.  E-HARAKAH  (TERAKREDITASI), 17(2), 198.
https://doi.org/10.18860/el.v17i2.3345

Safitri, D. (2015). Debat Retorika dalam Wacana Islam Nusantara. 2.

Syafrizal, A. (2015). Sejarah islam nusantara. Islamuna: Jurnal Studi Islam, 2(2), 235-253.
https://doi.org/10.19105/islamuna.v2i2.664

Widiya, M. (t.t.). Sejarah sosial pedidikan di dunia islam proses islamisasi dan penyebaran
islam di.

112



