
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)          eISSN: 3024-8140 
Volume 2, Issue 8, 2024 pp. 100-112       http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Mengenal sepintas Islam nusantara tinjauan pengenalan 
dan penerapan 
 

Muhammad Al Farabi 
Program Studi Ilmu Al-Qur’an Tafsir, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: parabiabi9@gmail.com 
 

A B S T R A K 
Islam Nusantara merupakan konsep implementasi ajaran Islam 
yang sesuai dengan perkembangan zaman dan kondisi di 
Nusantara. Artikel ini membahas sejarah dan perkembangan 
Islam di Nusantara melalui berbagai jalur seperti perdagangan, 
pernikahan, pendidikan, dan budaya. Islam Nusantara 
mengakomodasi kearifan lokal dan budaya setempat, dengan 
tujuan memberikan solusi damai bagi konflik, memperbaiki 
perekonomian umat, dan memudahkan diterima oleh 
masyarakat setempat. Metode Islam Nusantara fokus pada 
penyesuaian Islam dalam konteks budaya yang beragam, 

mengevaluasi nilai-nilai kemanusiaan dengan budaya yang relevan, dan mengakomodasi kebudayaan lokal 
sesuai dengan kaidah fikih. Konsep Islam Nusantara menunjukkan bahwa ajaran Islam dan budaya lokal tidak 
bertentangan, melainkan saling mengimbangi. Dengan pendekatan yang inklusif dan toleran, Islam 
Nusantara diharapkan dapat menjadi landasan untuk membangun masyarakat yang harmonis dan 
damai di Nusantara.  

A B S T R A C T 
This article discusses the history of the emergence of Islam in the Nusantara region through trade, 
marriage, education, and culture. Islam in Nusantara was influenced by traders from Gujarat, Arabia, 
Persia, and China. Trade routes played a significant role in the spread of Islam in Nusantara, while marriage 
routes formed Muslim families. Educational routes were used by scholars to disseminate Islamic values, 
while cultural and artistic routes were utilized as means of exchange and diplomacy. The concept of Islam 
Nusantara is an innovation to realize a tolerant attitude and support for the culture in Nusantara. Islam 
Nusantara is an implementation of Islamic teachings in accordance with the development of the times 
and conditions in Nusantara. There are pros and cons to Islam Nusantara, where proponents argue that 
Islam Nusantara has its own unique characteristics not found anywhere else, while opponents argue that 
Islam is one and should not be altered. Islam Nusantara is expected to provide peaceful solutions to 
conflicts and tensions, as well as improve the economy of the community. Scholars of the past, such as 
the wali songo, conveyed Islamic teachings by using the culture and customs of the people of the past, to 
facilitate acceptance by the local community. Islam Nusantara is the knowledge, application, and 
implementation of the combination of religion and culture that developed in Southeast Asia, especially in 
Nusantara. Islam Nusantara emphasizes local characteristics and local culture, as well as respects and 
supports local wisdom. The methodology of Islam Nusantara is an approach developed by Nusantara 
scholars in understanding and applying Islamic values contained within different cultures and traditions 
in Southeast Asia. The method of Islam Nusantara focuses on ways to adapt Islam in the context of diverse 
community cultures, as well as evaluating humanitarian values with relevant cultures. This method also 
includes maslahah mursalah, istihsan, and urf as a basis in the aspect of ijtihad tathbiqi (application of 
law). Islam Nusantara accommodates local culture in accordance with the principles of fiqh that say 
"custom can be a source of law." Islam Nusantara also shows that Islamic teachings and urf are not 
contradictory, but rather complement each other. 

Kata Kunci: 
Islam Nusantara; pengertian; 
perkembang; metodologi  
kearifan lokal 

Keywords: 

Islam Nusantara; history of Islam 
in nusantara; development of 
islam; methodology of Islam 
Nusantara; local wisdom 

 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(8), 100-112   eISSN: 3024-8140 

101 
 

  Pendahuluan  

 Islam merupakan agama yang datang ke Indonesia setelah hindu dan budha, 
adapun latar belakang mengenai kapan datang dan siapa membawa ajaran Islam ke 
wilayah Nusantara masih terjadi perbedaan pendapat, akan tetapi berdasarkan sumber 
informasi kuat bahwa Islam datang ke Nusantara pada abad ke 7 atau 8 M melalui jalur 
perdagangan yang dilakukan oleh pedagang-pedagang luar. Selain itu ada pula teori-
teori terkait masuknya Islam ke Nusantara. Akibat pengaruh datangnya pedagang-
pedagang dari luar, Islam mulai tumbuh dan berkembang hingga saat ini. 

 Islam dikenal dengan rahmatan lil alamin yang bersifat universal, artinya misi 
dan visi ajaran Islam bukan hanya sebatas satu kelompok atau negara, melainkan seluruh 
alam. Namun realita pada masa sekarang, pemaknaan universalitas dalam kalangan 
umat Islam sendiri sangat beragam, ada kelompok yang memaknai Islam dengan 
mengatakan ajaran yang dibawa oleh Nabi Muhammad s.a.w dengan notabene budaya 
Arab adalah final sehingga harus di ikuti sebagaimana adanya. Kemudian ada pula 
kelompok lain yang memaknai Islam dengan ajaran yang tidak mengenal waktu dan 
tempat sehingga bisa masuk ke berbagai kalangan. 

Selain itu, ada beberapa kelompok yang memperselisihkan Islam dengan 
pendapat mereka sendiri, Kelompok pertama berpretensi menyamakan seluruh budaya 
yang ada di dunia menjadi satu, sebagaimana yang di contohkan Nabi Muhammad. 
Budaya yang berbeda dianggap bukan sebagai bagian dari Islam. Kelompok ini disebut 
kelompok radikal. Sementara kelompok kedua menginginkan Islam dihadirkan sebagai 
nilai yang bisa memengaruhi seluruh budaya yang ada. Islam terletak pada nilai, bukan 
bentuk fisik dari budaya itu. Kelompok ini disebut kelompok substantif. Ada satu lagi 
kelompok yang menengahi keduanya, yang menyatakan, bahwa ada dari sisi Islam yang 
bersifat substantif, dan ada pula yang literal.  

Karena perbedaan inilah, yang menjadikan penulisan dapat ide dengan membuat 
artikel untuk mengenalkan apa itu Islam Nusantara dan menjelaskan bagaimana 
penerapan penerapan Islam Nusantara dengan tujuan untuk mewujudkan Islam yang 
damai, moderat dikehidupan masyakarat yang beragam. 

 

Pembahasan 

Sejarah Munculnya Islam Nusantara 

Pada zaman dahulu Indonesia dikenal dengan kepulauan maritim dan kaya sumber 
daya alam sehingga tidak sedikit menarik perhatian para pedagang antar lain Cina, Arab, 
Persia dan Gujarat. Adapun yang menjadi titik pusat bagi mereka yaitu di wilayah bagian 
Barat tepatnya di selat Malaka karena jalur pelayaran strategis menghubungkan antara 
Samudera Hindia dan Pasifik serta menghubungkan tiga negara dengan jumlah 
penduduk terbesar sehingga mengakibatkan selat Malaka menjadi perdagangan 
Internasional, melalui perdagangan inilah yang menjadi corak utama dalam penyebaran 
Islam di Nusantara karena tidak lepas dari interaksi-interaksi masyarakat dengan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(8), 100-112   eISSN: 3024-8140 

102 
 

pedagang Arab dan India sehingga menjadi celah bagi mereka untuk mengenalkan 
agama dan budaya Islam. Selain itu ada beberapa tahapan dalam perkembangan Islam 
di Nusantara meliputi: 

1. Jalur perdagangan  

Pada dasarnya tidak ada satu pun yang mengetahui Islam datang ke Nusantara 
dibawa oleh siapa, akan tetapi ada beberapa ahli sejarah yang mengatakan asal mula 
orang yang membawa Islam ke Nusantara, kemudian dirangkum menjadi 5 teori 
yaitu: 

a. Teori Gujarat 

Teori ini dicetuskan oleh J. Pijnappel pada abad 19 (Nasution, 2020) Mengatakan 
bahwa Nusantara memiliki hubungan dagang dengan Gujarat sehingga menjadikan 
celah bagi mereka untuk memasuki Nusantara seperti mengenai perdagangan yang 
terjadi di Sumatera (Syafrizal, 2015). selain itu beliau berpandangan bahwa orang 
Gujarat secara esensial membawa ajaran Islam ke Nusantara. Kemudian yang 
menjadi bukti dari teori ini yaitu kesamaan batu nisan di Cambay Gujarat dengan batu 
nisan Sulthan Malik As-Saleh di Pasai, Sumatera Utara, serta nisan syekh Maulana 
Malik Ibrahim di Gresik, Hal ini menunjukkan bahwa keduanya memiliki hubungan 
yang kuat (Mujib, 2021). Selain itu bukti kuat tentang teori ini adalah prasasti yang 
melambangkan antara hubungan keduanya.  

b. Teori Arab  

Teori yang didukung oleh Buya Hamka dan Van Leur ini berpendapat bahwa Islam 
datang melalui jalur Timur Tengah pada abad ke-7 M, selain itu, teori ini juga 
mengatakan bahwa Arab datang ke Nusantara bukan untuk kepentingan ekonomi 
melainkan didasari oleh dorongan untuk menyebarkan Islam. Kemudian, bukti-bukti 
kuat yang menunjukkkan bahwa Islam masuk ke Indonesia melalui jalur Arab 
diantaranya: adanya berita dari Cina yang ditulis kembali oleh T. W Arnold yang 
mengatakan bahwa ada sebuah perkampungan Arab Islam dipantai Barat Sumatera 
pada tahun 674 M (Hakim, 2018), selanjutnya, Naskah kuno Cina yang dikemukakan 
oleh Buya Hamka adalah bukti informasi terkait sekelompok orang yang menetap 
dipesisir Barat Sumatra pada tahun 674 M”. selain itu, ada bukti lain yang 
menambahkan terkait informasi tersebut yaitu ditemukannya makam kuno 
bertuliskan Syekh Rukunuddin yang wafat pada tahun 672. 

c. Teori Persia 

Teori ini didukung oleh P.A. Hoesein Djajadiningrat.Yangberpendapat bahwa 
Islam berkembang di Nusantara pada abad ke 7-13 M. Teori ini berfokus kepada 
perkembangan runang lingkup social Masyarakat pada waktu itu, Di antaranya 
adalah perayaan Tabut di daerah Sumatera dan adanya persamaan ajaran antara Iran 
dan Nusantara (Nasution, 2020), Kemudian yang menjadi  Bukti dari teori ini yaitu 
adanya kecocokan unsur budaya seperti peringatan 10 Muharram yang mirip dengan 
tradisi Syi’ah di Iran, Adanya kesamaan kosakata antara bahasa Persia dengan 
bahasa Melayu. Hal ini menunjukkan bahwa beberapa bahasa Persia diserap ke 
dalam bahasa Melayu maupun bahasa Indonesia (Hakim, 2018). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(8), 100-112   eISSN: 3024-8140 

103 
 

d. Teori Cina 

Pada dasarnya yang menjadi kelemahan teori ini adalah tidak adanya penjelasan 
bagaimana Islam Cina masuk ke Nusantara, akan tetapi teori ini tetap menjadi 
tahapan perkembangan Islam di Wilayah Nusantara karena Cina memiliki peranan 
penting dalam penyebaran Islam, teori ini dikemukakan oleh Slamet Mulyana dan 
Sumanto Al-Qurtuby. Teori ini menjelaskan tentang Islam dibawa oleh perantau Cina, 
Islam Cina datang ke Nusantara dibarengi dengan perdagangan karena pada kali itu 
sebelum Islam muncul di Nusantaran Cina memiliki hubungan dagang, seiring 
dengan itu, pada era Dinasti Tang era pemerintahan Tai Tsung (627-650) datang ke 
Sumatera era pemerintahan Kerajaan Sriwijaya kemudian ke pulau jawa pada tahun 
674 M didasari dengan kedatangan utusan Arab yang Bernama Ta cheh/ Tashi ke 
Kerajaan Kalingga atas perintah Ratu sima (Maulia dkk., 2022). Selain itu, bukti 
adanya teori Cina ini yaitu adanya pengaruh budaya Cina di Sumatera, masjid masjid 
yang menggunakan arsitektur Cina. 

Dalam hal ini, jalur perdagangan memiliki peran penting bagi penyebaran Islam di 
Nusantara serta sangat mempengaruhi budaya, identitas kebudayaan Nusantara seperti 
jalur rempah-rempah yang dikirimkan ke negara-negara tetangga hingga ke Afrika timur 
dan Timur Tengah, selain itu dibidang Industry menjadikan salah satu wilayah di 
Nusantara yang kaya hasil alam dapat dilintasi jalur perdagangan internasional, serta 
wadah pertukaran segala peradaban Islam sehingga dapat dikatakan jalur perdagangan 
merupakan kolaborasi kesenian yang dilakukan oleh tiap negara melalui rempah-
rempah dengan tujuan mengukuhkan jalur rempah dunia di bawah naungan Unisco. 

2. Jalur Pernikahan 

Pada umumnya jalur ini merupakan kelanjutan dari tahapan pertama, setelah para 
pedagang dari berbagai wilayah berdatangan, seiring berjalannya waktu mereka 
membuat suatu perkampungan yang dikenal dengan nama Pekojan (Widiya, t.t.), tidak 
hanya itu, mereka juga membentuk keluarga dengan cara menikahi penduduk pribumi. 
Namun Ketika mereka ingin menikahi gadis-gadis pribumi maka dari pihak mempelai 
Wanita harus mengucapkan dua kalimat syahadat sebagai bentuk pengakuan diri 
terhadap Islam. Karena pada dasarnya kala itu, para pedatang/pedagang mendapatkan 
posisi yang lebih dari penduduk pribumi oleh karena itu tidak sedikit dari para gadis 
terhormat yang ingin menjadi pasangan dari pedagang tersebut (Pratomo dkk., 2023). 
Adanya proses jalur pernikahan ini secara tidak langsung akan membentuk keluarga 
muslim, selain itu, akan menimbulkan ketertarikan Islam pada kedua keluarga mempelai 
tersebut. 

3. Jalur Pendidikan 

Jalur ini merupakan strategi ulama terdahulu dan memiliki peran penting dalam 
Penyebaran Islam di Nusantara, mereka di utus bukan untuk jadi pedagang melainkan 
murni untuk belajar dan mengajarkan nilai-nilai keislaman kepada Masyarakat 
Nusantara, selain itu dengan adanya jalur ini membuat Islam yang pada waktu itu hanya 
sebatas berkembang dipesisir kemudian berkembang pesat hingga kewilayah-wilayah 
yang pada dasarnya sulit dijangkau oleh para pedagang.  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(8), 100-112   eISSN: 3024-8140 

104 
 

 Dalam hal ini para-para ulama menyalurkan Ilmu mereka dengan mendirikan 
pesantren dan masjid sebagai sarana mereka berdakwah , salah satunya pusat 
Pendidikan yang didirikan oleh Kerajaan Samudera Pasai dengan tujuan menanamkan 
nilai-nilai keislaman pada pelajar-pelajar yang belajar disana kemudian setelah mereka 
pulang kekampung halamannya dapat menyebarkan dan mengajarkan Kembali ajaran-
ajaran yang mereka pelajari di pondok tersebut, dalam hal ini, metode pedidikan 
merupakan hal formal yang berkembang luas di Nusantara (Mubarak, 2021). 

4. Jalur Budaya dan Seni  

Pada fase ini, budaya dan seni menjadi sarana menghubungkan nilai-nilai Islam dan 
tradisi berbeda yang ada diwilayah Nusantara dan juga bertujuan sebagai wadah untuk 
pertukaran dan diplomasi, memungkinkan berinteraksi berbagai kalangan dalam 
memahami perbedaan budaya, selain itu kesenian digunakan sebagai alat penyebaran 
Islam seperti: pertunjukkan wayang dan music (Nugroho dkk., 2021). Selain itu budaya 
mencerminkan nilai-nilai agama dan pemahaman kepada agama, tidak hanya itu budaya 
juga menjadikan seni sebagai bentuk eskpresi dalam Islam seperti hal nya seni arsitektur 
yang berkembang diberbagai masjid di Nusantara. 

Pengertian Islam Nusantara 

Gagasan ini merupakan hasil pemikiran ulama-ulama terdahulu dalam menyebar 
luaskan Islam di bumi Nusantara, kemudian dicanangkan pada tema muktamar NU yang 
ke 33, dengan adanya gagasan ini mewujudkan Islam sebagai metode inovatif yang 
dapat mewujudkan sikap toleran, damai, serta dapat mendukung budaya yang 
berkembang di Asia Tenggara, khususnya di Nusantara, oleh karena itu Kh, Aqil Siraj 
menambahkan bahwa maksud dari metode ini adalah sebuah pandangan yang dilandasi 
masuknya Islam ke Nusantara yang tidak melalui proses perorangan melainkan sebuah 
pendekatan melalui budaya setempat. 

Beberapa para ahli mendefinisikan Islam Nusantara adalah sebuah 
pengetahuan,penerapan dan implementasi antara agama dan budaya yang 
berkembang di Asia Tenggara. Kalau dilihat dari lingkup ruang pada dasarnya upaya 
memperluas cakupan Islam Nusantara hingga Asia Tenggara, namun dari segi 
pemaknaan senada yang dijelaskan oleh Zainul Milal Bizawie “Islam Nusantara adalah 
Islam khas Indonesia perpaduan antara nilai-nilai tradisi, budaya, dan adat istiadat tanah 
air dengan nilai teologis Islam (Moqsith, 2016). bagi Bizawie Islam Nusantara dikenal 
dengan kolaborasi antara ajaran Islam dan adat istiadat lokal di Nusantara (Moqsith 
2016). Pada dasarnya komponen keyakinan Islam Nusantara bertuju kepada Teologi 
Asy’ariah, fiqih Syafi’i dan Tasawuf Al-Ghazali. Adapun objek pembahasan Islam 
Nusantara yaitu kalam (teologi), fiqih, tasawwuf, politik, pendidikan dan budaya 
(Ghazali, t.t.). 

Islam Nusantara lebih menekankan corak lokalitas dan budaya setempat, serta 
menghargai dan mendukung kearifan lokal (urf/adat). Selama tidak bertentangan 
dengan “al-adatu Muhkammatun” maka adat itu bisa menjadi hukum yang diberlakukan. 
Pada dasarnya Islam diturunkan di Jazirah Arab, memang Al-Qur’an pun diturunkan 
dengan berbahasa Arab, sehingga banyak yang berpandangan bahwa segala hal yang 
berbau Arab itu identik dengan Islam, padahal tidak demikian, tidak selalu yang berbau 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(8), 100-112   eISSN: 3024-8140 

105 
 

arab mesti Islam dan tidak selalu Islam itu Arab, di sini perlu yang namanya membedakan 
antara produk agama dan local (Mustofa, 2015). 

Dalam konteks ini pula kehadiran Islam Nusantara bukanlah suatu hal yang 
mencampurkan antara agama dan budaya, akan tetapi menekankan pentingnya sebuah 
keserupaan dan kualifikasi yang berhubungan dengan budaya lokal, selain itu nilai pokok 
dalam kalimat “Rahmatallilalamin” sebagai rahmat bagi sekalian alam, pembawa 
kedamaian dan ketenteraman serta berlandaskan akidah tauhid yang dibawa oleh Nabi 
Muhammad S.A.W. 

Metodologi Islam Nusantara 

Metodologi Islam Nusantara adalah sebuah metode pendekatan yang 
dikembangkan oleh ulama Nusantara dalam memahami dan menerapkan nilai-nilai Islam 
yang terkandung di dalam budaya dan tradisi berbeda di Asia tenggara, khususnya di 
Nusantara, adapun metode metodologi Islam Nusantara berfokus kepada cara berpikir 
untuk menyesuaikan Islam dalam konteks budaya masyarakat yang beragam (Niam, 
2019). Adapun tujuan dari terbentuk nya gagasan ini demi mewujudkan Islam yang 
berkarakter Tasammuh (toleran/fleksibel), Tawassuth (moderat), tawazun (seimbang) 
dan I’tidal (menjaga keadilan). 

1. Tasammuh (toleransi): suatu konsep yang menjunjung tinggi nilai-nilai menghargai 
dan memperbolehkan adanya pendapat, pandangan, kepercayaan atau kebiasaan 
yang beragam dalam bermasyarakat, Dalam hal ini, praktik tasammuh adalah sikap 
seseorang dalam menghormati perbedaaan dengan rasa lapang dada tanpa harus 
mengorbankan prinsip sendiri (Saragih, 2023). Pendapat umum tentang tasamuh adalah 
bahwa sikap ini hanya berlaku dalam persoalan sosiologis tetapi tidak untuk teologis. Oleh 
karena itu, dalam konteks social boleh saja keberagama umat beragama boleh Bersatu, akan 
tetapi tidak dalam persoalan agama. 

2. Tawazzun (seimbang/harmoni): suatu konsep yang menerapkan keselarasan dengan 
dibarengi landasan yang kokoh untuk membedakan antara perbedaan dan 
penyimpangan serta penerapan dan pemahaman agama dalam segala aspek 
kehidupan, baik dari material dan spiritual (Nur Rochim dkk., 2023). Selain itu tawazun 
juga menekankan nilai-nilai kehidupan yang seimbang\moderat baik dalam interaksi 
social dan agama. 

3. Tawassut dan I’tidal: sikap Tengah yang berlandaskan kepada prinsip hidup yang 
menjunjung tinggi nilai-nilai keadilan dan lurus ditengah kehidupan beragam. Sikap ini 
adalah sikap yang tidak akan terjebak kepada sikap ekstrem. Selain, sikap ini dapat 
mengambil setiap kebaikan dari berbagai kelompok serta mampu merealisasikan 
kebenaran dan kebaikan dari setiap kelompok. Adapun sikap tawassut dan I’tidal ini 
bisa didefinisikan sikap moderat yang berprinsipkan nilai-nilai kebenaran serta 
berusaha menghindari segala bentuk bersifat ekstrim dan keras. 

Islam dan budaya adalah suatu hal yang saling melengkapi. Agama adalah simbol 
yang melambangkan nilai ketaatan kepada Tuhan. Sedangkan, kebudayaan juga 
mengandung nilai dan simbol supaya manusia bisa hidup di dalamnya. Agama 
memerlukan sistem simbol, dengan kata lain, agama memerlukan kebudayaan. Hal ini 
menunjukkan korelasi antara agama dan budaya yang begitu erat. Akan tetapi perlu 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(8), 100-112   eISSN: 3024-8140 

106 
 

diperhatikan, keduanya perlu dibedakan. Agama adalah sesuatu yang final, universal, 
abadi (parennial), dan tidak mengenal perubahan (absolut). Sedangkan kebudayaan 
bersifat partikular, relatif, dan temporer. Agama tanpa kebudayaan memang dapat 
berkembang sebagai agama pribadi; namun agama yang dianggap sebagai sebuah 
kolektivitas dengan tidak adanya kebudayaan tersebut tidak akan mendapat ruang 
(Abidin & Rohmah, t.t.). 

Selain itu, metode Islam Nusantara mengevaluasi nilai-nilai kemanusiaan dengan 
budaya yang relevan untuk mencapai kemaslahatan manusia sebagai tujuan dari seluruh 
pembebanan hukum Islam. Kemudian dalam penerapan Al-Qur’an dan Hadits, 
metodologi tersebut tertuju pada tiga konteks dalam Ushul Fiqih yaitu mashlahah 
mursalah, istihsan dan urf sebagai sandaran dalam aspek ijtihad tathbiqi (penerapan 
hukum). Sehingga dalam hal ini metodologi Islam Nusantara merupakan metode 
pendekatan yang berupaya mengintegrasikan nilai-nilai Islam dengan budaya dan tradisi 
masyarakat Nusantara, serta mempertahankan keberagaman dan keanekaragaman 
dalam pengamalan Islam. Adapun aspek penerapan hukum dalam metodologi Islam 
Nusantara sebagai berikut: 

A. Maslahah Mursalah 

Dikutip dari Ibnu Al-Jawziyah, mashlahah mursalah memiliki aspek penting sebagai 
sarana dalam menyimpulkan hukum Islam yang dibangun untuk kepentingan manusia 
dan tujuan-tujuan kemanusiaan universal lain, selain itu para ulama bersepakat 
mashlahat sebagai sumber hukum Islam yang menentukan di mana ada kemashlahatan 
di situ ada syari’at dan begitu sebaliknya di mana ada syari’at di situ ada kemashlahatan 
(Nofialdi, 2018)  Dengan hal ini, apabila tidak terjadinya perselisihan di antara keduanya 
serta tidak ada pembuktian di dalam Al-Qur’an dan Hadist maka kemashlahatan tersebut 
bisa dijadikan sumber hukum dengan tujuan kepentingan universal. 

Apabila dijadikan acuan penerapan hukum, konteks mashlahah mursalah bisa di 
lihat dari sifat negatif dan positif yang ditimbulkan, bisa jadi di tempat yang berbeda kita 
menerapkan hukum yang berbeda. Karena hukum yang diterapkan di satu tempat bisa 
jadi akan menimbulkan kemudaratan di tempat lain, oleh karenanya hukum 
menyesuaikan keadaan yang berlaku, dengan catatan sesuai kaidah ushul fikih yakni 
“perubahan fatwa dan perbedaannya mengikuti perubahan situasi, kondisi, niat dan 
tradisi”(Nofialdi, 2018) 

Bisa kita ambil contoh penerapan mashlahah mursalah di zaman khalifah Umar, 
ketika ada masalah yang di hadapi pada masa kepemimpinan beliau, baik dari invidu 
maupun bersama, beliau tidak segan-segan untuk menerapkan konteks mashlahah 
mursalah demi kemaslahatan umat, karena itu banyak dari sahabat-sahabat Nabi yang 
mengkritik tentang kecenderungannya dalam mengubah keputusan-keputusan yang 
dibuat, kemudian Umar menjawab kritikan sahabat Nabi dengan berkata “itu 
keputusanku yang dulu dan ini keputusanku yang sekarang” karena pada dasarnya 
kebijakan beliau yang ambil tidak lain melihat perubahan situasi dan kondisi (Nofialdi, 
2018). 

Selain itu, dalil ini juga dipakai oleh para ulama ketika menerima ketetapan 
Pancasila menjadi ideologi negara, karena tidak adanya dalil yang menyuruh sekaligus 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(8), 100-112   eISSN: 3024-8140 

107 
 

yang melarang Pancasila menjadi dasar negara. Maka dari itu para ulama melihat situasi 
bahwa apabila Al-Qur’an dan hadis dijadikan sebuah ideologi negara maka Indonesia 
akan terancam disintegrasi yang mengarah pada konflik berkepanjangan. Selain itu 
dalam konsep ushul fiqih para ulama berpacu kepada kaidah “menolak kemudaratan 
lebih didahulukan dari pada mengambil kemanfaatan” maka dari itu para ulama 
bersepakat untuk menerima Pancasila menjadi ideologi negara (Ghazali, t.t.).  

B. Istihsan 

Konsep istihsan yaitu metode istimbath hukum yang bertujuan mencari solusi 
hukum yang paling baik dan sesuai dengan keadaan masyarakat. Metode ini diklaim 
berasal dari kalangan Hanafi bahkan di nisbatkan kepada Imam Hanafi karena kerap 
dijadikan acuan hukum dalam memutuskan sebuah masalah di kalangan mazhab Hanafi. 
Oleh karena itu, mereka menempatkan istihsan berada di bawah ijma’ berbeda halnya 
dalam mazhab Syafi’i yang justru memposisikan qiyas di bawah ijma’. 

Adapun istihsan memang menimbulkan perbedaan para ulama ushul Fiqih karena 
kerap dijadikan metode istimbath hukum, selain itu ulama yang pro terhadap istihsan 
sebagai dalil hukum sebagaimana yang dikatakan Abd Wahab Al-Kallaf terdiri dari 
mazhab Hambali dan Hanafi (Noorwahidah, 2017). Namun berbeda halnya dengan imam 
Syafi’I yang menolak istihsan dengan tegas sesuai dengan pernyataan beliau dikitab 
Risalah “tidak seorang pun yang berhak selain Rasulullah menetapkan sebuah hukum 
tanpa alasan (dalil)”. selain itu, tidak seorang pun pantas menetapkan hukum 
berdasarkan istihsan yang tidak dilandaskan ketentuan yang digariskan sebelumnya) 
(Habibullah, t.t.). akan tetapi mengenai praktknya, Syafi’I tanpa disadari meggunakan 
metode istihsan. Seperti: 

“Kasus mut’ah” (pemberian suami) bagi istri yang diceraikan oleh suaminya, imam 
Syafii mengatakan “Saya menganggap baik (lebih tepat) untuk dicerai yang tidak 
memiliki anak sebesar tiga puluh dirham”(Adam, 2021). 

Demikian pula dalam konteks muamalah: 

“Kasus syuf’ah” Imam syafii menyatakan dengan memakai metode istihsan “Saya 
menganggap baik, jika orang yang memiliki kewenangan syuf’ah selama tiga 
hari”(Habibullah, t.t.). 

Kedua contoh di atas membuktikan bahwa imam Syafii menggunakan istihsan 
pada praktiknya, para ahli menyatakan bahwa pada dasarnya beliau memakai istihsan 
dalam ijtihadnya, mungkin sesekali menggunakan metode istihsan dan ada juga dalam 
praktiknya tidak menerapkan istihsan. Dengan demikian, secara konsep Syafii menerima 
istihsan akan tetapi tidak dengan penamaannya karena istilah tersebut di takutkan 
mengacu kepada pembuatan hukum-hukum yang dilandaskan dengan hawa nafsu, 
selain itu, Syafii mengibaratkan Istihsan sebagai meninggalkan dalil yang telah 
ditetapkan syara yang mengarah kepada suatu hukum tertentu, dan usaha untuk sampai 
kepada suatu hukum dengan jalan lain dari yang telah digariskan syariat untuk hukum 
tersebut. 

Apabila diteliti persoalan yang menjadikan perbedaan pendapat di kalangan 
ulama ushul fikih dalam menerima atau menolak istihsan sebagai salah satu dalil syara’, 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(8), 100-112   eISSN: 3024-8140 

108 
 

maka akan ditemukan bahwa perbedaan tersebut hanyalah merupakan perbedaan 
istilah. Adapun para ulama yang menolak adanya istihsan dijadikan sebagai dalil 
sebenarnya pada dasarnya mereka tetap menggunakan istihsan akan tetapi dari segi 
praktiknya.  

Selain itu, pada masa sekarang istihsan kerap dijadikan acuan hukum dalam 
bidang muamalah seperti menyelesaikan praktik jual beli modern termasuk jual beli 
salam dan istisna, Kemudian, istihsan juga memberikan ruang pendekatan terhadap 
hukum zakat dalam industri dan sektor jasa yang semakin berkembang(Habibullah, t.t.). 

C. Urf 

Jikalau istihsan membahas pengecualian hukum maka urf membahas tentang 
mengakomodasi kebudayaan lokal sesuai dengan kaidah fikih yang mengatakan “adat 
bisa dijadikan sumber hukum”.  Dalam hal ini urf memiliki kedudukan penting dalam 
Islam, karena pada dasarnya Islam sangat menjunjung tinggi nilai kebudayaan, selagi 
kebiasaan itu tidak mengandung unsur yang mencemarkan nilai-nilai insani maka bisa di 
pertahankan, akan tetapi meskipun banyak orang yang mengikuti kebiasaan tersebut 
tetapi didalamnya tekandung unsur yang merusak pada dasarnya kebiasaan tersebut 
tidak akan berlangsung lama. Selain itu , para ulama ushul Fiqih memberikan instruksi 
pada pengkhususan lafaz yang tidak ada di dalam al-qur’an dan hadis pada konteks urf 
(Ghazali, t.t.). 

Dikutip dari Jalaluddin al-Suyuthi dalam al-Asybah wa al-Nazha’ir “sesuatu yang 
datang dari Allah dan Rasul-Nya secara muthlak-tanpa batasan-kriteria, baik dlam aspek 
syari’at maupun dalam aspek bahasa, maka sesuatu itu harus dikembalikan pada `urf-
tradisi) (Ghazali, t.t.). Selain itu, penerapan agama dan budaya adalah wujud dalam Islam 
yang Universal dan berpegang teguh terhadap nilai-nilai keislaman serta melestarikan 
budaya yang tidak bertentangan dengan hal tersebut.  

Dalam hal ini, Islam telah lebih dahulu menerapkan nilai-nilai Islam dengan budaya 
yang berkembang, seperti halnya Sunan kalijogo memakai pertunjukkan wayang kulit 
sebagai media dakwah, beliau memasukkan ajaran Islam dalam dunia pewayangan, 
alhasil ajaran Islam tersebut menjelma populer di kalangan Masyarakat.Tidak hanya itu 
para ulama dahulu sering menggunakan simbol-simbol agama lain untuk membangun 
mesjid dengan menara yang menyerupai candi atau pura atau memodifikasi konsep 
Hindu Hudha seperti sunan kalijaga yang membangun atap mesjid dengan tiga susun, 
Gus dur berpendapat dalam hal ini bahwa melambangkan tiga keanekaan sifat seorang 
muslim yaitu “Iman, Islam dan Ihsan (Bahri, 2018). hal inilah cara para ulama dalam 
mewujudkan ajaran Islam tanpa melepaskan tradisi mereka sendiri 

Dengan demikian, ajaran Islam dan urf bukanlah sesuatu yang dipertentangkan, 
akan tetapi keduanya saling mengimbangi, apabila urf membutuhkan ajaran Islam 
sebagai bekal untuk tidak menghancurkan nilai-nilai kemanusian, begitu pun sebaliknya 
Islam membutuhkan urf sebagai sarana melabuhkan ajaran Islam. Oleh karena itu 
seorang mujtahid harus mengerti tentang kebudayaan dan tradisi. 

Pada dasarnya Islam Nusantara di gagas untuk bisa mengimplementasikan ajaran 
Islam sesuai perkembangan zaman dan kondisi yang berlaku, karena perbedaan agama, 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(8), 100-112   eISSN: 3024-8140 

109 
 

budaya dan tradisi yang masih menjadi sarana ajang perselisihan di berbagai kalangan 
pada masa sekarang. Oleh karena itu, Islam Nusantara bisa dijadikan solusi untuk 
menyelesaikan konflik dan ketegangan, harapan ke depannya melalui jalan damai ini 
membuahkan kemajuan di berbagai aspek serta mengembangkan ilmu pengetahuan 
dan lebih produktif dalam memperbaiki perekonomian umat dan lain sebagainya. 

Pro dan Kontra Terhadap Islam Nusantara 

Sebutan Islam Nusantara sempat menjadi perdebatan di berbagai kalangan,di 
wilayah Nusantara karena menjadikan Islam terpecah belah , seiring dengan adanya 
perdebatan tersebut beberapa kalangan banyak memberi kritik atas munculnya sebutan 
ini, ada yang berpendapatan boleh boleh saja karena menurut mereka Islam 
berkembang di Nusantara pasti mengikuti perkembangan budaya dan kebiasaan yang 
berkembang pula, namun ada juga yang berpendapat dengan menentang kerasa karena 
menurut mereka Islam itu hanya satu, tidak bisa pemahaman luar masuk kedalam Islam 
(Fahmi, 2018),   

Beberapa para ahli mengemukakan gagasan mereka “Islam Nusantara adalah 
pemikiran dan pengamalan yang dipadukan antara nilai-nilai keislaman dan budaya 
setempat. Selain itu ada juga yang mengatakan bahwa Islam Nusantara merupakan 
Islam khas ala Nusantara gabungan antara nilai teologis Islam dengan budaya lokal, adat 
istiadat dan tradisi di tanah air. Pengertian pertama mengatakan bahwa Islam Nusantara 
merupakan bentuk implementasi perpaduan antara wahyu dan budaya yang 
berkembang diwilayah Nusantara sehingga Islam di Nusantara bernuansa khas 
Nusantara. Sedangkan Pengertian kedua menjelaskan tentang Islam Nusantara yaitu 
Islam yang berkarakter ala-ala Nusantara yang didalamnya terkandung nilai-nilai teologis 
dan budaya berdasarkan pengertian di atas, pengertian kedua hanya ruang lingkup 
Indonesia, Adapun pengertian pertama mencakup bumi Nusantara yang tidak mengenal 
Batasan dimanapun itu (Moqsith, 2016). 

Terkait dengan pro dan kontra yang di hadapi oleh Islam Nusantara juga terjadi di 
media sosial tentang bantah-bantahan dan argumentasi antara kedua belah pihak 
tersebut. Pihak pro berjuang keras menggunakan akal rasional mereka dalam 
berargumentasi agar Islam Nusantara dapat diterima di berbagai kalangan. Sedangkan 
pihak kontra berusaha menyerang dan mematahkan argumentasi yang dibangun pihak 
pro dengan menyebut Islam Nusantara adalah produk barat (Safitri, 2015). 

Pihak kontra meyakini bahwa Islam itu satu yang dibawa oleh Nabi Muhammad 
s.a.w tidak bisa berdasarkan metode pendekatan maupun sebagainya, karena 
pandangan mereka bahwa ciri seperti itu merupakan hal yang salah sehingga dimata 
mereka pihak pro Islam Nusantara dianggap membuat ajaran baru (bid’ah). selain itu 
mereka berpendapat bahwa ajaran-ajaran seperti itu pemahaman dari luar Islam. 

Di sisi lain, pihak pro mendapatkan dukungan dari pemikir-pemikir muslim, karena 
pendapat yang mengatakan bahwa Islam Nusantara memiliki ciri khas tersendiri yang 
tidak ditemukan di belahan bumi mana pun. Selain itu Ali mengatakan bahwa Islam itu 
satu, hanya saja ketika Islam itu telah membumi pemahaman dan ekspresi umatnya 
sangat beragama (Moqsith, 2016). Selanjutnya Fanani menambahkan” bahwa Ketika 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(8), 100-112   eISSN: 3024-8140 

110 
 

fenomena keberagaman umat ini ibarat pendulum yang berwarna-warni artinya Islam 
tidak lagi dipandang tunggal melainkan majemuk. 

Adapun wilayah Nusantara mempunyai keunikan yang berbeda dibandingkan 
negara lain, mulai dari letak geografis, politik, sosial dan tradisi pradaban (Qomar, 2016). 
Keunikan ini memiliki khas tersendiri dibandingkan Islam Timur Tengah, Islam Nusantara 
mempunyai ciri ramah, terbuka, inklusif serta mampu memberikan solusi bagi terhadap 
bangsa dan negara. Selain itu Islam berkembang di Nusantara dengan secara damai, 
tanpa paksaan dan kekerasan. 

Oleh karena itu, ulama zaman dulu terutama wali songo, menyampaikan ajaran 
Islam kerap kali memakai budaya dan adat istiadat orang dahulu, seperti ritual ala Hindu 
yang telah   membudaya di kalangan masyarakat dan berpotensi menimbulkan 
kesyirikan di dalamnya. Seperti memperingati 7 hari dan 40 hari, kemudian, Islam 
memberikan nilai-nilai keislaman dengan menambahkan kegiatan yasinan dan tahlilan 
serta doa khusus untuk orang-orang yang meninggal. karena bagi mereka Islam harus 
melakukan pendekatan dan menyesuaikan kondisi dan situasi di Nusantara pada saat 
itu, sehingga membuat ajaran Islam bisa dengan mudah diterima dan disambut baik oleh 
masyarakat setempat.  

 

Kesimpulan  

Dalam diskusi tentang Islam Nusantara, terdapat perdebatan antara pihak yang 
mendukung dan menentang konsep ini. Para pendukung Islam Nusantara berpendapat 
bahwa konsep ini memiliki ciri khas yang unik dan tidak ditemukan di tempat lain di 
dunia, sementara pihak yang menentang berargumen bahwa ajaran Islam seharusnya 
tidak diubah-ubah dan harus tetap satu. Sejarah munculnya Islam di Nusantara melalui 
berbagai jalur seperti perdagangan, pernikahan, pendidikan, dan budaya. Pedagang dari 
Gujarat, Arab, Persia, dan Cina memainkan peran penting dalam penyebaran Islam di 
Nusantara, sementara jalur pernikahan membentuk komunitas Muslim yang kuat. 
Ulama zaman dulu, seperti wali songo, menggunakan jalur pendidikan untuk 
menyebarkan nilai-nilai Islam, sementara jalur budaya dan seni digunakan sebagai 
sarana pertukaran dan diplomasi. 

Islam Nusantara dilihat sebagai upaya untuk memberikan solusi damai bagi konflik 
dan ketegangan, serta untuk memperbaiki perekonomian umat. Konsep ini 
menekankan pentingnya menghormati dan mendukung kearifan lokal serta budaya 
setempat. Metodologi Islam Nusantara adalah pendekatan yang dikembangkan oleh 
ulama Nusantara untuk memahami dan menerapkan nilai-nilai Islam dalam konteks 
budaya yang beragam. Metode ini fokus pada cara berpikir untuk menyesuaikan Islam 
dengan budaya masyarakat yang beragam, serta mengevaluasi nilai-nilai kemanusiaan 
dengan budaya yang relevan. Dalam konteks hukum Islam, Islam Nusantara 
mengakomodasi kebudayaan lokal sesuai dengan kaidah fikih yang mengatakan bahwa 
"adat bisa dijadikan sumber hukum". Konsep ini menunjukkan bahwa ajaran Islam dan 
budaya lokal tidak bertentangan, melainkan saling mengimbangi. Dengan pendekatan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(8), 100-112   eISSN: 3024-8140 

111 
 

yang inklusif dan toleran, Islam Nusantara diharapkan dapat menjadi landasan untuk 
membangun masyarakat yang harmonis dan damai di Nusantara. 

 

Daftar Pustaka 

Abidin, R. Z., & Rohmah, H. (t.t.). Korelasi budaya hidup orang Jawa dengan nilai- nilai 
ajaran islam. 

Adam, P. (2021). Penerapan Metode Istihsan Pada Bidang Muâmalah Mâliyyah: Hukum 
Ekonomi Syariah. Jurnal Ilmiah Universitas Batanghari Jambi, 21(1), 68. 
https://doi.org/10.33087/jiubj.v21i1.1208 

Fahmi, M. (2018). Diskursus Islam Nusantara dalam Representasi Media Massa. Jurnal 
Komunikasi Islam, 7(1), 22–41. https://doi.org/10.15642/jki.2017.7.1.22-41 

Ghazali, A. M. (t.t.). Metodologi Islam Nusantara. 
Habibullah, E. S. (t.t.). Pandangan imam abu hanifah dan imam syafi’i tentang al-istihsan. 
Hakim, L. (2018). Dari persia hingga Cina: Diskursus tentang teori kedatangan islam di 

Melayu Nusantara. Khazanah: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, 1–16. 
https://doi.org/10.15548/khazanah.v0i0.11 

Maulia, S. T., Hendra, H., & Ichsan, M. (2022). Jejak perkembangan islam pada kerajaan-
kerajaan islam di Indonesia. JEJAK : Jurnal Pendidikan Sejarah & Sejarah, 2(2), 77–84. 
https://doi.org/10.22437/jejak.v2i2.22477 

Moqsith, A. (2016). Tafsir atas Islam Nusantara: Dari islamisasi nusantara hingga 
metodologi islam nusantara. 15(2). 

Mujib, A. (2021). Sejarah masuknya islam dan keragaman kebudayaan islam di Indonesia. 
Mustofa, S. (2015). Meneguhkan islam nusantara untuk islam berkemajuan: Melacak 

akar epistemologis dan historis islam di Nusantara. Epistemé: Jurnal Pengembangan 
Ilmu Keislaman, 10(2), 405–434. https://doi.org/10.21274/epis.2015.10.2.405-434 

Nasution, F. (2020). Kedatangan dan Perkembangan Islam ke Indonesia. Mawa’izh: jurnal 
dakwah dan pengembangan sosial kemanusiaan, 11(1), 26–46. 
https://doi.org/10.32923/maw.v11i1.995 

Niam, Z. W. (2019). Konsep Islam wasathiyah sebagai wujud islam rahmatan lil ‘alamin: 
Peran NU dan Muhammadiyah dalam Mewujudkan islam damai di Indonesia. Palita: 
Journal of Social Religion Research, 4(2), 91–106. https://doi.org/10.24256/pal.v4i2.764 

Nofialdi, N. (2018). Ijtihad Ibn Qayyim Al-Jawziyyah dan al-Maqasid al-Juz’iyyah: Refleksi 
penyelesaian kasus hukum islam. Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam, 12(1), 71–86. 
https://doi.org/10.24090/mnh.v12i1.1362 

Noorwahidah, N. (2017). Istihsan: Dalil syara` yang diperselisihkan. Syariah Jurnal Hukum 
dan Pemikiran, 16(1), 13. https://doi.org/10.18592/sy.v16i1.1001 

Nugroho, T., Sembodo, C., Ha, I., & Madami, U. (2021). Penyebaran islam di Nusantara 
antara kultur dan struktur. 11(2). 

Nur Rochim, M. R., Nugroho, K., & Nirwana, A. (2023). The meaning of the word “Wazir” 
in the Qur’an: A semantic analysis. Jurnal Ilmiah Al-Mu’ashirah, 20(2), 385. 
https://doi.org/10.22373/jim.v20i2.20205 

Pratomo, I. A., Shahril, R., & Setiabudi, D. I. (2023). Dinamika penyebaran islam di Asia 
Tenggara. Open Access, 01(02). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(8), 100-112   eISSN: 3024-8140 

112 
 

Qomar, M. (2016). Islam nusantara: Sebuah alternatif model pemikiran, pemahaman, 
dan pengamalan islam. El-HARAKAH (TERAKREDITASI), 17(2), 198. 
https://doi.org/10.18860/el.v17i2.3345 

Safitri, D. (2015). Debat Retorika dalam Wacana Islam Nusantara. 2. 
Syafrizal, A. (2015). Sejarah islam nusantara. Islamuna: Jurnal Studi Islam, 2(2), 235–253. 

https://doi.org/10.19105/islamuna.v2i2.664 
Widiya, M. (t.t.). Sejarah sosial pedidikan di dunia islam proses islamisasi dan penyebaran 

islam di. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


