Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elSSN: 3024-8140
Volume 2, Issue 7, 2024 pp. 90-99 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Pentingnya pendidikan karakter bagi peserta didik
jenjang Madrasah Ibtidaiyah

Mohammad Asibly
Program Studi Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: 230103110001@student.uin-malang.ac.id

Kata Kunci: ABSTRAK

pendidikan karakter; peserta Pendidikan karakter merupakan fondasi awal untuk menciptakan

didik; akhlaq terpuji; madrasah  peserta didik yang mempunyai moral ataupun akhlak yang baik.

ibtidaiyah Pengertian pendidikan karakter menjadi hal yang penting khususnya
pada jenjang perkembangan anak usia Madrasah Ibtidaiyah (MI).

Keywords: Pendidikan karakter membentuk siswa untuk mencontoh toladan yang

character education; students;  baik dengan memahami Sosok Rasulullah SAW. Pendidikan karakter ialah
praiseworthy morals; madrasah  upaya menanamkan berbagai nilai serta kebiasaan positif kepada para
ibtidaiyah siswa, sehingga mereka dapat berperilaku dan bertindak sesuai dengan

norma-norma agamd, budaya, dan karakter bangsa. Penanaman nilai-
nilai karakter ini sangat penting untuk mengatasi berbagai masalah perilaku dan akhlak yang menyimpang
yang sering terjadi dalam kehidupan sehari-hari kita.

ABSTRACT

Character education is the initial foundation for creating students who have good morals or morals.
Understanding character education is important, especially at the development level of elementary
school (SD) children. Character education forms students to emulate good role models by understanding
the figure of the Prophet Muhammad. Character education seeks to instill various good values and habits
in students so that they behave and act in accordance with religious, cultural and national character
norms. Instilling character values is very important to overcome various problems that deviate from
morals and behavior that occur in our daily live.

Pendahuluan

Secara historis, pendidikan karakter di Indonesia masih rendah karena kurangnya
kesadaran dari berbagai pihak. Padahal, pendidikan karakter sangat penting karena
eksistensi suatu bangsa ditentukan oleh karakter masyarakatnya. Oleh karena itu,
membangun negara yang berkarakter adalah tujuan bersama kita. Untuk mencapai
tujuan ini, kita dapat membuat terobosan dengan memberikan pendidikan karakter
mulai dari jenjang madrasah ibtidaiyah.

George F. Kneller menyatakan bahwa pendidikan dalam makna yang luas mencakup
dua tindakan atau pengalaman yang memiliki pengaruh terhadap perkembangan
mental, karakter, atau kemampuan fisik individu, yang semuanya sangatlah penting.
Pendidikan juga merupakan manifestasi dari upaya manusia untuk mengembangkan
karakter yang baik. John S. Brubacher menjabarkan bahwasanya pendidikan adalah

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik 1brahim Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(7), 90-99 elSSN: 3024-8140

proses mengungkapkan potensi, kemampuan, dan kapasitas manusia yang dapat
dibentuk oleh kebiasaan serta ditingkatkan melalui praktik yang baik. Pendidikan
menggunakan media yang disesuaikan dengan kebutuhan, baik untuk membantu diri
sendiri maupun orang lain dalam mencapai tujuan yang telah ditentukan.

Dalam Islam, pendidikan karakter dianggap sangat signifikan. Rasulullah SAW
pernah mengatakan bahwa "orang terbaik di antara kalian adalah yang memiliki perilaku
yang baik." Oleh karena itu, pendidikan karakter dengan memberikan teladan yang baik
seperti sifat-sifat Rasulullah SAW adalah sangat dianjurkan bahkan diwajibkan dalam
Islam. Jika seorang anak sejak kecil diajarkan untuk mengenal dan mengamalkan
karakter positif sesuai dengan teladan yang diajarkan oleh Rasulullah, maka ketika
dewasa ia akan menjadi generasi yang kuat, percaya diri, dan memiliki karakter yang
kokoh.

Pembahasan

Karakteristik Pendidikan Karakter
A. Etimologi Karakteristik Karakter

Dalam bahasa Yunani, Karakter (charasseim), maknanya "mengukir" atau
"diukir”(Suryawati, 2016). Dalam pengertian yang simpel, pendidikan karakter adalah
tindakan positif yang dilakukan oleh guru yang mempengaruhi karakter siswa yang
diajarkannya. Beberapa tokoh pendidikan percaya bahwa karakter adalah hasil dari
perilaku individu, termasuk kejujuran, keberanian, ketekunan, dan lain sebagainya.
Karakter juga terkait erat dengan kepribadian individu. Ini menunjukkan bahwa karakter
mencerminkan pola perilaku seseorang. Namun, nilai-nilai yang terwakili dalam perilaku
individu bersifat relatif, yang berarti pemahaman tentang nilai dari suatu perilaku dapat
berbeda-beda antara individu yang satu dengan yang lain(Bear & Minke, 2006). Kualitas
dan kekuatan mental atau moral, seperti moralitas atau etika, merupakan aspek spesifik
dari kepribadian yang menjadi faktor pendorong utama dan membedakan individu satu
dengan yang lainnya. Ini juga merupakan bagian integral dari karakter seseorang. Oleh
karena itu, seseorang bisa dinilai punya karakter jika mereka berhasil menginternalisasi
nilai-nilai dan keyakinan yang dihormati oleh masyarakat, dan kemudian menerapkannya
sebagai panduan moral dalam kehidupan mereka.

Sebagai ciptaan dengan potensi kecerdasan yang unik, manusia memiliki tanggung
jawab untuk terus mengembangkan kemampuan mereka dan menjadi penjaga alam
semesta, sesuai dengan perintah Allah SWT yang terdapat dalam Surat Al Bagarah, yang
artinya "... ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat, ""Saya hendak menetapkan
seorang khalifah di bumi." Mereka bertanya, "Apakah Engkau akan menempatkan
seseorang yang akan menimbulkan kerusakan dan pertumpahan darah di bumi, padahal
kami senantiasa memuji-Mu dan menyucikan nama-Mu?" Dia menjawab,
"Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui." Selain itu, tujuan
penciptaan manusia adalah untuk menyembah dan melayani Allah sebagai Pencipta
manusia dan alam beserta isinya, sebagaimana firman-Nya (Q.S. 2:30). Dengan demikian,
tujuan utama penciptaan manusia adalah agar mereka senantiasa memelihara dan
mengembangkan sifat dan perilaku yang baik serta terpuji(Walker et al., 2015).

91



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(7), 90-99 elSSN: 3024-8140

Dalam pendidikan, terutama pendidikan Islam, pembentukan karakter seseorang
ditekankan pada pengembangan individu melalui pembentukan moral yang baik.
Tujuannya adalah agar individu mampu menjadi individu yang baik bagi dirinya sendiri,
orang-orang di sekitarnya, dan masyarakat secara keseluruhan. Dalam Islam, interaksi
personal dengan masyarakat diatur oleh budaya yang kemudian dijabarkan melalui
norma-norma sosial atau yang lebih dikenal sebagai "ilgah rihiyyah khulugiyah"
(interaksi yang diatur oleh etika). (Baehr, 2017) Sebagai bagian dari masyarakat,
mahasiswa dianggap sebagai kelompok kecil yang menjadi pewaris tradisi budaya di
masa depan, sehingga mereka perlu terus didorong untuk mengembangkan karakter
yang beradab.

B. Rekonstruksi Karakteristik Karakter

Sifat dasar yang dimiliki oleh individu adalah karakter. Meskipun demikian, ini tidak
mengartikan bahwa karakter tidak dapat berubah atau diperbaiki untuk menciptakan
pribadi yang lebih bai., ada 2 faktor yang mempengaruhi terbentuknya karakter
seseorang, yaitu: (Fatihah, 2018).

1. Faktor Internal (Endogen) : Faktor internal mencakup semua pengaruh yang berasal
dari dalam individu itu sendiri termasuk faktor-faktor genetik, kecerdasan,
temperamen, dan faktor-faktor psikologis lainnya yang dimiliki individu sejak lahir.
Misalnya, seseorang mungkin memiliki kecenderungan alami terhadap kejujuran atau
empati, yang merupakan bagian dari karakternya yang mendasar.

2. Faktor Linkungan/Eksternal (Eksogen) : Sifat-sifat bawaan manusia, baik itu nilai-nilai
ketakwaan maupun nilai-nilai buruk, merupakan bagian dari yang dibawa oleh
individu saat lahir ke dunia. Namun, dari keduanya, masih ada potensi untuk
pengembangan dan perubahan melalui berbagai pengaruh dan interaksi dalam
kehidupan(Megawangi, 2007) :

a) Dimensi Pendidikan : Dalam Surah Al Lugman ayat 13-14, dijelaskan bagaimana
pembelajaran dan pendidikan berlangsung dalam lingkungan keluarga. Prioritas
diberikan pada pendidikan ilahi dan iman, yang diuraikan secara tegas dalam ayat-
ayat tersebut. Pendidikan agama, ketuhanan, dan keimanan dianggap sangat
penting karena hal-hal tersebut menjadi pondasi utama dalam membentuk karakter
seseorang.

b) Dimensi Sosial : Peran penting dalam membentuk karakter anak juga dimiliki oleh
dimensi sosial, selain dari dimensi pendidikan. Hal itu terjadi baik di lingkungan
keluarga, sekolah, maupun masyarakat yaitu :

1) Lingkungan Sosial dalam Keluarga : Dalam proses tumbuh kembang anak,
lingkungan keluarga memiliki peran penting sebagai lingkungan terdekat.
Lingkungan ini berperan besar dalam membentuk karakter seseorang, khususnya
dalam membentuk lingkungan sosial anak. Fungsi utama keluarga, yang telah diakui
dalam resolusi Majelis Umum PBB, meliputi pendidikan, pengasuhan, dan sosialisasi
anak. Keluarga memiliki tanggung jawab untuk mengembangkan kemampuan
seluruh anggotanya agar mampu berperan secara positif dalam masyarakat. Selain
itu, keluarga juga bertugas menciptakan lingkungan yang mendukung dan

92



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(7), 90-99 elSSN: 3024-8140

memberikan kepuasan kepada semua anggota keluarga, dengan tujuan mencapai
kebahagiaan dan kesejahteraan keluarga

2) Lingkungan Sosial Sekolah : Interaksi sosial dalam keluarga memegang peran yang
signifikan dalam pembentukan dan pembangunan karakter anak. Namun, sebagian
besar siswa menghabiskan waktu dan bersosialisasi di sekolah. Oleh karena itu,
sekolah menjadi tempat yang sangat penting dalam rangkaian pendidikan karakter
bagi anak.

Pendidikan Moral dalam Perspektif Islam

Akhlak adalah bentuk jamak dari kata khulg. Akar kata ini serumpun dengan &=
(menciptakan). Ini berarti sifat yang melekat pada jiwa (malakah) dalam diri seseorang
sesuai dengan asal penciptaannya (um\ (“4}5-’) Alasannya jelas, jiwa manusia diciptakan
oleh Allah dengan fitrah-Nya (ks &1 lf 5l (Wl ile ). Sebagai hasilnya, memiliki moral
berarti bertindak, memikirkan, dan mau sesuai dengan nurani atau kodrat seseorang.
Secara dialektis, moral juga diartikan sebagai karakter atau perilaku. Definisi akhlak
muncul sebagai sarana untuk memfasilitasi hubungan baik antara Khaliq dan makhluk-
Nya, serta antara satu makhluk dengan makhluk lainnya, sejalan dengan ajaran Al-Qur'an
dan hadits Nabi Saw(Ismail, 2016).

Perilaku kita di dunia ini bergantung pada izin dari Sang Pencipta, dan segala sesuatu
yang terjadi sesuai dengan kehendak-Nya. Oleh karena itu, setiap sikap dan perilaku kita
harus sesuai dengan ketentuan yang telah ditetapkan oleh-Nya. Berdasarkan hal
tersebut, akhlak merupakan ilmu yang membedakan antara baik dan buruk, serta
menjelaskan bagaimana manusia seharusnya berinteraksi dengan sesama manusia dan
Sang Pencipta. Bagaimana kita harus bertindak dan apa yang harus kita tinggalkan telah
diatur oleh-Nya. Selain itu, berperilaku baik terhadap sesama manusia sangat penting,
terutama dalam hubungan dengan Sang Pencipta. Kita tidak boleh meniadakan peran
Sang Pencipta dalam mencari pujian dari sesama manusia. Bahkan, kita harus lebih
mengutamakan ridha-Nya daripada pujian manusia. Sebab, ada hal-hal yang dibenci oleh
Sang Pencipta tetapi disukai oleh manusia, atau sebaliknya(Fatimah, 2019).

Menurut Ibnu Miskawaih (Lestari, 2017), pendidikan moral dapat dijelaskan sebagai
kondisi pikiran yang mendorong seseorang untuk bertindak tanpa pertimbangan
terlebih dahulu. Ibnu Miskawaih mengidentifikasi dua sifat yang mencolok dalam jiwa
manusia, yaitu sifat negatif seperti pengecut, kesombongan, dan kebohongan, serta
sifat positif seperti keadilan, keberanian, kemurahan hati, kesabaran, kebenaran,
kepercayaan, dan kerja keras. Oleh karena itu, dalam pendidikan moral, fokusnya adalah
pada pengembangan sifat-sifat fitrah manusia. Dalam mengevaluasi tindakan, standar
kebenaran dan kesalahan merujuk pada Al-Qur'an dan Sunnah sebagai sumber ajaran
Islam yang paling tinggi.

Menurut Al-Ghazali, juga dikenal sebagai Abu Hamid Muhammad bin Muhammad al-
Ghazali, kriteria akhlak serupa dengan Ibnu Miskawaih. Baginya, akhlak harus tercermin
dalam jiwa dan tindakan, serta tampak mudah tanpa membutuhkan analisis atau
penelitian yang dalam terlebih dahulu. Bagi Al-Ghazali, akhlak bukanlah sekadar
"tindakan", "kekuatan", atau "ma'rifah" (pengetahuan mendalam). Lebih tepatnya,
akhlak adalah "keadaan atau kondisi jiwa" yang bersifat spiritual(Mu’alim, 2022).

93



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(7), 90-99 elSSN: 3024-8140

Sebagaimana dinyatakan, akhlak merupakan perasaan batin individu yang menjadi
sumber tindakan, di mana tindakan tersebut dilakukan tanpa mempertimbangkan
keuntungan dan kerugian. Manusia dengan moral yang baik akan melakukan hal-hal baik
dengan spontan dan tanpa memperhatikan imbalan. Oleh karena itu, ia akan dengan
sukarela berbuat baik kepada siapapun tanpa melanggar aturan dan tata tertib yang
telah ditetapkan oleh Allah(Huda et al., 2019).

Dari sisi pendidikan Islam, pendidikan moral juga merupakan bagian integral dari
pendidikan moral. Dengan mempelajari secara mendalam konsep akhlak yang telah
dirumuskan oleh tokoh-tokoh pendidikan Islam masa lalu, seperti Ibnu Miskawaih, Al-
Qabisi, dan Al-Ghazali, tujuan utama dari pendidikan akhlak terlihat jelas: membentuk
karakter peserta didik dengan moralitas yang luhur. Hal ini pada dasarnya merupakan
manifestasi dari kualitas awal Tuhan dalam kehidupan manusia, sesuai dengan
kodratnya.

Peran Madrasah Ibtidaiyah dalam Pendidikan Karakter
A. Prinsip Pendidikan Karakter di Madrasah Ibtidaiyah

Pembentukan karakter adalah komponen penting dalam pendidikan Islam.
Sasarannya adalah membentuk kepribadian yang menjadikan individu mampu bertindak
dengan jujur, baik, bertanggung jawab, menghormati serta menghargai sesama,
bersikap adil, tanpa diskriminasi, tekun, serta menonjolkan karakteristik positif lainnya.
Dalam pendidikan Islam, terdapat dua istilah yang menitikberatkan pada pembentukan
karakter: ta'dib dan tarbiyyah. Ta'dib merujuk pada usaha menciptakan lingkungan yang
mendukung serta mendorong siswa untuk berperilaku baik dan sopan sesuai harapan.
Sementara itu, tarbiyyah mengacu pada proses merawat potensi positif yang dimiliki
manusia agar dapat tumbuh dan berkembang.

Madrasah, sebagai lembaga pendidikan Islam yang lebih modern,
mengkombinasikan elemen-elemen pesantren dan sekolah. Pendekatan kurikulumnya
memadukan agama dan pengetahuan umum. Peran madrasah dalam pendidikan Islam
adalah untuk menyatukan tradisi lama dan baru dengan mempertahankan nilai-nilai
yang masih relevan sambil mengadopsi inovasi dalam ilmu pengetahuan, teknologi, dan
ekonomi yang bermanfaat bagi umat Islam. Kurikulum madrasah pada dasarnya serupa
dengan pendidikan di pondok pesantren, namun juga memasukkan materi-materi
umum(Nashir, 2013).

B. Metode Pendidikan Karakter Islami di Madrasah Ibtidaiyah

Untuk mencapai pertumbuhan integral, pendidikan karakter perlu
mempertimbangkan berbagai prinsip penggunaan metode pendidikan yang idealnya
mengandung nilai-nilai spiritual, yaitu sebagai berikut:

1. Niat dan orientasi dalam pendidikan, yaitu untuk mempererat hubungan antara
manusia dengan Tuhan dan sesama makhluk.

2. Integrasi antara domain kognitif (pikiran), afektif (dzikir) dan psikomotorik (amal)
untuk memperoleh kemakmuran dan kebahagiaan dalam kehidupan di dunia ini dan
akhirat.

94



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(7), 90-99 elSSN: 3024-8140

. Mengandalkan kebenaran, artinya materi yang dipaparkan sesuai, disampaikan

dengan cara yang benar, dan berdasarkan niat yang benar.

. Berdasarkan nilai. Ini berarti bahwa pendekatan dan metode pendidikan tetap

didasarkan pada nilai-nilai etika moral (Akhlaqul Karimah).

5. Sesuai dengan kebutuhan siswa.

. Memberikan kemudahan.

. Berkelanjutan. Setelah menggunakan metode tertentu, seorang guru perlu

memperhatikan kekurangan dan kelemahan metode yang digunakan.

. Fleksibel dan dinamis. Dengan fleksibilitas dan dinamisme metode tersebut,

penggunaan metode tidak hanya monoton dengan satu jenis metode.

. Pelaksanaan Pendidikan Karakter di Madrasah Ibtidaiyah

Penyelenggaraan pendidikan karakter di Madrasah Ibtidaiyah (MI) dapat dilakukan

dengan cara sebagai berikut(Hasanah, 2021):

1.

Integrasikan ke dalam setiap subjek : Integrasi nilai-nilai pendidikan karakter ke dalam
semua mata pelajaran bertujuan untuk mengenalkan nilai-nilai tersebut kepada siswa
secara menyeluruh. Hal ini dilakukan dengan harapan siswa akan menghargai
pentingnya nilai-nilai tersebut dan mampu menerapkannya dalam kehidupan sehari-
hari melalui proses pembelajaran, baik di dalam maupun di luar kelas. Pendekatan ini
tidak hanya dimaksudkan untuk membantu siswa memperoleh keterampilan atau
pengetahuan yang diinginkan, tetapi juga untuk membentuk karakter mereka secara
holistic mengetahui, menyadari, dan menginternalisasi nilai-nilai tersebut agar dapat
diubah menjadi perilaku yang termanifestasi dalam kehidupan sehari-hari.

Pengembangan Budaya Madrasah : Madrasah memegang tanggung jawab besar
dalam menyampaikan pengetahuan yang berorientasi pada reformasi dan
transformasi untuk memajukan dan meningkatkan kualitas bangsa. Selain itu,
madrasah juga memiliki peran vital dalam mentransfer nilai-nilai mulia kepada para
siswa. Dengan demikian, peran madrasah menjadi sangat krusial dalam menentukan
arah dan masa depan bangsa. Budaya madrasah memainkan peran penting dalam
pembentukan individu siswa. Suasana madrasah yang dipenuhi dengan nilai-nilai
seperti disiplin, integritas, dan kasih sayang akan berkontribusi pada pembentukan
karakter yang baik pada siswa. Peran pendidik juga tidak bisa diabaikan, karena
mereka menciptakan lingkungan belajar yang kondusif untuk meningkatkan mutu
pendidikan.

D. Strategi Pendidikan Karakter di Madrasah Ibtidaiyah

Ada bebrapa strategi untuk mempraktikkan pendidikan karakter di madrasah

ibtidaiyah:

1.

Dalam proses pembelajaran, nilai-nilai karakter dimasukkan ke dalam perilaku
sehari-hari siswa, baik di dalam maupun di luar kelas, sehingga mereka menyadari
maknanya dalam setiap mata pelajaran. Tujuan utamanya adalah membantu siswa
memahami, merasakan, dan menginternalisasi nilai-nilai tersebut, serta

95



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(7), 90-99 elSSN: 3024-8140

menerapkannya dalam perilaku mereka sehari-hari. Hal ini dilakukan selain untuk
membantu mereka menguasai kompetensi yang ditargetkan.

2. Budaya madrasah telah muncul dengan tanggung jawab memberikan pengetahuan
baru yang transformatif dan reformatif dalam membangun bangsa berbasis
teknologi tinggi. Madrasah juga bertugas menanamkan nilai-nilai luhur pada siswa,
yang menjadikan peran sekolah sangat krusial dalam menentukan orientasi dan arah
masa depan bangsa. Budaya sekolah menjadi salah satu faktor yang sangat
berpengaruh pada perkembangan siswa, di mana karakter yang baik dapat terbentuk
dalam lingkungan sekolah yang didominasi oleh kejujuran, disiplin, dan kasih sayang.
Para guru, sebagai contoh, hadir dalam suasana yang tenang, memastikan proses
pembelajaran yang efektif dan mendalam.

3. Melalui kegiatan field trip, yang merupakan kegiatan di luar kelas untuk menyalurkan
minat, bakat, dan hobi siswa serta mendukung pelaksanaan pendidikan karakter,
dikenal dengan kegiatan ekstrakurikuler. Siswa memiliki kesempatan untuk
berpartisipasi dalam kegiatan ekstrakurikuler baik di dalam maupun di luar
lingkungan sekolah. Hal ini bertujuan untuk memperluas pengetahuan,
meningkatkan keterampilan, serta menginternalisasi prinsip-prinsip agama atau
norma-norma sosial.

4. Kegiatan sehari-hari di rumah Pendidikan karakter hanya dapat dilaksanakan secara
efektif di sekolah dengan bantuan keluarga atau rumah. Dengan memberikan kartu
pemantauan.

E. Pendidikan Karakter dan Madrasah Ibtidaiyah

Madrasah Ibtidaiyah merupakan evolusi sistem pendidikan dasar Islam yang lebih
modern. Konsep ini mengintegrasikan pesantren dengan sekolah, menyusun kurikulum
yang mencakup pengetahuan agama dan umum. Sasarannya adalah memperbaiki
kesenjangan antara pendidikan tradisional dan modern dengan memberikan
pengetahuan baru dalam ilmu pengetahuan, teknologi, dan ekonomi yang relevan bagi
kehidupan sehari-hari umat Islam. Selain itu, madrasah juga tetap menghormati dan
meneruskan nilai-nilai tradisional yang telah diperoleh dari pesantren(Mappaenre et al.,
2023).

Misi pendidikan dasar adalah mendukung murid dalam penemuan dan
pengembangan semua dimensi kepemilikan pribadi mereka, termasuk aspek agama,
moral, dan sosial. Langkah ini memungkinkan setiap murid, tanpa memandang tingkat
perkembangan atau kemampuannya, untuk meningkatkan pemahaman tentang
prinsip-prinsip seperti kejujuran, keadilan, kasih sayang, toleransi, keindahan, dan
tanggung jawab(Adisti & Rozikan, 2021).

Madrasah Ibtidaiyah menjadi salah satu tahapan kunci dalam mengembangkan
potensi dasar anak. Saat berada di tingkat pendidikan dasar, kemampuan siswa dalam
mengelola konflik kepribadian akan berdampak besar pada interaksi mereka dengan
orang lain saat dewasa nanti. Oleh karena itu, orang tua, guru, dan lingkungan sekitar
siswa memiliki tanggung jawab penting dalam membantu menyelesaikan tugas
ini(Amirudin et al., 2022).

96



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(7), 90-99 elSSN: 3024-8140

Pengembangan karakter memegang peranan kunci dalam pendekatan pendidikan
Islam. Pendidikan karakter harus menyatukan semua dimensi perkembangan siswa, baik
kognitif, afektif, maupun psikomotorik, menjadi satu kesatuan yang tidak dapat
dipisahkan saat diterapkan pada anak-anak usia sekolah dasar(Zubaidah et al., 2021).
Menerapkan pendidikan karakter akan sulit dilakukan jika salah satu dari tiga aspek
pengembangan tersebut absen. Sasarannya adalah membentuk kepribadian yang
mencerminkan kualitas-kualitas unggul seperti kejujuran, kebaikan, tanggung jawab,
menghargai orang lain, keadilan, non-diskriminasi, kerja keras, dan sebagainya.

Kegagalan dalam mengembangkan karakter anak didik seringkali disebabkan oleh
pendidik yang tidak mampu menampilkan karakter yang patut dicontoh dan diikuti.
Peran seorang guru tidak hanya sebatas menyampaikan informasi kepada siswa, tetapi
lebih mendasar dan penting adalah bagaimana mereka dapat menjadi sumber inspirasi
dan contoh teladan yang dapat mengubah karakter murid-murid mereka, membantu
mereka menyadari potensi dan karakter mereka sebagai makhluk sosial dan ciptaan
Tuhan.

Pendidikan karakter, yang memfokuskan pada pengembangan kemampuan afektif,
memungkinkan penerapan pola pembelajaran yang mencakup konten pendidikan
karakter. Sebagai contoh, cerita mengenai pahlawan dan nabi dapat dijadikan materi
pendidikan karakter. Selain itu, pembelajaran kontekstual juga bisa dilakukan, di mana
anak-anak dapat mempelajari akhlak yang baik dengan mengamati langsung tindakan
guru(Rokhman et al., 2014).

Kesimpulan dan Saran

Pengembangan karakter merupakan bagian integral dari pendekatan pendidikan
Islam. Pendidikan karakter haruslah menyatukan semua aspek perkembangan siswa,
baik kognitif, afektif, maupun psikomotorik, menjadi satu kesatuan yang utuh dan tidak
dapat dipisahkan ketika diterapkan pada siswa usia sekolah dasar. Sulit untuk
melaksanakan pendidikan karakter jika salah satu dari tiga aspek pengembangan ini
diabaikan. Tujuannya adalah membentuk kepribadian yang mencerminkan kualitas
unggul seperti kejujuran, kebaikan, tanggung jawab, penghargaan terhadap orang lain,
keadilan, non-diskriminasi, kerja keras, dan sebagainya.

Pendidik yang tidak mampu menunjukkan karakter sebagai orang yang harus
didengarkan dan diikuti menjadi penyebab kegagalan pendidik dalam mengembangkan
karakter anak didiknya. Lebih dari sekadar menyampaikan informasi kepada siswa,
peran seorang guru dalam pendidikan karakter adalah menjadi sumber inspirasi dan
contoh teladan yang dapat membentuk karakter siswa menjadi manusia yang
menyadari potensi dan karakter mereka sebagai makhluk sosial dan ciptaan Tuhan.
Dengan fokus pada pengembangan kemampuan afektif, guru memiliki kesempatan
untuk menerapkan pola pembelajaran yang mencakup konten pendidikan karakter.
Misalnya, cerita tentang pahlawan dan nabi dapat dijadikan materi untuk memperkuat
nilai-nilai karakter. Selain itu, pembelajaran kontekstual juga dapat dilakukan, di mana
anak-anak diajarkan akhlak yang baik melalui pengamatan langsung terhadap tindakan-
tindakan yang dilakukan oleh pendidik. Dengan demikian, guru tidak hanya menjadi

97



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(7), 90-99 elSSN: 3024-8140

instruktur, tetapi juga menjadi mentor yang membimbing siswa dalam perjalanan
pengembangan karakter mereka.

Dalam penulisan artikel ini, masih terdapat kekurangan dan kompleksitas dalam
pemilihan kata dan struktur kalimat yang mungkin sulit dipahami. Oleh karena itu, perlu
adanya perbaikan dalam penulisan. Terima kasih kepada semua pihak yang telah
berkontribusi dalam penulisan artikel ini. Semoga Allah meridhoi.

Daftar Pustaka

Adisti, a. R., & rozikan, m. (2021). Fostering the alpha generation: a character education
based on javanese unggah ungguh (etiquette) culture in madrasah ibtidaiyah. Al-
bidayah : jurnal pendidikan dasar islam, 13(1). Https://doi.org/10.14421/al-
bidayah.v13i1.256

Amirudin, maryam, zilawati, & xin, d. (2022). Management of madrasah head in
implementing character education in min 2 batang hari. At-tasyrih: jurnal pendidikan
dan hukum islam, 8(1). Https://doi.org/10.55849/attasyrih.v8i1.104

Baehr, j. (2017). The varieties of character and some implications for character
education. Journal of youth and adolescence, 46(6). Https://doi.org/10.1007/s10964-
017-0654-z

Bear, g. G., & minke, k. M. (2006). Children’s needs iii: development, prevention, and
intervention. (2006).children’s needs iii: development, prevention, and intervention.

Fatihah, i. (2018). Peran nahdlatul ulama (nu) dalam bidang pendidikan karakter. Al-
tarbawi al-haditsah : jurnal pendidikan islam, 3(2).
Https://doi.org[10.24235/tarbawi.v3i2.3116

Fatimah, m. (2019). Concept of islamic education curriculum: a study on moral
education in muhammadiyah boarding school, klaten. Didaktika religia, 6(2).
Https://doi.org/10.30762/didaktika.v6i2.1103

Hasanah, n. (2021). The role of madrasah ibtidaiyah in building student characters in
the era of the 4.0 industrial revolution. Nazhruna: jurnal pendidikan islam, 4(2).
Https://doi.org/10.31538/nzh.v4i2.1304

Huda, m., ninsiana, w., ulfatmi, u., siregar, m., febriyanto, f., hashim, a., salleh, a., rozali,
m. H., mohamed, a. K., hassan, m., maseleno, a., muhamad, n. H. N., & jasmi, k. A.
(2019). Strengthening moral responsibility for learning quality in islamic education.
Https://doi.org/10.4018/978-1-5225-8528-2.cho12

Ismail, i. (2016). Character education based on religious values: an islamic perspective.
Ta’dib: jurnal pendidikan islam, 21(1). Https://doi.org/10.19109/td.v21i1.744

Lestari, a. (2017). Konsep guru dan anak didik dalam pendidikan akhlak menurut ibnu
maskawaih. Tarbawi : jurnal pendidikan islam, 14(2).
Https://doi.org/10.34001/tarbawi.v14i2.618

Mappaenre, a., hasanah, a., samsul arifin, b., nuraini, y., & satria wiwaha, r. (2023). The
implementation of character education in madrasah. Attadrib: jurnal pendidikan
guru madrasah ibtidaiyah, 5(2). Https://doi.org/10.54069/attadrib.v5i2.302

Megawangi, r. (2007). Semua berakar pada karakter. Lembaga penerbit, fakultas
ekonomi, universitas indonesia.

Mu’alim, a. N. (2022). Potret maqasid syariah persepektif abu hamid muhammad bin

98



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(7), 90-99 elSSN: 3024-8140

muhammad al-ghazali at-thusi as-syafi’i. Al-mawarid jurnal syariah dan hukum (jsyh),
4(2). Https://doi.org/10.20885/mawarid.vol4.iss2.art3

Nashir, h. (2013). Pendidikan karakter berbasis agama dan kebudayaan (cet. 1). Multi
presindo.

Rokhman, f., hum, m., syaifudin, a., & yuliati. (2014). Character education for golden
generation 2045 (national character building for indonesian golden years). Procedia
- social and behavioral sciences, 141. Https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2014.05.197

Suryawati, d. P. (2016). Implementasi pembelajaran akidah akhlak terhadap
pembentukan karakter siswa di mts negeri semanu gunungkidul. Jurnal pendidikan
madrasah, 1(2).

Walker, d. I., roberts, m. P., & kristjdnsson, k. (2015). Towards a new era of character
education in theory and in practice. Educational review, 67(1).
Https://doi.org/10.1080/00131911.2013.827631

Zubaidah, i., weni, i. M., & sadhana, k. (2021). Implementation of the g* gold way
model in student character education: study of actualization of social reality in
character education of students at madrasah .... International journal of scientific

and ..., 1(7).

99



