
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 2, Issue 7, 2024 pp. 90-99      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Pentingnya pendidikan karakter bagi peserta didik 
jenjang Madrasah Ibtidaiyah 

 

Mohammad Asibly 
Program Studi Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: 230103110001@student.uin-malang.ac.id  
 
 

A B S T R A K 

Pendidikan karakter merupakan fondasi awal untuk menciptakan 
peserta didik yang mempunyai moral ataupun akhlak yang baik. 
Pengertian pendidikan karakter menjadi hal yang penting khususnya 
pada jenjang perkembangan anak usia Madrasah Ibtidaiyah (MI). 
Pendidikan karakter membentuk siswa untuk mencontoh toladan yang 
baik dengan memahami Sosok Rasulullah SAW. Pendidikan karakter ialah 
upaya menanamkan berbagai nilai serta kebiasaan positif kepada para 
siswa, sehingga mereka dapat berperilaku dan bertindak sesuai dengan 
norma-norma agama, budaya, dan karakter bangsa. Penanaman nilai-

nilai karakter ini sangat penting untuk mengatasi berbagai masalah perilaku dan akhlak yang menyimpang 
yang sering terjadi dalam kehidupan sehari-hari kita.  

A B S T R A C T 

Character education is the initial foundation for creating students who have good morals or morals. 
Understanding character education is important, especially at the development level of elementary 
school (SD) children. Character education forms students to emulate good role models by understanding 
the figure of the Prophet Muhammad. Character education seeks to instill various good values and habits 
in students so that they behave and act in accordance with religious, cultural and national character 
norms. Instilling character values is very important to overcome various problems that deviate from 
morals and behavior that occur in our daily live. 

 

Pendahuluan  

Secara historis, pendidikan karakter di Indonesia masih rendah karena kurangnya 
kesadaran dari berbagai pihak. Padahal, pendidikan karakter sangat penting karena 
eksistensi suatu bangsa ditentukan oleh karakter masyarakatnya. Oleh karena itu, 
membangun negara yang berkarakter adalah tujuan bersama kita. Untuk mencapai 
tujuan ini, kita dapat membuat terobosan dengan memberikan pendidikan karakter 
mulai dari jenjang madrasah ibtidaiyah. 

George F. Kneller menyatakan bahwa pendidikan dalam makna yang luas mencakup 
dua tindakan atau pengalaman yang memiliki pengaruh terhadap perkembangan 
mental, karakter, atau kemampuan fisik individu, yang semuanya sangatlah penting. 
Pendidikan juga merupakan manifestasi dari upaya manusia untuk mengembangkan 
karakter yang baik. John S. Brubacher menjabarkan bahwasanya pendidikan adalah 

Kata Kunci: 
pendidikan karakter; peserta 
didik; akhlaq terpuji; madrasah 
ibtidaiyah 
 
Keywords: 
character education; students; 
praiseworthy morals; madrasah 
ibtidaiyah 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(7), 90-99   eISSN: 3024-8140 

 

91 
 

 

proses mengungkapkan potensi, kemampuan, dan kapasitas manusia yang dapat 
dibentuk oleh kebiasaan serta ditingkatkan melalui praktik yang baik. Pendidikan 
menggunakan media yang disesuaikan dengan kebutuhan, baik untuk membantu diri 
sendiri maupun orang lain dalam mencapai tujuan yang telah ditentukan.  

Dalam Islam, pendidikan karakter dianggap sangat signifikan. Rasulullah SAW 
pernah mengatakan bahwa "orang terbaik di antara kalian adalah yang memiliki perilaku 
yang baik." Oleh karena itu, pendidikan karakter dengan memberikan teladan yang baik 
seperti sifat-sifat Rasulullah SAW adalah sangat dianjurkan bahkan diwajibkan dalam 
Islam. Jika seorang anak sejak kecil diajarkan untuk mengenal dan mengamalkan 
karakter positif sesuai dengan teladan yang diajarkan oleh Rasulullah, maka ketika 
dewasa ia akan menjadi generasi yang kuat, percaya diri, dan memiliki karakter yang 
kokoh. 

Pembahasan 

Karakteristik Pendidikan Karakter 

A. Etimologi Karakteristik Karakter 

Dalam bahasa Yunani, Karakter (charasseim), maknanya "mengukir" atau 
"diukir”(Suryawati, 2016). Dalam pengertian yang simpel, pendidikan karakter adalah 
tindakan positif yang dilakukan oleh guru yang mempengaruhi karakter siswa yang 
diajarkannya. Beberapa tokoh pendidikan percaya bahwa karakter adalah hasil dari 
perilaku individu, termasuk kejujuran, keberanian, ketekunan, dan lain sebagainya. 
Karakter juga terkait erat dengan kepribadian individu. Ini menunjukkan bahwa karakter 
mencerminkan pola perilaku seseorang. Namun, nilai-nilai yang terwakili dalam perilaku 
individu bersifat relatif, yang berarti pemahaman tentang nilai dari suatu perilaku dapat 
berbeda-beda antara individu yang satu dengan yang lain(Bear & Minke, 2006). Kualitas 
dan kekuatan mental atau moral, seperti moralitas atau etika, merupakan aspek spesifik 
dari kepribadian yang menjadi faktor pendorong utama dan membedakan individu satu 
dengan yang lainnya. Ini juga merupakan bagian integral dari karakter seseorang. Oleh 
karena itu, seseorang bisa dinilai punya karakter jika mereka berhasil menginternalisasi 
nilai-nilai dan keyakinan yang dihormati oleh masyarakat, dan kemudian menerapkannya 
sebagai panduan moral dalam kehidupan mereka. 

Sebagai ciptaan dengan potensi kecerdasan yang unik, manusia memiliki tanggung 
jawab untuk terus mengembangkan kemampuan mereka dan menjadi penjaga alam 
semesta, sesuai dengan perintah Allah SWT yang terdapat dalam Surat Al Baqarah, yang 
artinya "... ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat, "Saya hendak menetapkan 
seorang khalifah di bumi." Mereka bertanya, "Apakah Engkau akan menempatkan 
seseorang yang akan menimbulkan kerusakan dan pertumpahan darah di bumi, padahal 
kami senantiasa memuji-Mu dan menyucikan nama-Mu?" Dia menjawab, 
"Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui." Selain itu, tujuan 
penciptaan manusia adalah untuk menyembah dan melayani Allah sebagai Pencipta 
manusia dan alam beserta isinya, sebagaimana firman-Nya (Q.S. 2:30). Dengan demikian, 
tujuan utama penciptaan manusia adalah agar mereka senantiasa memelihara dan 
mengembangkan sifat dan perilaku yang baik serta terpuji(Walker et al., 2015). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(7), 90-99   eISSN: 3024-8140 

 

92 
 

 

Dalam pendidikan, terutama pendidikan Islam, pembentukan karakter seseorang 
ditekankan pada pengembangan individu melalui pembentukan moral yang baik. 
Tujuannya adalah agar individu mampu menjadi individu yang baik bagi dirinya sendiri, 
orang-orang di sekitarnya, dan masyarakat secara keseluruhan. Dalam Islam, interaksi 
personal dengan masyarakat diatur oleh budaya yang kemudian dijabarkan melalui 
norma-norma sosial atau yang lebih dikenal sebagai "ilqah rühiyyah khuluqiyah" 
(interaksi yang diatur oleh etika). (Baehr, 2017) Sebagai bagian dari masyarakat, 
mahasiswa dianggap sebagai kelompok kecil yang menjadi pewaris tradisi budaya di 
masa depan, sehingga mereka perlu terus didorong untuk mengembangkan karakter 
yang beradab.  

B. Rekonstruksi Karakteristik Karakter 

Sifat dasar yang dimiliki oleh individu adalah karakter. Meskipun demikian, ini tidak 
mengartikan bahwa karakter tidak dapat berubah atau diperbaiki untuk menciptakan 
pribadi yang lebih bai., ada 2 faktor yang mempengaruhi terbentuknya karakter 
seseorang, yaitu: (Fatihah, 2018). 

1. Faktor Internal (Endogen) : Faktor internal mencakup semua pengaruh yang berasal 
dari dalam individu itu sendiri termasuk faktor-faktor genetik, kecerdasan, 
temperamen, dan faktor-faktor psikologis lainnya yang dimiliki individu sejak lahir. 
Misalnya, seseorang mungkin memiliki kecenderungan alami terhadap kejujuran atau 
empati, yang merupakan bagian dari karakternya yang mendasar. 

2. Faktor Linkungan/Eksternal (Eksogen) : Sifat-sifat bawaan manusia, baik itu nilai-nilai 
ketakwaan maupun nilai-nilai buruk, merupakan bagian dari yang dibawa oleh 
individu saat lahir ke dunia. Namun, dari keduanya, masih ada potensi untuk 
pengembangan dan perubahan melalui berbagai pengaruh dan interaksi dalam 
kehidupan(Megawangi, 2007) : 

a) Dimensi Pendidikan : Dalam Surah Al Luqman ayat 13-14, dijelaskan bagaimana 
pembelajaran dan pendidikan berlangsung dalam lingkungan keluarga. Prioritas 
diberikan pada pendidikan ilahi dan iman, yang diuraikan secara tegas dalam ayat-
ayat tersebut. Pendidikan agama, ketuhanan, dan keimanan dianggap sangat 
penting karena hal-hal tersebut menjadi pondasi utama dalam membentuk karakter 
seseorang. 

b) Dimensi Sosial : Peran penting dalam membentuk karakter anak juga dimiliki oleh 
dimensi sosial, selain dari dimensi pendidikan. Hal itu terjadi baik di lingkungan 
keluarga, sekolah, maupun masyarakat yaitu : 

1) Lingkungan Sosial dalam Keluarga : Dalam proses tumbuh kembang anak, 
lingkungan keluarga memiliki peran penting sebagai lingkungan terdekat. 
Lingkungan ini berperan besar dalam membentuk karakter seseorang, khususnya 
dalam membentuk lingkungan sosial anak. Fungsi utama keluarga, yang telah diakui 
dalam resolusi Majelis Umum PBB, meliputi pendidikan, pengasuhan, dan sosialisasi 
anak. Keluarga memiliki tanggung jawab untuk mengembangkan kemampuan 
seluruh anggotanya agar mampu berperan secara positif dalam masyarakat. Selain 
itu, keluarga juga bertugas menciptakan lingkungan yang mendukung dan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(7), 90-99   eISSN: 3024-8140 

 

93 
 

 

memberikan kepuasan kepada semua anggota keluarga, dengan tujuan mencapai 
kebahagiaan dan kesejahteraan keluarga 

2) Lingkungan Sosial Sekolah : Interaksi sosial dalam keluarga memegang peran yang 
signifikan dalam pembentukan dan pembangunan karakter anak. Namun, sebagian 
besar siswa menghabiskan waktu dan bersosialisasi di sekolah. Oleh karena itu, 
sekolah menjadi tempat yang sangat penting dalam rangkaian pendidikan karakter 
bagi anak. 

Pendidikan Moral dalam Perspektif Islam 

Akhlak adalah bentuk jamak dari kata khulq. Akar kata ini serumpun dengan خلق 
(menciptakan). Ini berarti sifat yang melekat pada jiwa (malakah) dalam diri seseorang 
sesuai dengan asal penciptaannya ( يمِ  أحَْسَنِ   Alasannya jelas, jiwa manusia diciptakan .(تقَْو 
oleh Allah dengan fitrah-Nya (َِعَليَْهَا ٱلنَاسَِ فطََرَِ ٱلتَ ى ٱلَلّ ِ ف طْرَت). Sebagai hasilnya, memiliki moral 
berarti bertindak, memikirkan, dan mau sesuai dengan nurani atau kodrat seseorang. 
Secara dialektis, moral juga diartikan sebagai karakter atau perilaku. Definisi akhlak 
muncul sebagai sarana untuk memfasilitasi hubungan baik antara Khaliq dan makhluk-
Nya, serta antara satu makhluk dengan makhluk lainnya, sejalan dengan ajaran Al-Qur'an 
dan hadits Nabi Saw(Ismail, 2016). 

Perilaku kita di dunia ini bergantung pada izin dari Sang Pencipta, dan segala sesuatu 
yang terjadi sesuai dengan kehendak-Nya. Oleh karena itu, setiap sikap dan perilaku kita 
harus sesuai dengan ketentuan yang telah ditetapkan oleh-Nya. Berdasarkan hal 
tersebut, akhlak merupakan ilmu yang membedakan antara baik dan buruk, serta 
menjelaskan bagaimana manusia seharusnya berinteraksi dengan sesama manusia dan 
Sang Pencipta. Bagaimana kita harus bertindak dan apa yang harus kita tinggalkan telah 
diatur oleh-Nya. Selain itu, berperilaku baik terhadap sesama manusia sangat penting, 
terutama dalam hubungan dengan Sang Pencipta. Kita tidak boleh meniadakan peran 
Sang Pencipta dalam mencari pujian dari sesama manusia. Bahkan, kita harus lebih 
mengutamakan ridha-Nya daripada pujian manusia. Sebab, ada hal-hal yang dibenci oleh 
Sang Pencipta tetapi disukai oleh manusia, atau sebaliknya(Fatimah, 2019). 

Menurut Ibnu Miskawaih (Lestari, 2017), pendidikan moral dapat dijelaskan sebagai 
kondisi pikiran yang mendorong seseorang untuk bertindak tanpa pertimbangan 
terlebih dahulu. Ibnu Miskawaih mengidentifikasi dua sifat yang mencolok dalam jiwa 
manusia, yaitu sifat negatif seperti pengecut, kesombongan, dan kebohongan, serta 
sifat positif seperti keadilan, keberanian, kemurahan hati, kesabaran, kebenaran, 
kepercayaan, dan kerja keras. Oleh karena itu, dalam pendidikan moral, fokusnya adalah 
pada pengembangan sifat-sifat fitrah manusia. Dalam mengevaluasi tindakan, standar 
kebenaran dan kesalahan merujuk pada Al-Qur'an dan Sunnah sebagai sumber ajaran 
Islam yang paling tinggi. 

Menurut Al-Ghazali, juga dikenal sebagai Abu Hamid Muhammad bin Muhammad al-
Ghazali, kriteria akhlak serupa dengan Ibnu Miskawaih. Baginya, akhlak harus tercermin 
dalam jiwa dan tindakan, serta tampak mudah tanpa membutuhkan analisis atau 
penelitian yang dalam terlebih dahulu. Bagi Al-Ghazali, akhlak bukanlah sekadar 
"tindakan", "kekuatan", atau "ma'rifah" (pengetahuan mendalam). Lebih tepatnya, 
akhlak adalah "keadaan atau kondisi jiwa" yang bersifat spiritual(Mu’alim, 2022). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(7), 90-99   eISSN: 3024-8140 

 

94 
 

 

Sebagaimana dinyatakan, akhlak merupakan perasaan batin individu yang menjadi 
sumber tindakan, di mana tindakan tersebut dilakukan tanpa mempertimbangkan 
keuntungan dan kerugian. Manusia dengan moral yang baik akan melakukan hal-hal baik 
dengan spontan dan tanpa memperhatikan imbalan. Oleh karena itu, ia akan dengan 
sukarela berbuat baik kepada siapapun tanpa melanggar aturan dan tata tertib yang 
telah ditetapkan oleh Allah(Huda et al., 2019). 

Dari sisi pendidikan Islam, pendidikan moral juga merupakan bagian integral dari 
pendidikan moral. Dengan mempelajari secara mendalam konsep akhlak yang telah 
dirumuskan oleh tokoh-tokoh pendidikan Islam masa lalu, seperti Ibnu Miskawaih, Al-
Qabisi, dan Al-Ghazali, tujuan utama dari pendidikan akhlak terlihat jelas: membentuk 
karakter peserta didik dengan moralitas yang luhur. Hal ini pada dasarnya merupakan 
manifestasi dari kualitas awal Tuhan dalam kehidupan manusia, sesuai dengan 
kodratnya. 

Peran Madrasah Ibtidaiyah dalam Pendidikan Karakter 

A.  Prinsip Pendidikan Karakter di Madrasah Ibtidaiyah 

Pembentukan karakter adalah komponen penting dalam pendidikan Islam. 
Sasarannya adalah membentuk kepribadian yang menjadikan individu mampu bertindak 
dengan jujur, baik, bertanggung jawab, menghormati serta menghargai sesama, 
bersikap adil, tanpa diskriminasi, tekun, serta menonjolkan karakteristik positif lainnya. 
Dalam pendidikan Islam, terdapat dua istilah yang menitikberatkan pada pembentukan 
karakter: ta'dib dan tarbiyyah. Ta'dib merujuk pada usaha menciptakan lingkungan yang 
mendukung serta mendorong siswa untuk berperilaku baik dan sopan sesuai harapan. 
Sementara itu, tarbiyyah mengacu pada proses merawat potensi positif yang dimiliki 
manusia agar dapat tumbuh dan berkembang. 

Madrasah, sebagai lembaga pendidikan Islam yang lebih modern, 
mengkombinasikan elemen-elemen pesantren dan sekolah. Pendekatan kurikulumnya 
memadukan agama dan pengetahuan umum. Peran madrasah dalam pendidikan Islam 
adalah untuk menyatukan tradisi lama dan baru dengan mempertahankan nilai-nilai 
yang masih relevan sambil mengadopsi inovasi dalam ilmu pengetahuan, teknologi, dan 
ekonomi yang bermanfaat bagi umat Islam. Kurikulum madrasah pada dasarnya serupa 
dengan pendidikan di pondok pesantren, namun juga memasukkan materi-materi 
umum(Nashir, 2013). 

B. Metode Pendidikan Karakter Islami di Madrasah Ibtidaiyah 

Untuk mencapai pertumbuhan integral, pendidikan karakter perlu 
mempertimbangkan berbagai prinsip penggunaan metode pendidikan yang idealnya 
mengandung nilai-nilai spiritual, yaitu sebagai berikut: 

1. Niat dan orientasi dalam pendidikan, yaitu untuk mempererat hubungan antara 
manusia dengan Tuhan dan sesama makhluk. 

2. Integrasi antara domain kognitif (pikiran), afektif (dzikir) dan psikomotorik (amal) 
untuk memperoleh kemakmuran dan kebahagiaan dalam kehidupan di dunia ini dan 
akhirat. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(7), 90-99   eISSN: 3024-8140 

 

95 
 

 

3. Mengandalkan kebenaran, artinya materi yang dipaparkan sesuai, disampaikan 
dengan cara yang benar, dan berdasarkan niat yang benar. 

4. Berdasarkan nilai. Ini berarti bahwa pendekatan dan metode pendidikan tetap 
didasarkan pada nilai-nilai etika moral (Akhlaqul Karimah). 

5. Sesuai dengan kebutuhan siswa. 

6. Memberikan kemudahan. 

7. Berkelanjutan. Setelah menggunakan metode tertentu, seorang guru perlu 
memperhatikan kekurangan dan kelemahan metode yang digunakan. 

8. Fleksibel dan dinamis. Dengan fleksibilitas dan dinamisme metode tersebut, 
penggunaan metode tidak hanya monoton dengan satu jenis metode. 

C. Pelaksanaan Pendidikan Karakter di Madrasah Ibtidaiyah 

Penyelenggaraan pendidikan karakter di Madrasah Ibtidaiyah (MI) dapat dilakukan 
dengan cara sebagai berikut(Hasanah, 2021): 

1. Integrasikan ke dalam setiap subjek : Integrasi nilai-nilai pendidikan karakter ke dalam 
semua mata pelajaran bertujuan untuk mengenalkan nilai-nilai tersebut kepada siswa 
secara menyeluruh. Hal ini dilakukan dengan harapan siswa akan menghargai 
pentingnya nilai-nilai tersebut dan mampu menerapkannya dalam kehidupan sehari-
hari melalui proses pembelajaran, baik di dalam maupun di luar kelas. Pendekatan ini 
tidak hanya dimaksudkan untuk membantu siswa memperoleh keterampilan atau 
pengetahuan yang diinginkan, tetapi juga untuk membentuk karakter mereka secara 
holistic mengetahui, menyadari, dan menginternalisasi nilai-nilai tersebut agar dapat 
diubah menjadi perilaku yang termanifestasi dalam kehidupan sehari-hari. 

2. Pengembangan Budaya Madrasah : Madrasah memegang tanggung jawab besar 
dalam menyampaikan pengetahuan yang berorientasi pada reformasi dan 
transformasi untuk memajukan dan meningkatkan kualitas bangsa. Selain itu, 
madrasah juga memiliki peran vital dalam mentransfer nilai-nilai mulia kepada para 
siswa. Dengan demikian, peran madrasah menjadi sangat krusial dalam menentukan 
arah dan masa depan bangsa. Budaya madrasah memainkan peran penting dalam 
pembentukan individu siswa. Suasana madrasah yang dipenuhi dengan nilai-nilai 
seperti disiplin, integritas, dan kasih sayang akan berkontribusi pada pembentukan 
karakter yang baik pada siswa. Peran pendidik juga tidak bisa diabaikan, karena 
mereka menciptakan lingkungan belajar yang kondusif untuk meningkatkan mutu 
pendidikan. 

D. Strategi Pendidikan Karakter di Madrasah Ibtidaiyah 

Ada bebrapa strategi untuk mempraktikkan pendidikan karakter di madrasah 
ibtidaiyah: 

1. Dalam proses pembelajaran, nilai-nilai karakter dimasukkan ke dalam perilaku 
sehari-hari siswa, baik di dalam maupun di luar kelas, sehingga mereka menyadari 
maknanya dalam setiap mata pelajaran. Tujuan utamanya adalah membantu siswa 
memahami, merasakan, dan menginternalisasi nilai-nilai tersebut, serta 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(7), 90-99   eISSN: 3024-8140 

 

96 
 

 

menerapkannya dalam perilaku mereka sehari-hari. Hal ini dilakukan selain untuk 
membantu mereka menguasai kompetensi yang ditargetkan. 

2. Budaya madrasah telah muncul dengan tanggung jawab memberikan pengetahuan 
baru yang transformatif dan reformatif dalam membangun bangsa berbasis 
teknologi tinggi. Madrasah juga bertugas menanamkan nilai-nilai luhur pada siswa, 
yang menjadikan peran sekolah sangat krusial dalam menentukan orientasi dan arah 
masa depan bangsa. Budaya sekolah menjadi salah satu faktor yang sangat 
berpengaruh pada perkembangan siswa, di mana karakter yang baik dapat terbentuk 
dalam lingkungan sekolah yang didominasi oleh kejujuran, disiplin, dan kasih sayang. 
Para guru, sebagai contoh, hadir dalam suasana yang tenang, memastikan proses 
pembelajaran yang efektif dan mendalam. 

3. Melalui kegiatan field trip, yang merupakan kegiatan di luar kelas untuk menyalurkan 
minat, bakat, dan hobi siswa serta mendukung pelaksanaan pendidikan karakter, 
dikenal dengan kegiatan ekstrakurikuler. Siswa memiliki kesempatan untuk 
berpartisipasi dalam kegiatan ekstrakurikuler baik di dalam maupun di luar 
lingkungan sekolah. Hal ini bertujuan untuk memperluas pengetahuan, 
meningkatkan keterampilan, serta menginternalisasi prinsip-prinsip agama atau 
norma-norma sosial. 

4. Kegiatan sehari-hari di rumah Pendidikan karakter hanya dapat dilaksanakan secara 
efektif di sekolah dengan bantuan keluarga atau rumah. Dengan memberikan kartu 
pemantauan. 

E. Pendidikan Karakter dan Madrasah Ibtidaiyah 

Madrasah Ibtidaiyah merupakan evolusi sistem pendidikan dasar Islam yang lebih 
modern. Konsep ini mengintegrasikan pesantren dengan sekolah, menyusun kurikulum 
yang mencakup pengetahuan agama dan umum. Sasarannya adalah memperbaiki 
kesenjangan antara pendidikan tradisional dan modern dengan memberikan 
pengetahuan baru dalam ilmu pengetahuan, teknologi, dan ekonomi yang relevan bagi 
kehidupan sehari-hari umat Islam. Selain itu, madrasah juga tetap menghormati dan 
meneruskan nilai-nilai tradisional yang telah diperoleh dari pesantren(Mappaenre et al., 
2023). 

Misi pendidikan dasar adalah mendukung murid dalam penemuan dan 
pengembangan semua dimensi kepemilikan pribadi mereka, termasuk aspek agama, 
moral, dan sosial. Langkah ini memungkinkan setiap murid, tanpa memandang tingkat 
perkembangan atau kemampuannya, untuk meningkatkan pemahaman tentang 
prinsip-prinsip seperti kejujuran, keadilan, kasih sayang, toleransi, keindahan, dan 
tanggung jawab(Adisti & Rozikan, 2021). 

Madrasah Ibtidaiyah menjadi salah satu tahapan kunci dalam mengembangkan 
potensi dasar anak. Saat berada di tingkat pendidikan dasar, kemampuan siswa dalam 
mengelola konflik kepribadian akan berdampak besar pada interaksi mereka dengan 
orang lain saat dewasa nanti. Oleh karena itu, orang tua, guru, dan lingkungan sekitar 
siswa memiliki tanggung jawab penting dalam membantu menyelesaikan tugas 
ini(Amirudin et al., 2022). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(7), 90-99   eISSN: 3024-8140 

 

97 
 

 

Pengembangan karakter memegang peranan kunci dalam pendekatan pendidikan 
Islam. Pendidikan karakter harus menyatukan semua dimensi perkembangan siswa, baik 
kognitif, afektif, maupun psikomotorik, menjadi satu kesatuan yang tidak dapat 
dipisahkan saat diterapkan pada anak-anak usia sekolah dasar(Zubaidah et al., 2021). 
Menerapkan pendidikan karakter akan sulit dilakukan jika salah satu dari tiga aspek 
pengembangan tersebut absen. Sasarannya adalah membentuk kepribadian yang 
mencerminkan kualitas-kualitas unggul seperti kejujuran, kebaikan, tanggung jawab, 
menghargai orang lain, keadilan, non-diskriminasi, kerja keras, dan sebagainya. 

Kegagalan dalam mengembangkan karakter anak didik seringkali disebabkan oleh 
pendidik yang tidak mampu menampilkan karakter yang patut dicontoh dan diikuti. 
Peran seorang guru tidak hanya sebatas menyampaikan informasi kepada siswa, tetapi 
lebih mendasar dan penting adalah bagaimana mereka dapat menjadi sumber inspirasi 
dan contoh teladan yang dapat mengubah karakter murid-murid mereka, membantu 
mereka menyadari potensi dan karakter mereka sebagai makhluk sosial dan ciptaan 
Tuhan. 

Pendidikan karakter, yang memfokuskan pada pengembangan kemampuan afektif, 
memungkinkan penerapan pola pembelajaran yang mencakup konten pendidikan 
karakter. Sebagai contoh, cerita mengenai pahlawan dan nabi dapat dijadikan materi 
pendidikan karakter. Selain itu, pembelajaran kontekstual juga bisa dilakukan, di mana 
anak-anak dapat mempelajari akhlak yang baik dengan mengamati langsung tindakan 
guru(Rokhman et al., 2014). 

Kesimpulan dan Saran 

Pengembangan karakter merupakan bagian integral dari pendekatan pendidikan 
Islam. Pendidikan karakter haruslah menyatukan semua aspek perkembangan siswa, 
baik kognitif, afektif, maupun psikomotorik, menjadi satu kesatuan yang utuh dan tidak 
dapat dipisahkan ketika diterapkan pada siswa usia sekolah dasar. Sulit untuk 
melaksanakan pendidikan karakter jika salah satu dari tiga aspek pengembangan ini 
diabaikan. Tujuannya adalah membentuk kepribadian yang mencerminkan kualitas 
unggul seperti kejujuran, kebaikan, tanggung jawab, penghargaan terhadap orang lain, 
keadilan, non-diskriminasi, kerja keras, dan sebagainya. 

Pendidik yang tidak mampu menunjukkan karakter sebagai orang yang harus 
didengarkan dan diikuti menjadi penyebab kegagalan pendidik dalam mengembangkan 
karakter anak didiknya. Lebih dari sekadar menyampaikan informasi kepada siswa, 
peran seorang guru dalam pendidikan karakter adalah menjadi sumber inspirasi dan 
contoh teladan yang dapat membentuk karakter siswa menjadi manusia yang 
menyadari potensi dan karakter mereka sebagai makhluk sosial dan ciptaan Tuhan. 
Dengan fokus pada pengembangan kemampuan afektif, guru memiliki kesempatan 
untuk menerapkan pola pembelajaran yang mencakup konten pendidikan karakter. 
Misalnya, cerita tentang pahlawan dan nabi dapat dijadikan materi untuk memperkuat 
nilai-nilai karakter. Selain itu, pembelajaran kontekstual juga dapat dilakukan, di mana 
anak-anak diajarkan akhlak yang baik melalui pengamatan langsung terhadap tindakan-
tindakan yang dilakukan oleh pendidik. Dengan demikian, guru tidak hanya menjadi 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(7), 90-99   eISSN: 3024-8140 

 

98 
 

 

instruktur, tetapi juga menjadi mentor yang membimbing siswa dalam perjalanan 
pengembangan karakter mereka. 

Dalam penulisan artikel ini, masih terdapat kekurangan dan kompleksitas dalam 
pemilihan kata dan struktur kalimat yang mungkin sulit dipahami. Oleh karena itu, perlu 
adanya perbaikan dalam penulisan. Terima kasih kepada semua pihak yang telah 
berkontribusi dalam penulisan artikel ini. Semoga Allah meridhoi. 

Daftar Pustaka 

Adisti, a. R., & rozikan, m. (2021). Fostering the alpha generation: a character education 
based on javanese unggah ungguh (etiquette) culture in madrasah ibtidaiyah. Al-
bidayah : jurnal pendidikan dasar islam, 13(1). Https://doi.org/10.14421/al-
bidayah.v13i1.256 

Amirudin, maryam, zilawati, & xin, d. (2022). Management of madrasah head in 
implementing character education in min 2 batang hari. At-tasyrih: jurnal pendidikan 
dan hukum islam, 8(1). Https://doi.org/10.55849/attasyrih.v8i1.104 

Baehr, j. (2017). The varieties of character and some implications for character 
education. Journal of youth and adolescence, 46(6). Https://doi.org/10.1007/s10964-
017-0654-z 

Bear, g. G., & minke, k. M. (2006). Children’s needs iii: development, prevention, and 
intervention. (2006).children’s needs iii: development, prevention, and intervention. 

Fatihah, i. (2018). Peran nahdlatul ulama (nu) dalam bidang pendidikan karakter. Al-
tarbawi al-haditsah : jurnal pendidikan islam, 3(2). 
Https://doi.org/10.24235/tarbawi.v3i2.3116 

Fatimah, m. (2019). Concept of islamic education curriculum: a study on moral 
education in muhammadiyah boarding school, klaten. Didaktika religia, 6(2). 
Https://doi.org/10.30762/didaktika.v6i2.1103 

Hasanah, n. (2021). The role of madrasah ibtidaiyah in building student characters in 
the era of the 4.0 industrial revolution. Nazhruna: jurnal pendidikan islam, 4(2). 
Https://doi.org/10.31538/nzh.v4i2.1304 

Huda, m., ninsiana, w., ulfatmi, u., siregar, m., febriyanto, f., hashim, a., salleh, a., rozali, 
m. H., mohamed, a. K., hassan, m., maseleno, a., muhamad, n. H. N., & jasmi, k. A. 
(2019). Strengthening moral responsibility for learning quality in islamic education. 
Https://doi.org/10.4018/978-1-5225-8528-2.ch012 

Ismail, i. (2016). Character education based on religious values: an islamic perspective. 
Ta’dib: jurnal pendidikan islam, 21(1). Https://doi.org/10.19109/td.v21i1.744 

Lestari, a. (2017). Konsep guru dan anak didik dalam pendidikan akhlak menurut ibnu 
maskawaih. Tarbawi : jurnal pendidikan islam, 14(2). 
Https://doi.org/10.34001/tarbawi.v14i2.618 

Mappaenre, a., hasanah, a., samsul arifin, b., nuraini, y., & satria wiwaha, r. (2023). The 
implementation of character education in madrasah. Attadrib: jurnal pendidikan 
guru madrasah ibtidaiyah, 5(2). Https://doi.org/10.54069/attadrib.v5i2.302 

Megawangi, r. (2007). Semua berakar pada karakter. Lembaga penerbit, fakultas 
ekonomi, universitas indonesia. 

Mu’alim, a. N. (2022). Potret maqasid syariah persepektif abu hamid muhammad bin 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(7), 90-99   eISSN: 3024-8140 

 

99 
 

 

muhammad al-ghazali at-thusi as-syafi’i. Al-mawarid jurnal syariah dan hukum (jsyh), 
4(2). Https://doi.org/10.20885/mawarid.vol4.iss2.art3 

Nashir, h. (2013). Pendidikan karakter berbasis agama dan kebudayaan (cet. 1). Multi 
presindo. 

Rokhman, f., hum, m., syaifudin, a., & yuliati. (2014). Character education for golden 
generation 2045 (national character building for indonesian golden years). Procedia 
- social and behavioral sciences, 141. Https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2014.05.197 

Suryawati, d. P. (2016). Implementasi pembelajaran akidah akhlak terhadap 
pembentukan karakter siswa di mts negeri semanu gunungkidul. Jurnal pendidikan 
madrasah, 1(2). 

Walker, d. I., roberts, m. P., & kristjánsson, k. (2015). Towards a new era of character 
education in theory and in practice. Educational review, 67(1). 
Https://doi.org/10.1080/00131911.2013.827631 

Zubaidah, i., weni, i. M., & sadhana, k. (2021). Implementation of the g* gold way 
model in student character education: study of actualization of social reality in 
character education of students at madrasah …. International journal of scientific 
and …, 1(7). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


