
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)          eISSN: 3024-8140 

Volume 2, Issue 6, 2024 pp. 879-885      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Kata Kunci: 
Sejarah Islam; Nusantara; 
Islamisasi; tradisi local 
 
Keywords: 
Islamic History; Archipelago; 
Islamization; local traditions 

 

Sejarah Islam Nusantara : Awal mula masuknya Islam di 
Indonesia  

 

Muhammad Al Fatih 
Program Studi Ilmu Al Qur’an dan Tafsir, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: atiq120705@gmail.com 
 

 A B S T R A K 

Sejarah Islam di Nusantara merupakan narasi yang kompleks dan 
kaya, mencakup rentang waktu lebih dari seribu tahun serta 
melibatkan beragam aktor dan dinamika sosial, politik, dan budaya. 
Proses Islamisasi di Nusantara dimulai sekitar abad ke-13, melalui 
interaksi perdagangan antara pedagang Muslim dari Arab, Persia, 
India, dan Cina dengan masyarakat lokal. Kota-kota pesisir seperti 
Samudra Pasai dan selat Malaka menjadi pusat penyebaran Islam, 

yang kemudian meluas ke wilayah-wilayah lain di Nusantara melalui jaringan perdagangan, dakwah, dan 
perkawinan. Pengaruh Islam tidak hanya terlihat dalam segi religius, tapi juga dalam perkembangan sastra, 
hukum, dan politik. Kerajaan-kerajaan Islam seperti Demak, Aceh, dan Mataram berperan signifikan dalam 
pembentukan identitas dan kultur Islam di wilayah ini. Selain itu, Islam Nusantara berkembang dengan 
karakteristiknya yang unik, menggabungkan ajaran Islam dengan tradisi lokal, yang menghasilkan praktik 
keagamaan yang berbeda dari tempat asalnya. Menggunakan pendekatan historis dan sosiologis untuk 
memahami bagaimana Islam diterima dan diintegrasikan dalam konteks lokal serta dampaknya terhadap 
dinamika sosial dan politik di wilayah tersebut. 

A B S T R A C T 

The history of Islam in the archipelago is a complex and rich narrative, covering a time span of more 
than a thousand years and involving various social, political and cultural actors and dynamics. The 
process of Islamization in the archipelago began around the 13th century, through trade interactions 
between Muslim traders from Arabia, Persia, India and China and local communities. Coastal cities such 
as Samudra Pasai and Malacca became centers for the spread of Islam, which then spread to other 
regions in the archipelago through trade, missionary and marriage networks. The influence of Islam is 
not only visible in religious aspects, but also in the development of literature, law and politics. Islamic 
kingdoms such as Demak, Aceh and Mataram played a significant role in the formation of Islamic 
identity and culture in this region. In addition, Islam Nusantara developed with its unique characteristics, 
combining Islamic teachings with local traditions, which resulted in religious practices that were 
different from their place of origin. Using historical and sociological approaches to understand how 
Islam was received and integrated in the local context and its impact on social and political dynamics in 
the region. 
 

Pendahuluan  

Indonesia, sebuah negara yang kaya akan keberagaman budaya dan agama, memiliki 
sejarah panjang dan mendalam dalam masuknya Islam. Dinamika sejarah ini menjadi 
landasan bagi pemahaman yang lebih dalam tentang identitas dan perjalanan 
peradaban Indonesia. Sejarah masuknya Islam di Indonesia tidak hanya mencerminkan 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 879-885   eISSN: 3024-8140 

880 
 

proses transmisi agama, tetapi juga menggambarkan interaksi kompleks antara Islam 
dan budaya-budaya lokal yang telah ada sebelumnya. 

Dalam artikel ini, penulis akan membahas perjalanan sejarah yang menarik dari 
bagaimana Islam tiba di kepulauan Nusantara, dan bagaimana agama ini bertumpu, 
berkembang, dan mengakar di tengah-tengah masyarakat Indonesia. Dari kontak 
perdagangan awal hingga perjalanan misionaris, serta interaksi antara pemeluk Islam 
dengan budaya-budaya lokal, kita akan melihat bagaimana Islam menjadi bagian tak 
terpisahkan dari keragaman budaya, politik, ekonomi, dan sosial. Perjalanan agama ini 
ke kepulauan Nusantara tidaklah linier, melainkan dipengaruhi oleh beragam faktor 
yang memainkan peran penting dalam penyebaran dan akulturasi Islam di wilayah ini. 
Dalam tulisan ini, kami akan menjelajahi peran teori dari berbagai kebudayaan besar di 
dunia, seperti Arab, Cina, Persia, India, dan Turki, dalam proses masuknya Islam ke 
Indonesia. Menurut Rika Inggit Asmawati Islam yang hadir di bumi Nusantara dengan 
konversi agama yang terjadi kemudian serta proses-proses islamisasi yang terlibat di 
dalamnya, telah menjadi tema besar yang cukup digemari untuk diteliti tidak hanya 
oleh para sejarawan atau para ahli ilmu sosial-budaya lainnya, melainkan juga para 
agamawan, sastrawan, hingga negarawan. 

Melalui analisis mendalam dan telaah historis, artikel ini akan mencoba merangkai 
kembali potongan-potongan penting dari narasi sejarah masuknya Islam di Indonesia, 
menggali latar belakang, tantangan, dan pencapaian yang membentuk landasan bagi 
keberadaan Islam dalam masyarakat Indonesia. Dengan demikian, kita dapat 
memahami bagaimana Islam tidak hanya menjadi agama, tetapi juga salah satu elemen 
penting dalam identitas dan keberagaman budaya Indonesia. 

Pembahasan  

Islam Nusantara adalah keyakinan dan metode keagamaan yang ditemukan di Bumi 
Nusantara sebagai hasil dari konflik teks antara syariat dan budaya dan kenyataan 
masyarakat lokal. Islam Nusantara adalah Islam yang khas dari Indonesia yang 
menggabungkan prinsip-prinsip teologis Islam dengan prinsip-prinsip tradisi, budaya, 
dan kebiasaan lokal.  

Selain itu, Islam Nusantara adalah Islam yang memandang konstektual dengan 
berbagai aspek budaya, seni, pendidikan, dan cara pergaulan. Analisis spekulatif 
tersebut menimbulkan diskusi yang signifikan tentang status Islam di Nusantara. 
Argumentasi-argumentasi tersebut fokus pada bagaimana Islam Nusantara benar-
benar ada dan bagaimana proses, hakikat, dan pembumian-nya dilakukan sehingga 
masyarakat Nusantara dapat mempertahankan identitas keislamannya. 

Ada rute perdagangan dan pelayaran antar pulau sejak awal abad pertama SM.  
Dengan perdagangan, wilayah timur, yang terdiri dari pesisir Cina selatan dan 
Kepulauan India Timur, sudah terhubung dengan dunia Arab. Para pedagang Arab 
menggunakan laut untuk mencapai Nusantara. Mereka berangkat dari Aden dan 
melewati pantai Maskat, yang terdiri dari Gujarat. Setelah itu, mereka pergi ke 
pelabuhan terbesar di Bangladesh, Akyab, yang bernama Chitagong, yang sekarang 
merupakan wilayah Padang, Banten, dan Cirebon. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 879-885   eISSN: 3024-8140 

881 
 

Nekara perunggu, yang berasal dari Vietnam, adalah barang dagangan yang populer. 
Nekara tersebar di seluruh negeri.  Perdagangan nekara ini pertama kali muncul dalam 
berita Cina pada awal 1900-an yang menyebut Sumatera, Jawa, dan Kalimantan.   
Terutama, Maluku menarik bagi pedagang.  Dari Maluku, rempah-rempah seperti pala 
dan cengkeh dibawa ke Jawa dan Sumatera. Kemudian dijual kepada pedagang di luar 
negeri dan dibawa kembali ke negeri asalnya. 

Kapur barus juga terkenal karena berasal dari India kuno, tempat pedagang sering 
mengunjungi dari abad pertama SM hingga abad ke-7 SM, termasuk Lamuri (Aceh), 
Barus, dan Palembang.  Selain itu, ada Gresik dan Sunda Kelapa di Pulau Jawa. Berita 
dari Cina mengatakan bahwa ada seorang Arab yang memimpin koloni Arab di bagian 
barat Pulau Sumatera sejak tahun 674 M. Ini mungkin karena Barus, yang 
menghasilkan kapur Barus, berada di pantai barat Sumatera.  

Penyebaran Islam masuk ke Nusantara 

Seperti yang disampaikan oleh uraian di atas, sejakawal hijriyah , Islam telah hadir di 
Nusantara.  Sifat-sifatnya masih dianut oleh orang asing, dan masyarakat asli Islam 
belum mengakuinya. Fakta bahwa Islam masuk ke Indonesia adalah fakta sejarah, 
tetapi pertanyaan di atas tentang asal-usul kedatangan, pembawanya, lokasi, waktu, 
dan bukti sejarah.  Ada banyak teori tentang bagaimana Islam masuk ke Indonesia 
karena perbedaan pendapat dan bukti yang ada. Dari beberapa teori tersebut 
menyebutkan ada banyak cara, tempat, wilayah, waktu dan lain sebagainya. Diantara 
teori tersebut salah satunya adalah teori Arab dimana dalam teori ini Islam pertama 
kali dating ke bumi Nusantara pada saat itu masih berbentuk kerjaan yaitu kerajaan 
sriwijaya. Untuk mengetahui lebih lanjut mengenai teori tentang masuknya Islam 
dapat kita simak dan pelajari lebih lanjut dibawah ini.   

Teori masuknnya Islam ke Nusantara 

Teori ‘Arab 

Teori Arab mengatakan bahwa Islam pertama kali datang ke Nusantara dari Arab 
pada abad ke-7 dan 8 M, terutama saat kerajaan Sriwijaya berkembang. Tokoh teori 
yang memiliki bukti sejarah termasuk Crawfurd, Keijzer, Niemann, de Hollander, 
Hasymi, Hamka, Al-Atthas, Djadjadiningrat, dan Mu’ti Ali. Pedagang Muslim telah 
melintasi Selat Malaka menuju Asia Tenggara dan Asia Timur pada abad tersebut. 
Menurut berita Cina zaman Tang, orang Muslim sudah ada di Kanfu (Kanton) dan 
Sumatera.  Hamka bahkan mengatakan bahwa utusan Arab datang ke Kerajaan Ho 
Ling (Kalingga) di Jawa pada tahun 674 Masehi. Fakta arkeologis, seperti makam 
bertuliskan Ha-Mim di Barus Tapanuli pada tahun 670 M, menegaskan interaksi 
perdagangan antara Arab, Cina, dan Nusantara. Dengan demikian, bangsa Arab 
memainkan peran kunci dalam masuknya Islam ke Nusantara melalui jalur 
perdagangan yang aktif pada abad ke-7.  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 879-885   eISSN: 3024-8140 

882 
 

Teori Cina 

Teori Cina menunjukkan seberapa besar peran yang dimainkan oleh orang Muslim 
Cina dalam menyebarkan Islam di Nusantara.  Seperti yang disebutkan sebelumnya 
dalam teori Arab, hubungan antara Muslim Arab dan Cina sudah ada sejak Abad 
Pertama Hijriah.  Jadi, Islam masuk ke Cina melalui jalur perdagangan yang 
menghubungkan Barat ke Nusantara. Islam tiba di Cina di Kanton (Guangzhou) pada 
masa pemerintahan Tai Tsung (627-650) dari Dinasti Tang. Kemudian mereka pergi ke 
Sumatera pada masa kekuasaan Sriwijaya, dan ke pulau Jawa pada tahun 674 M ketika 
utusan Raja Arab bernama Ta cheh atau Ta Shi datang ke kerajaan Kalingga yang 
diperintah oleh Ratu Shima.  Deskripsi di atas menunjukkan bahwa Islam dan Cina 
datang ke Nusantara pada saat yang sama. 

Teori Persia 

Teori Persia berbeda dari teori-teori sebelumnya karena penekanan aspek bahasa 
yang menunjukkan masuknya Islam di Nusantara dan menyebarkan bahasa tersebut. 
Misalnya, istilah Sunda “Abdas” berasal dari kata Persia “wudhu”.  

Contoh lain dari pengaruh bahasa Arab yang digunakan oleh orang-orang Nusantara 
menunjukkan bahwa mereka menggunakan bahasa Persia. Misalnya, kata-kata yang 
berakhiran dengan "h" dalam keadaan wakaf, seperti shalat, dibaca dengan "shalah", 
tetapi dalam bahasa Nusantara, kata-kata seperti salat, zakat, tobat, dan sebagainya 
dibaca dengan "h". 

Teori India 

Menurut teori India, Islam masuk ke Nusantara melalui India pada abad ke-13 
daripada langsung dari Arab. Teori ini menyebut lima tempat asal Islam: Gujarat, 
Cambay, Malabar, Coromandel, dan Bengal. Teori ini telah menunjukkan beberapa 
kelemahan dalam menjelaskan mengapa Islam berasal dari Gujarat. GE Marrison 
menunjukkan hal ini dengan mengatakan, “Meskipun batu-batu nisan yang ditemukan 
di tempat-tempat tertentu di Nusantara mungkin berasal dari Gujarat atau Bengal, 
seperti yang dikatakan Fatimi.” Marrison menolak gagasan bahwa itu berarti Islam juga 
datang dari sana dengan mengatakan bahwa ketika Samudera Pasai diislamisasi pada 
tahun 698 H/1297 M, Raja pertama Gujarat masih merupakan kerajaan Hindu. 

Setahun kemudian, Gujarat ditaklukan oleh kekuatan Muslim.  Gujarat harus menjadi pusat 
Islam yang mapan sebelum kematian Malikus Shaleh.  Menurut teori GE Marrison, Islam 
Nusantara berasal dari Muslim yang menyebar dari pantai Koromandel pada akhir abad ke-13, 
bukan dari Gujarat. Arnold, yang menulis jauh sebelum Marrison, mengatakan bahwa Islam 
datang ke Nusantara dari Koromandel dan Malabar.  Dia mendukung pendapat ini dengan 
menunjukkan bahwa mazhab fiqh di kedua tempat tersebut sama. Seperti yang ditampilkan 
oleh pengembara Maroko Ibnu Batutah (1304–1377) ketika ia mengunjungi wilayah 
Koromandel dan Malabar, mayoritas Muslim di Nusantara adalah pengikut Mazhab Syafi'i. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 879-885   eISSN: 3024-8140 

883 
 

Teori Turkiy 

Konsep Turki Martin Van Bruinessen membuat teori ini, yang dikutip Moeflich 
Hasbullah. Ia mengatakan bahwa orang Kurdi dari Turki telah mengislamkan Indonesia 
selain orang Arab dan Cina. Ia menyimpan banyak data. Pertama, banyaknya ulama 
Kurdi yang mengajarkan Islam di Indonesia dan kitab-kitab mereka adalah sumber 
penting.  Misalkan, anggota tarekat Naqsyabandi di Indonesia sangat menghargai kitab 
Tanwīr al-Qulūb karya Muhammad Amin al-Kurdi.  Kedua, ulama Syattariyah Indonesia 
dididik oleh Ibrahim al-Kurani di Madinah. Ulama-ulama ini kemudian dibawa ke 
Nusantara. Ibrahim al-Kurani belajar dari ulama Kurdi.  Ketiga, menurut tradisi 
Indonesia, barzanji dibacakan setiap tahun pada 12 Rabi'ul Awal, bersama dengan 
aqiqah, syukuran, dan acara lainnya.  Laut Bruinessen menyatakan bahwa nama 
keluarga dan syeikh tarekat yang terkenal di Kurdistan adalah Barzanji.  Keempat, 
Kurdi merupakan istilah nama yang populer di Indonesia seperti Haji, jalan, gang Kurdi, 
dan seterusnya. Dari fakta-fakta tersebut dapat disimpulkan bahwa orang-orang Kurdi 
berperan dalam penyebaran Islam di Indonesia. 

Teori - teori tersebut tampaknya menunjukkan bahwa fakta Islamisasi dijelaskan dengan 
mengabaikan perbedaan antara awal masuk dan pengaruh berikutnya, atau antara awal masuk 
dan masa perkembangan. Dimulai dengan individualis, kelompok, masyarakat, dan negara 
kerajaan, pengaruh Islam di Nusantara telah berkembang menjadi mayoritas. Teori Persia, 
India, Cina, dan Turki menjelaskan pengaruh setelah banyaknya komunitas dan masyarakat 
Muslim di Nusantara. Teori-teori ini sebenarnya melengkapi proses Islamisasi, bukan 
menghapusnya. 

Strategi Mempromosikan Islam di Nusantara 

Berbagai strategi digunakan untuk membuat Islam lebih mudah diterima 
dibandingkan dengan agama lain selama penyebaran agama di Nusantara, dan metode 
ini tidak melibatkan paksaan. Ada beberapa cara untuk menyebarkan Islam di 
Nusantara diantaranya adalah sebagai berikut.  

1. Pertama, melalui jalur bisnis. Pada awalnya, komunitas Islam hanyalah sekelompok 
orang yang tidak signifikan. Islam semakin berkuasa karena hubungan pedagang 
Muslim dari berbagai negara seperti Arab, Persia, Anak Benua India, Melayu, dan 
China. Para promotor agama dari berbagai tempat juga menyebarkan keyakinan 
mereka selain berdagang. 

2. Kedua, melalui dakwah bi al-Hal, yang dilakukan oleh para muballigh yang berdagang 
juga. Pada awalnya, dakwah dilakukan secara individu. Mereka memenuhi 
kewajibannya terhadap syari'at Islam dengan memperhatikan kebersihan dan 
berperilaku sederhana . 

3. Ketiga, melalui jalur pernikahan—perkawinan antara pedagang Muslim dan 
muballigh dengan anak bangsawan Nusantara. Beberapa orang Muslim berani 
mengikuti sayembara yang diadakan oleh Raja, dengan janji bahwa siapa pun yang 
dapat menyembuhkan puterinya akan dianggap sebagai saudara dan cucunya, 
bermula dari keahlian ilmu pengetahuan dan pengobatan yang diperoleh dari 
tutunan hadis Nabi Muhammad saw.  Islam memperoleh kekuatan dan kekuatan 
karena menikah dengan putri raja. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 879-885   eISSN: 3024-8140 

884 
 

4. Keempat, selama proses pendidikan. Setelah menjadi kuat, para pedagang 
mengambil alih ekonomi kota-kota seperti Gresik. Pusat ekonomi itu berubah 
menjadi pusat pendidikan Islam dan penyebaran agama. Di kerajaan Samudera Pasai, 
pusat pendidikan dan dakwah Islam adalah tempat pertama para muballigh datang. 
Siswa di sana mengirim Maulana Malik Ibrahim ke Jawa. 

5.  Kelima, koridor budaya.  Ketika Islamisasi mulai, itu selalu bertentangan dengan 
tradisi Jawa, yang sangat dipengaruhi oleh Hindu-Budha. Ketika kerajaan Majapahit 
runtuh, kerajaan Islam menggantikannya. Budaya lokal Jawa menyesuaikan diri 
dengan Islam, sementara adat Sumatera menyesuaikan diri dengan Islam.  Islam 
terus berkembang dan menyebar melalui tahapan-tahapan dan jasa para muballigh 
selama bertahun-tahun. Karena alasan budaya, orang masih beribadah dengan cara 
yang berbeda. Jadi, apa yang harus dilakukan oleh para penerus bangsa Indonesia 
untuk menciptakan pemahaman yang lebih luas tentang Islam. 

Kesimpulan  

Islam Nusantara merupakan bentuk Islam yang unik dan khas dari Indonesia. Ia 
menggabungkan prinsip-prinsip teologis Islam dengan tradisi, budaya, dan kebiasaan 
lokal. Konteks budaya, seni, pendidikan, dan cara pergaulan menjadi bagian integral 
dari Islam Nusantara, yang memicu diskusi tentang status dan identitas Islam di 
Nusantara. 

Perdagangan dan pelayaran telah menghubungkan Nusantara dengan dunia luar, 
termasuk Arab dan Cina, sejak abad pertama SM. Jalur perdagangan ini membawa 
Islam ke Nusantara. Ada beberapa teori tentang asal-usul Islam di Indonesia teori 
tersebut adalah Teori Arab dimana Islam masuk langsung dari Arab pada abad ke-7/8 M 
melalui pedagang Muslim, Teori Cina dalam teori ini Muslim Cina memainkan peran 
penting dalam penyebaran Islam di Nusantara melalui jalur perdagangan, Teori Persia 
memiliki Pengaruh yang kuat pengaruh tersebut dapat terlihat dari penggunaan Istilah-
istilah dalam bahasa local, Teori India dalam teori ini Islam masuk melalui India, 
terutama dari Gujarat, Cambay, Malabar, Coromandel, dan Bengal, Teori Turki banyak 
Ulama Kurdi dari Turki turut menyebarkan Islam di Indonesia. 

Proses Islamisasi di Nusantara tidak membedakan antara masuk pertama dan 
perkembangan berikutnya; sebaliknya, itu lebih tentang bagaimana Islam berasimilasi 
dan diterima dalam masyarakat lokal. Dengan mempertahankan identitas lokalnya, 
Islam Nusantara berkembang menjadi mayoritas melalui jalur perdagangan, dakwah 
individu, perkawinan, pendidikan, dan adaptasi budaya. 

Kesimpulannya , Islam Nusantara muncul sebagai hasil interaksi antara syariat Islam 
dengan budaya lokal , yang berkembang melalui berbagai jalur perdagangan dan 
pengaruh dari Arab, Cina, Persia, India, dan Turki. Islam Nusantara menunjukkan 
bagaimana agama dapat beradaptasi dengan budaya lokal, mempertahankan identitas 
keislaman, dan menghormati tradisi lokal. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 879-885   eISSN: 3024-8140 

885 
 

Daftar Pustaka  

Abdullah, Taufik. (1991). Sejarah Umat Islam Indonesia. Jakarta: Majelis Ulama 
Indonesia. 

Asmawati, Rika Inggit and Subekti, Arif. (2020). Historiografi Islam Nusantara: Sebuah 
identifikasi Islam masa klasik hingga masa kolonial. Al-Isnad, 1 (1). pp. 74-81. 
http://repository.uin-malang.ac.id/12250/ 

Azra, Azyumardi. (2012). Indonesia dalam arus sejarah Jilid 3. Jakarta: PT. Ichtiar Baru 
Van Hoeve 

Hasbullah, Moeflich. (2012). Sejarah sosial intelektual Islam di Indonesia. Bandung: CV 
Pustaka Setia. 

Karim, Abdul. (2007).  Sejarah pemikiran dan peradaban Islam. Yogyakarta: Pustaka 
Book Publisher. 

http://repository.uin-malang.ac.id/12250/

