Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elSSN: 3024-8140
Volume 2, Issue 10, 2024 pp. 166-175 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Sejarah dan Perkembangan Ushul Figh

Arin Nafisa Maulidia
Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: 230101110066@student.uin-malang.ac.id

Kata Kunci: ABSTRAK
Ushul Figh; sejarah; Penelitian ini dilatarbelakangi oleh banyaknya permasalahan pada
perkembangan; aliran-aliran; zaman sekarang yang dapat diselesaikan dengan Al-Qur’an dan As-
kitab-kitab Sunnah. Disisi lain, kaidah ushul figh dapat menjadi solusi untuk
memutuskan hukum yang tidak terdapat dalam Al-Qur’an dan As-
Keywords: Sunnah. Dengan mengambil ilmu ushul figh sebagai objek, jurnal ini
Ushul Figh; history; evolution; fokus membahas mengenai sejarah dan perkembangan ushul figh.
currents; books Jurnal adalah sebuah buku atau dokumen tertulis yang memuat

pengamatan, analisis, dan gagasan seseorang atau sekelompok

orang dalam bidang tertentu. Temuan yang didapat dalam
penelitian ini adalah : Pertama, dalam sejarah dan perkembangan ushul figh dibagi menjadi tiga periode,
yakni sahabat, tabi’in, dan imam madzhab. Kedua, aliran-aliran dalam ushul figh dibagi terpecah menjadi tiga
: Asy-Syafi’iyah, Hanafiyah, dan Kombinasi. Ketiga, masing-masing dari aliran inimemiliki kitab standardalam
ushul figh nya.

ABSTRACT

This study is disrupted by many problems in the present age that can be solved with the Quran and the
Sunnah. On the other hand, the doctrine of ushul fikih can be a solution to the law that is not in the Qur'an
and the Sunna. By taking ushul fikih science as an object, this journal focuses on discussing the history and
development of ushul fikih. A journal is book or written document that includes the observations, analysis,
and ideas of an individual or group of people in a particular field. The findings obtained in this study are:
First, in the history and development of the fictional ushul are divided into three periods, i.e., sahabat,
tabi’in, and imam madzhab. Second, the currents in the Fictional Ushul are split into three: Asy-Syafi’iyah,
Hanafiyah, and Combination. Third, Each one of these streams has a standard book in the fictitious ushul.

Pendahuluan

[lmu Figih lebih dahulu muncul daripada llmu Ushul Figih. IImu figih adalah ibadah
yang telah ditetapkan dalam Al-Qur’an dan As-Sunnah. Pada zaman Nabi Muhammad
saw. ketika para sahabat menemukan kesukaran ataupun ragu dalam suatu hukum
maka akan diserahkan kepada Nabi saw.. Nabi saw. kemudian mencari jawaban dari
pertanyaan tersebut dari Al-Qur’an, jika tidak menemukannya maka diganti ke Sunnah,
dan jika tidak menemukannya di Sunnah maka Nabi akan berijtihad. Kenyataannya,
pada zaman sekarang banyak permasalahan baru yang muncul tidak ada jawabannya
pada Al-Quran, Sunnah, maupun ijtihad Nabi. Hal ini telah disadari para sahabat
semenjak wafatnya Nabi, maka dari itu mereka memulai penggalian hukum yang
didasarkan pada kesamaan penyebab permasalahan baru dengan permasalahan yang

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik 1brahim Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(10), 166-175 elSSN: 3024-8140

telah ada sebelumnya, ataupun melihat pada mana yang lebih baik bagi kemaslahatan
ummat.

Jurnal ini membahas mengenai sejarah dan perkembangan Ushul Figih pada
periode sahabat, tabi’in, dan imam madzhab. Para sahabat menyelesaikan
permasalahan dengan berdasarkan Al-Qur’an dan As-Sunnah, dan jika tidak terdapat
pada keduanya maka mereka akan melakukan ijtihad. Pada periode tabi’in jika tidak
menemukan jawaban dari ketiganya maka akan dilakukan ijtihad lagi. Namun ijtihad
pada masa tabi’in ini berbeda-beda karena islam telah semakin luas menyebar sehingga
tidak memungkinkan pertemuan antar tabi’in dalam memutuskan suatu perkara. Pada
periode imam madzhab telah dikenal empat imam madzhab yang dijadikan acuan
dalam menyelesaikan permasalahan, masing-masing dari imam ini memiliki pendapat
yang berbeda-beda dalam menyelesaikan suatu permasalahan, kadang kala ada yang
sama dan ada yang berbeda. Hal ini dikarenakan mereka tinggal di daerah yang
berbeda sehingga menyesuaikan dengan tradisi yang ada.

Selain itu, jurnal ini juga membahas mengenai aliran-aliran yang ada dalam Ushul
Figih. Aliran tersebut yakni aliran mutakallimin, aliran fugaha, dan aliran kombinasi
antara mutakalllimin dan fugaha. Tak lupa penulis juga akan membahas mengenai kitab
ushul fikih yang dihasilkan dari ketiga aliran tersebut .

Pembahasan

Sejarah dan Perkembangan Ushul Figih

Secara teoritis IImu Ushul Figih muncul lebih awal sebelum lImu Figih, karena lImu
Figih lahir dari ajaran Ushul Figih. Akan tetapi dalam sejarah Illmu Ushul Figih lahir
bersamaan dengan llmu Figih, walaupun dalam pembukuan llmu Figih yang terlebih
dahulu. Berikut penjabaran histori dan perkembangan dalam Ushul Figih yang terbagi
dalam beberapa periode.

Periode Sahabat

Pengertian Figih pada zaman kita merupakan suatu ilmu yang belum banyak
diketahui masyarakat umum. Alasan pemahaman Figih dari ilmu Figih hanya diketahui
oleh mereka yang mempunyai ilmu agama yang mendalam, sehingga memungkinkan
mereka mendiskusikannya dengan mempelajari kitab-kitab Figih yang unggul. Orang-
orang ini disebut Liyatafaggahufiddin, yaitu orang yang mengamalkan Tafagquh dalam
agama Islam. Barangsiapa yang dikehendaki Allah SWT, maka ia akan mendapat ilmu
yang lebih dalam (figh). Hal ini terjadi sebelum munculnya madzhab, namun ilmu figh
pada masa itu berada di tangan para sahabat dan para tabi’in, karena masyarakat belum
menganut madzhab seorang mujtahid.

Sabda Nabi SAW. yang berbunyi:

ol (o A8 A 4 A 5 L) G

“Barangsiapa yang dikehendaki Allah akan kebaikan untuknya, maka akan dipahamkan
padanya ilmu agama”. ( HR. Bukhori dan Muslim).

167



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(10), 166-175 elSSN: 3024-8140

llmu Ushul Figh dan llmu Figh (al-jtihad) muncul pada masa para Sahabat.
Dibandingkan dengan [Imu Ushul Figh, llmu Figh lebih dahulu didokumentasikan. Hal ini
didasarkan pada kenyataan bahwa jika ada figh, pasti ada cara atau metode untuk
menurunkannya dari sumbernya. Metode ini dalam hukum Islam disebut dengan Ushul
Figh. Para sahabat seperti Umar bin al-Khathab, Ali bin Abi Thalib, dan Ibnu Mas'ud
memanfaatkan metode probing ini secara sah. Namun pada saat itu cara tersebut belum
disebut sebagai Ushul al-Figh.

Ada beberapa contoh penggunaan metode untuk memperoleh aturan dari argumen
yang diberikan oleh beberapa sahabat. Salah satu-nya adalah ketika Ali bin Abi Thalib
menghukum orang yang meminum khamr dengan hukuman yang sama seperti orang
yang dituduh berzina dengan alasan:

838 (54 13) 5 (s oy 1) )

“Sebab ketika dia minum dia mabuk, dan ketika dia mabuk dia menuduh.”

Oleh karena itu, hukuman mengkonsumsi khamr bagi Ali bin Abi Thalib sama
dengan hukuman bagi yang dituduh berzina, yaitu 8o jilid.

Dalam hal ini, 'Ali bin Thalib menggunakan giyas Ibnu Mas'ud menetapkan 'iddah
bagi wanita hamil yang ditinggalkan suaminya sampai melahirkan, atas dasar.

S i Te. -, ;Lﬂj ‘.';]:’i d\_;;?\ ©YJiJ

“Dan perempuan-perempuan yang hamil,waktu 'iddah mereka itu ialah sampai mereka
melahirkan kandungannya. ” (Al-Thalaq : 4)

Sedangkan surat al-Baqarah ayat 234 menyatakan:

135 5 21 1) gy 005 81331 65595 0 0550 )5

“Orang-orang yang meninggal meninggalkan isterinya, hendaklah isterinya menderita
selama empat bulan sepuluh hari. ” ( Al-Bagarah : 234)

la berpendapat bahwa surat al-Bagarah ayat 234 didahului oleh surat al-Thalaq
ayat 4, atau dianggap negatif. Hal ini menunjukkan Ibnu Mas'ud menggunakan dasar
nasikh dan mans(kh atau takhshish.

Wafatnya Nabi membawa tantangan bagi para sahabatnya. Munculnya masalah-
masalah baru menuntut para sahabat untuk menyelesaikan hukum dengan
menggunakan kepiawaian khalifah. Beberapa sahabat diketahui mempunyai
kepiawaian di bidang peradilan (hukum) antara lain adalah Ali bin Abi Thalib, Umar bin
Khattab, Abdullah Ibn Mas'ud, Abdullah Ibn Abbas, dan Abdullah bin Umar. Beberapa
karir mereka di bidang fatwa dimulai pada masa Nabi SAW. sendiri.

Pada era para sahabat, beberapa cara baru digunakan dalam memutuskan hukum,
antara lain ijma' (mufakat) para sahabat dan maslahah (kepentingan umum). Pertama,
khalifah (khulafa'rashidin) sering mengadakan dewan untuk mencapai kesepakatan

168



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(10), 166-175 elSSN: 3024-8140

mengenai masalah hukum. Para sahabat yang ahli dibidang hukum turut serta dalam
diskusi tersebut. Proses ini biasanya diikuti oleh banyak sahabat lainnya, sehingga
menghasilkan konsensus (ijma') para sahabat, yang dianggap oleh sebagian ulama,
khususnya Imam Ahmad bin Hanbal dan para pengikutnya, sebagai bentuk ijma' yang
paling dapat diterima. Kedua, para sahabat menggunakan pertimbangan rasional (ra'yu)
berupa qgiyas (penalaran analogis) dan maslahah.

Pemanfaatan ra’yu untuk mencari penyelesaian hukum melalui giyas dilakukan
untuk mengatasi kasus-kasus baru yang belum muncul pada masa Nabi SAW. Qiyas
digunakan untuk menciptakan contoh-contoh baru dari prinsip-prinsip hukum yang
sama, menyamakan hukum. Penggunaan maslahah juga menjadi faktor penting dalam
yurisprudensi Islam.

Umar bin Khattab dikenal sebagai sahabat yang memperkenalkan penggunaan
pertimbangan maslahah (kepentingan umum) dalam mengambil keputusan hukum.
Akibat dari penggunaan maslahah terlihat pada beberapa hal: menyusun Al-Qur’an
menjadi satu mushaf, menganggap tiga pengucapan talak sekaligus sebagai talak tiga,
tidak memberlakukan hukuman potong tangan saat kelaparan, menerapkan pajak tanah
(kharaj) , dan antara lain menghentikan zakat bagi para mualaf.

Para sahabat juga mempunyai penafsiran yang berbeda terhadap Al-Qur'an dan
Sunnah. Contohnya adalah perbedaan pendapat mereka terhadap ayat iddah dalam
surat al-Bagarah 228: “Wanita yang bercerai hendaknya menunggu tiga quru'.” Kata
quru' dalam ayat ini mempunyai makna ganda, yaitu kesucian dan haid. Abu Bakar, Umar
bin Khattab, Ali bin Abi Thalib, Utsman, dan Abu Musa al-Ash'ari menafsirkan quru’
sebagai haid, sedangkan Aisha, Zaid bin Thabit, dan Ibnu Umar menafsirkannya sebagai
kesucian. Hal ini menggambarkan adanya perbedaan (makna ganda) dalam penafsiran
istilah mushtarak (ambigu).

Secara umum, sebagaimana pada masa Nabi, Ushul Figih belum menjadi objek
kajian ilmiah pada masa para sahabat. Para sahabat seringkali berbeda pendapat dan
berdebat ketika membicarakan masalah hukum. Namun, dialog tersebut belum
terfokus pada terbentuknya arah penelitian metodologis khusus. Saling bertukar pikiran
antar sahabat lebih bersifat praktis untuk menjawab permasalahan.Pembicaraan atas
hukum, para sahabat masih sebatas mengeluarkan fatwa atas permasalahan atau
persoalan yang timbul, dan belum mencapai ruang lingkup kajian hukum Islam hingga
persoalan metodologis.

Periode Tabi’in

Perkembangan Ushul Figh pada masa Tabi'in merupakan periode penting dalam
sejarahnya. Perdebatan Ushul Figh pada masa ini serupa dengan perdebatan para
Sahabat, karena Tabi'in adalah murid-muridnya. Penting untuk diketahui bahwa
perpecahan wilayah mulai muncul dalam lanskap pemikiran hukum Islam pada masa
Tabi'in. Era ini ditandai dengan berdirinya pusat-pusat pengembangan yurisprudensi
Islam di kota-kota besar Islam (Amshar) seperti Mekah dan Madinah, Irak (Kufah),
Suriah, dan Mesir. Dengan tersebarnya Islam, para sahabat pun tersebar ke berbagai
daerah: Ibnu Mas’ud ke Irak, Bani Umayyah ke Syam, Ibnu Abbas ke Mekkah, Umar bin
Khattab, Aisyah, Ibnu Umar, dan Abu Hurairah ke Madinah, serta Abdullah bin Amr. bin
As ke Mesir.

169



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(10), 166-175 elSSN: 3024-8140

Para sahabat berperan penting dalam menyebarkan ajaran Islam dan menjadi
sumber nasehat (fatwa) bagi masyarakat di berbagai daerah. Mereka memiliki sejumlah
besar murid, beberapa di antaranya kemudian menjadi otoritas hukum di wilayahnya.
Murid-murid para Sahabat terdiri dari orang Arab dan Muslim non-Arab. Banyak ulama
terkenal di kalangan Tabi'in yang non-Arab, seperti Nafi, Ikrimah, Atha' bin Rabbah (ahli
hukum dari Mekkah), Thawus (ahli hukum dari Yaman), Ibrahim al-Nakha'i (seorang ahli
hukum dari Yaman). ahli hukum dari Kufah), Hasan al-Basri dan Ibnu Sirin (ahli hukum
dari Basra), dan Yahya bin Kathir.

Pendekatan berpikir para sahabat turut mempengaruhi perkembangan ushul figh
di berbagai daerah. Misalnya Ibnu Mas'ud yang terkenal dengan kemampuan nalar
(ra'yu) yang kuat. Oleh karena itu, murid-muridnya di Irak (Kufah) juga diakui sebagai
ahli ra'yu, meskipun ada faktor lain yang turut berperan. Fakta bahwa murid-muridnya
di Kufah dapat diidentifikasi sebagai "kelompok khusus" yang terkenal karena keahlian
mereka di bidang ra'yu sangatlah penting, meskipun ada faktor-faktor lain yang mungkin
berkontribusi terhadap perbedaan ini.

Oleh karena itu, cara istinbath para Tabi'in pada umumnya tidak ada bedanya
dengan para sahabat. Pada masa Tabi'in muncul dua peristiwa penting terkait
pemalsuan hadis dan perdebatan penggunaan ra'yu. Perdebatan ini berujung pada
terbentuknya dua kelompok: kelompok Irak (ahli ra’yu) dan kelompok Madinah (ahli al-
hadits). Akibatnya, benih-benih perbedaan metodologis yang lebih jelas pun ditaburkan,
begitu pula perbedaan geografis di antara para ahli hukum (fugaha). Permasalahan
tersebut, ditambah dengan munculnya beberapa ahli hukum non-Arab, menimbulkan
perdebatan dalam pemikiran hukum, yang pada akhirnya memunculkan berbagai
mazhab hukum Islam. Setiap sekolah hukum memiliki aspek metodologi unik yang
membedakannya dari sekolah lain.

Masa tabi'in merupakan masa peralihan antara masa sahabat dan masa mujtahid,
yang mempunyai peranan penting dalam perkembangan Iimu Ushul Figih. Para tabi’in
bertemu dengan sahabat dan belajar dari sahabat. Pada masa tabi'in penggunaan ushul
figih lebih meluas, misalnya Sa'ad ibn al-Musayyab di Madinah atau al-Qamah dan
Ibrahim al-Nakha'iy di Irak. Diantaranya ada yang menggunakan maslahah mursalah dan
ada juga yang menggunakan giyas ketika tidak ditemukan nash sebagai landasan
hukumnya.

Pada periode ini, ulama tabi'in dan mujtahid membantu menjelaskan hukum-
hukum yang tidak terdapat dalam Al-Qur'an dan Hadits, serta berkontribusi pada
pengembangan metode ijtihad. Sejak zaman tabi'in, Ilmu Ushul Figih mengalami
perkembangan yang cukup pesat. Pada masa ini, para ulama mulai menggunakan
metode ijtihad yang lebih sistematis dan terstruktur, seperti metode maslahah mursalah
dan giyas. Ulama tabi'in juga turut andil dalam pengembangan metode istihsan, yaitu
metode ijtihad yang berdasarkan prinsip “hukum yang lebih baik”. Pada masa tabi'in,
para ulama juga mulai mengumpulkan kaidah-kaidah yang dipisahkan menjadi suatu
ringkasan, yang kemudian menjadi dasar pelanggaran hukum dalam Ilmu Ushul Figih.
Imam Abu Yusuf, murid Imam Abu Hanifah, adalah salah satu ulama pertama yang
dengan cermat mengumpulkan aturan-aturan terpisah ke dalam sebuah buku.

Pada masa tabi'in, perkembangan Ilmu Ushul Figih juga dipengaruhi oleh
pendidikan, pengalaman, dan pengaruh guru yang diimbangi oleh para ulama. Pada
masa ini, para ulama mulai menggunakan logika untuk menghasilkan fatwa, sehingga

170



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(10), 166-175 elSSN: 3024-8140

hukum menjadi lebih jelas dan terstruktur. Pada akhir masa tabi'in, lImu Ushul Figih telah
berkembang menjadi ilmu tersendiri, dengan gaya atau metode berpikir yang jelas dan
terstruktur.

Periode Imam Madzhab

a. Masa sebelum Imam Syafi’i

Sebelum masa Imam Syafi’i, terdapat masa pendiri madzab Hanafi, yakni Imam
Abu Hanifah bin Nu’am yang tingal di Irak. Dalam berijtihad, Imam Abu Hanifah
menggunakan metode giyas dan istihsan. Sumber rujukan yang dipakai Imam Abu
Hanifah dalam berijtihad pertama kali Al-Qur’an, as-Sunnah, ijma’ ash-Shahabi, dan salah
satu fatwa sahabat yang dipilih. Dalam hal ini, Imam Abu Hanifah tidak menggunakan
pendapat tabi’in sebagai rujukan. Karena jarak masa Rasulullah saw. dan para tabi’in
sudah jauh. Beliau menganggap kedudukannya sederajat dengan tabi’in saat berijtihad.
salah satu perkataan beliau yang terkenal adalah Jis, 4335 Js, 2 yang artinya
(mereka laki-laki (yang mampu berijtihad), kita juga laki-laki (yang mampu berijtihad).

Selanjutnya ada pendiri mazhab Maliki, Imam Malik bin Anas yang tinggal di
Madinah. Tradisi ketat masyarakat Madinah ('amal ahl al-madinah) mempengaruhi
pendekatannya. Dia akan menolak hadits yang diatribusikan kepada Nabi jika dia yakin
hadis tersebut tidak benar atau tidak sejalan dengan tradisi masyarakat Madinah. Selain
itu, ia mengkritik hadis yang bertentangan dengan Al-Quran atau prinsip umum ajaran
Islam. Misalnya, Imam Malik menolak hadits tentang mencuci jilatan anjing sebanyak
tujuh kali, konsep khiyar majlis (pilihan untuk membatalkan jual beli sebelum
meninggalkan tempat akad), dan sedekah atas nama orang yang meninggal. Dalam
ijtihadnya, Imam Malik sangat mengandalkan hadis dan maslahah mursal karena ia
tinggal di tempat yang sama dengan Nabi, yang tradisi masyarakatnya masih kuat. Imam
Malik menulis kitab hadis terkenal, al-Muwatta’.

b. Masa imam Syafi’i

Masa ini merupakan masa dari Imam Muhammad Idris as-Syafi’i yang bertempat
tinggal di Mekkah. Upaya pembukuan Ushul Figih dimulai pada masa ini. Dimana pada
masa sebelumnya metode Ushul Figih belum berdiri sendiri sehingga ketika Imam Syafi’i
membukukan bukunya ar-Risalah menjadi masa pertama kalinya llmu Ushul Figih
dibukukan. Kitab ar-Risalah yang dulu disebut al-Kitab memuat berbagai metode
istinbath hukum yaitu Al-Qur'an, as-Sunnah, Ijma’, fatwa para Sahabat, dan al-Qiyas. Ciri-
ciri kitab ini menekankan al-Qiyas sebagai metode ijtihad. Sebagaimana dikatakan Imam
Syafi’i, “al-ijtihad huwa al-giyas” (ijtihad tidak lain hanyalah giyas). Imam Syafi'i banyak
menjelaskan kelebihan dan kekurangan perdebatan ilmiah antara ulama Madinah dan
Irak. Sebab beliau adalah murid Imam Malik dan Muhammad bin al-Hasan asy-Shaibani
murid Imam Abu Hanifah.

¢. Masa sesudah Imam Syafi’i

Berakhirnya masa Syafi’i semakin menunjukkan masa keemasan figih islam. Hal ini
terbukti dari lahirnya beberapa kitab pada abad ketiga, diantaranya : an-Nasikh wa al-
Mansukh oleh Ahmad bin Hanbal, pendiri madzhab Hambali, Ibthal al-Qiyas oleh Dawud
azh-Zhahiri, pendiri madzhab Zhahiri. Pada masa ini marak perdebatan mengenai ilmu
fikih. Akan tetapi masa ini tidak lama karena sebenarnya orang-orang tidak mempunyai

171



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(10), 166-175 elSSN: 3024-8140

keahlian dalam ilmu fikih. Fatwa-fatwa mereka berseberangan dengan fatwa ulama
terkenal karena fatwanya ini tidak menggunakan dalil dan metode sesuai standar.
Akibatnya, ada issu mengenai penutupan pintu ijtihad pada pertengahan abad keempat.
Hal ini semakin membuat ulama yang sebenarnya memiliki kemampuan dalam berijtihad
tidak berani melakukan ijtihad sendiri. Mereka meyakini tidaka ada lagi ulama selain
imam empat madzhab (Abu Hanifah, Malik bin Anas, as-Syafi’l, dan Ahmad bin Hanbal)
yang memiliki kapasitas keilmuan sebagi mujtahid.

Lain halnya dengan Ilmu Ushul Figih yang mulai menunjukkan kesempurnaan.
Kitab ar-Risalah milik asy-Syafi’i mulai dikembangkan dari berbagai kalangan madzhab.
Para ulama kalangan Syafi’iyah memperluas pembahasan Ushul Figih asy-Syafi’iyah,
sedangkan ulama madzhab lain mengambil dasar-dasar Ushul Figih asy-Syafi’i, namun
dikaitkan dengan dasar-dasar dalam madzhab mereka masing-masing. Jadi seluruh
ulama madzhab sepakat menerima empat dalil utama yang ditegaskan asy-Syafi’i, yakni
: Al-Qur’an, as-Sunnah, ljma’, dan al-Qiyas. Namun pengembangannya sesuai dengan apa
yang ada dalam madzhab mereka masing-masing.

Aliran-Aliran Ushul Figh
Aliran Mutakallimin/Asy-Syafi’iyah/Jumhur

Awalnya pencatatan Ushul Figih ini dipelopori oleh Imam Syafi’i, maka dari itu
dinamakan aliran Syafi’iyah. Dinamakan aliran Syafi’iyah pula karena para tokoh aliran ini
kebanyakan berawal dari madzhab Syafi’i seperti al-Juwaini dan Muhammad al-Ghazali.
Karena pengembang aliran ini kebanyakan dari tokoh ilmu kalam seperti Abi Hasan al-
Bashri, al-Qadhi Abdul Jabbar, termasuk juga al-Juwaini dan al-Ghazali, maka dari itu
disebut mutakallimin. Beradanya kubu ulama dari hijaz atau tiga kalangan pengikut
madzhab (Syafi’iyah, Malikiyah, Hanabilah) dalam satu pihak menjadikan aliran ini
dikenal sebagai aliran jumhur. Meskipun berada dalam pihak yang sama, terdapat
berbagai perbedaan pendapat disana. Namun dikarenakan banyak hal dari mereka
memiliki kesamaan sehingga dinamakan aliran jumhur.

Pembahasan aliran ini dicirikan pada kaidah dan teori Ushul Figihnya bersifat logis
dan teoritis, yakni tanpa memperhatikan masalah furu’ yang berbeda dalam setiap
madzhab. Sehingga kadang teorinya sesuai atau tidak dengan furu’. Setiap pendapat
yang diterima akal dan didukung dalil nagli dapat dijadikan petunjuk meskipun nantinya
sesuai dengan yang ditentukan imam madzhab atau tidak. Sehingga terkadang aliran ini
tidak bisa diterapkan. Di kalangan ulama aliran ini ada yang berseberangan dengan
Imam Syafi’l, walaupun mengikuti cabang-cabangnya. Seperti Imam Syafi’l tidak
menganggap ijma’ sukuti sebagai hujah, namun al-Amidi (ahli ushul figh kalangan
syafi’iyah) menganggapnya hujjah.

Sesuai sebutannya aliran mutakallimin, aliran ini membahas mengenai asal usul
bahasa. Misalnya, masalah tahsin (anggapan perbuatan baik dapat dicapai akal tau
tidak) dan tagbih (anggapan perbuatan buruk dapat dicapai akal tau tidak). Kedua
masalah ini berkaitan erat dengan ilmu kalam. Selain itu, aliran ini bersifat logis karena
membahas setiap permasalahan secara rasional. Misalnya, kesepakatan bahwa
mensyukuri nikmat adalah wajib, namun berkaitan dengan kewajiban mensyukuri
nikmat itu berdasarkan pertimbangan akal atau perintah syara’.

Aliran Fuqaha/Hanafiyah

172



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(10), 166-175 elSSN: 3024-8140

Dinamakan aliran fugaha karena dalam penulisannya dipengaruhi oleh persoalan
figih (furu’). Selain itu, disebut sebagai aliran hanafiyah karena aliran ini banyak
dikembangkan kalangan ulama bermadzhab Hanafi dari Irak. Dalam pengembangannya,
mereka terlebih dahulu menganalisis permasalahan yang telah ditetapkan imam
madzhab dalam furu’, baru kemudian membuat kaidah atau teori-teori Ushul Figih.
Apabila kaidah yang mereka buat bertentangan dengan masalah furu’ madzhabnya,
maka kaidah tersebut akan diubah sesuai dengan hukum furu’. Jadi kaidah mereka tidak
ada yang tidak bisa diterapkan dalam hukum furu’. Misalnya, mereka menetapkan
kaidah bahwa dalil yang umum itu bersifat gath’i (pasti). Maka jika terjadi pertentangan
dalil umum dengan hadis ahad (bersifat zhanni), yang diterapkan dalil umum tersebut.
Hal ini dikarenakan hadits ahad bersifat zhanni sedangkan dalil umum bersifat gath’i;
gath’i tidak bisa dikalahkan dan dikhususkan oleh zhanni.

Selain itu, disebut sebagai aliran Hanafiyah karena dikembangkan oleh banyak
ulama yang menganut aliran pemikiran Hanafi dari Irak. Dalam perkembangannya, mula-
mula mereka mencermati persoalan-persoalan yang ditetapkan oleh Imam mazhab
dalam furu' (putusan fikih), kemudian merumuskan teori-teori Ushul Figh (asas-asas
fikih). Apabila prinsip-prinsip yang dirumuskan mereka bertentangan dengan furu'
madzhabnya, maka mereka menyesuaikan prinsip-prinsip tersebut agar selaras dengan
hukum furu'. Dengan demikian, tidak ada satu pun prinsip mereka yang tidak dapat
diterapkan dalam hukum furu'. Misalnya, mereka menetapkan prinsip bahwa dalil-dalil
umum bersifat gath'i (definitif). Akibatnya, jika ada pertentangan antara dalil umum dan
hadis Ahad (riwayat tunggal yang sifatnya tidak pasti), maka dalil umumlah yang
diutamakan. Hal ini karena hadis Ahad tidak pasti sedangkan dalil umumnya bersifat
definitif; kepastian tidak dapat digantikan dan lebih diutamakan daripada
ketidakpastian.

Aliran Muta’akhirin/Kombinasi/Jami’

Pada perkembangan selanjutnya, muncul aliran yang menggabungkan antara
pendapat dari dua aliran diatas. Metode tersebut dinamakan thariq jami’ (metode
kombinasi), dimana awalnya mereka mengarang kaidah yang kemudian
menggabungkannya dengan kaidah syafi’iyah maupun hanafiyah serta menerapkannya
pada masalah furu’iyah/fighiyah.

Kesimpulan dan Saran

Artikel ini menyimpulkan bahwa ilmu ushul fikih lahir bersamaan dengan ilmu fikih,
walaupun dalam sejarah ilmu fikih terlebih dahulu yang dibukukan daripada ilmu ushul fikih.
Dalam sejarah dan perkembangan ushul fikih dibagi menjadi tiga periode, yakni
sahabat, tabi’in, dan imam madzhab. Periode sahabat digunakan metode ijma’, giyas dan
mashlahah mursalah dalam menetapkan hukum yang tidak terdapat dalam Al-Qur’an, dan
as-Sunnah. Pada masa tabi’in karena islam telah meluas wilayahnya para sahabat juga
menyebar pada setiap daerah yang meminta fatwa (nasihat) sehingga kecenderungan
sahabat dalam berpikir mempengaruhi daerahnya masing-masing. Pada periode ini selain
dikembangkan metode ijtihad maslahah mursalah dan giyas, juga dikenal metode istihsan
“hukum yang lebih baik”. Pada periode imam madzhab dikenal empat imam yang

173



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(10), 166-175 elSSN: 3024-8140

mencadi acuan dalam memutuskan suatu hukum, yakni Abu Hanifah, Imam Malik, asy-
Syafi’l, dan Imam Hanbali.

Pada perkembangan selanjutnya, ulama dari kalangan Malikiyah dan Syafi’iyah
serta Hanabilah sering berada dalam kubu yang sama dalam memutuskan suatu hukum
sehingga dikenal dengan aliran Mutakallimin/Asy-Syafi’iyah/Jumhur. Sedangkan ulama
dari kalangan Hanafiyah sering berseberangan dengan ketiganya dikenal dengan aliran
Fugaha/Hanafiyah. Kemudian muncul aliran yang menggabungkan pendapat kedua
aliran ini dinamakan aliran Muta’akhirin/Kombinasi/Jami’. Masing-masing dari aliran ini
memiliki kitab standar dalam ushul fikihnya.

Daftar Pustaka

Atmaja, Fatkan Karim. “Development of Ushul Figh From Time to Time.” Jurnal lImu
Syariah 5, no. 1 (2017): 23-38. http://www.jurnalfai-uikabogor.org.

Bakry, Nazar. Figh & Ushul Figh. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 1993.

Dahlan, Abd. Rahman. “Masa Imam Asy-Syafi’i.”” In Ushul Figh, 26-27. Jakarta: Amzah,
2010.

Dahlan, Abd. Rahman. ““Masa Sebelum Imam Asy-Syafi’i.”” In Ushul Figh, 24-25. Jakarta:
Amzah, 2010.

Dahlan, Abd. Rahman. “Masa Sesudah Asy-Syafi’i.” In Ushul Figh, 27-28. Bandung:
Amzah, 2010.

Dahlan, Abd. Rahman. “Masa Setelah Imam Asy-Syafi’i.” In Ushul Figh, 28-29. Bandung;:
Amzah, 2010.

Dahlan, Abd. Rahman. “Sejarah Dan Perkembangan Ushul Figh.” In Ushul Figh, 20.
Jakarta: Amzah, 2010.

Dahlan, Abd. Rahman. “Tharigah Asy-Syafi’iyyah/Mutakallim.” In Ushul Figh, 29. Jakarta:
Amzah, 2010.

Djazuli dan Aen, Nurol. Masa Sahabat. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2000.

Effendi, Satria. “Aliran-Aliran Ushul Figh.” In Ushul Figh, 1st ed., 21. Jakarta: Prenada
Media, 2005.

Haroen, Nasrun. “Aliran-Aliran Ushul Figh.” In Ushul Figh I, 13. Jakarta: Logos Wacana
ilmu, 1996.

Karim, Syafi’i. Figh-Ushul Figh. Bandung: CV Pustaka Setia, 1997.
Karim, Syafi’i. “Masa Sahabat.” In Figh-Ushul Figh, 30. Bandung: CV Pustaka Setia, 1997.
Karim, Syafi’i. Masa Sahabat. Bandung: CV Pustaka Setia, 1997.

Mubarok, Ahmad Zaki. “Ushul Figh Qabla Tadwin: Genealogi Ushul Figih,” 2010, 343-
52.
Y Chamidah. “Metode Penelitian.” IAIN Kudus, 2018, 59—-63.

174



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(10), 166-175 elSSN: 3024-8140

Yagqin, Ainol. “Aliran Hanafiyah.” In Ushul Figh Dalil-Dalil, Sumber-Sumber, Dan
Komponen-Komponen Hukum Islam, 27. Malang: Madani, 2023.

Yagin, Ainol. “Aliran Kombinasi Atau Muta’akhirin.” In Ushul Figh Dalil-Dalil, Sumber-
Sumber, Dan Komponen-Komponen Hukum Islam, 28. Malang: Madani, 2023.

Yagqin, Ainol. “Aliran Mutakallimin.” In Ushul Figh Dalil-Dalil, Sumber-Sumber, Dan
Komponen-Komponen Hukum Islam, 23. Malang: Madani, 2023.

Yagin, Ainol. “Ushul Figh Dalil-Dalil, Sumber-Sumber, Dan Komponen-Komponen
Hukum Islam.” In Ushul Figh Dalil-Dalil, Sumber-Sumber, Dan Komponen-Komponen
Hukum Islam, 25. Malang: Madani, 2023.

Zulhamdi. “Periodesasi Perkembangan Ushul Figh.” JurnalAt-Tafkir XI, no. 2 (2018): 68—
71.

175



