
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)          eISSN: 3024-8140 

Volume 2, Issue 12, 2024 pp. 562-577      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Kata Kunci: 
Muhammad; Basyariah; Nabawiyah; 
Syaikh Shafiyurrahman Al-
Mubarakfuri 
 
Keywords: 
Muhammad;  Basyariah;  
Nabawiyah; Syaikh Shafiyurrahman 
Al-Mubarakfuri 

 

Memotret Dimensi Basyariah dan Nabawiyah Sayyidina 
Muhammad dalam perspektif Syaikh Shafiyurrahman Al-
Mubarakfuri 

 

Ahmad Musthava Aly Hadziqy 
Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: musthavaalyhadziqy@gmail.com  
 
 

A B S T R A K 

Penelitian ini bertujuan untuk memahami lebih dalam 
tentang kehidupan Nabi Muhammad SAW melalui lensa 
Syaikh Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri, menyoroti aspek 
Basyariah dan Nabawiyah. Dimensi Basyariah mengeksplorasi 
peran Nabi sebagai pemimpin dan figur sosial, sementara 
dimensi Nabawiyah mengkaji aspek spiritual dan wahyu. 
Studi ini menggunakan sumber-sumber primer Islam dan 
berharap memberikan pandangan holistik serta kontribusi 
signifikan terhadap pemahaman tentang Nabi Muhammad 

SAW, menginspirasi individu untuk hidup sesuai dengan nilai-nilai keadilan dan spiritualitas yang beliau 
ajarkan. 

A B S T R A C T 

This research aims to understand more deeply the life of the Prophet Muhammad SAW through the lens 
of Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri, highlighting Basyariah and Nabawiyah aspects. The Basyariah 
dimension explores the role of the Prophet as a leader and social figure, while the Nabawiyah dimension 
examines spiritual and revelation aspects. This study uses Islamic primary sources and hopes to provide 
a holistic view and contribute significantly to the understanding of the Prophet Muhammad SAW, 
inspiring individuals to live according to the values of justice and spirituality that he taught. 
 

Pendahuluan  

Buku “Ar-Rahiqul Makhtum” karya Syaikh Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri dari Al-
Jami’ah As-Salafiyah di India ini, merupakan salah satu karya yang paling luar biasa 
hingga banyak menarik perhatian para ulama dan masyarakat, terutama di India dan 
Timur Tengah karena karya beliau ini merupakan buku Sirah Nabawiyah yang 
mendapatkan predikat buku sirah terbaik yang diselenggarakan oleh Rabithah Al-Alam 
Al-Islami yang bertempat di Makkah. Karya ini telah menarik perhatian banyak 
pembaca dan pengkaji sejak pertama kali diterbitkan. "Ar-Rahiqul Makhtum" 
memberikan gambaran yang komprehensif dan mendalam tentang kehidupan Nabi 
Muhammad SAW, menggambarkan perjalanan hidup beliau, ajaran-ajarannya, serta 
pengaruhnya terhadap masyarakat pada masa itu dan hingga kini.  

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 562-577   eISSN: 3024-8140 

563 
 

Buku ini ditulis dengan gaya bahasa yang jelas, ringkas, dan mudah dipahami, 
sehingga dapat diakses oleh berbagai kalangan pembaca. Selain itu, karya ini 
didasarkan pada sumber sumber yang kuat dan dapat dipercaya, termasuk hadis-hadis 
yang sahih dan sejarah yang terpercaya. Penghargaan yang diterima oleh "Ar-Rahiqul 
Makhtum" sebagai buku sirah terbaik menunjukkan kualitas dan kontribusi penting 
dari karya Syaikh Shafiyurrahman AlMubarakfuri. Buku ini telah menjadi rujukan utama 
bagi mereka yang ingin mempelajari kehidupan dan ajaran Nabi Muhammad SAW 
secara komprehensif.  

Dalam masyarakat Islam, buku ini telah menjadi sumber inspirasi dan panduan 
spiritual yang berharga. Ia membantu memperdalam pemahaman tentang perjalanan 
hidup Nabi Muhammad, teladan yang luar biasa, serta prinsip dan nilai yang dapat 
diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. Melalui karya "Ar-Rahiqul Makhtum", Syaikh 
Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri telah memberikan sumbangan yang berharga dalam 
memperkuat pemahaman dan penghormatan terhadap Nabi Muhammad SAW serta 
meningkatkan kecintaan dan penghayatan terhadap agama Islam. Buku ini tetap 
menjadi referensi penting dalam mempelajari dan menghormati kehidupan Rasulullah 
SAW. 

Pembahasan pada buku “Ar-Rahiqul Makhtum” karya Syaikh Shafiyurrahman Al-
Mubarakfuri cukup luas serta mencakup semua aspek kehidupan Rasulullah SAW dan 
disajikan secara sistematis. Peristiwa-peristiwa tersebut dikupas dengan cermat, hati-
hati, jeli dan jelas, tidak bertele-tele. Beberapa peristiwa yang memiliki keterkaitan 
kemudian dikaitkan sedemikian rupa. Selain itu, hal yang sangat penting, yakni usaha 
yang dilakukan penulis untuk menghindari perbedaan pendapat yang telah mewarnai 
buku-buku sirah sebelumnya, meski demikian, perbedaan pendapat ini masih dapat 
diterima, lantaran sebuah peristiwa yang terjadi terkadang diriwayatkan oleh beberapa 
riwayat yang berbeda-beda, sehingga perbedaan pendapat pasti dapat terjadi. Namun 
tak semua semua peristiwa yang memiliki pendapat yang berbeda itu  menghasilkan 
kesimpulan yang dapat diterima, karena mungkin penulis telah benar-benar yakin akan 
benarnya informasi yang telah tertuang pada buku yang ditulisnya. 

 Hal lain yang juga menunjang kemapanan sistematika buku “Ar-Rahiqul Makhtum” 
karya Syaikh Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri ini yakni, dimasukkannya banyak sub-sub 
judul, sehingga para pengkaji buku “Ar-Rahiqul Makhtum” dapat lebih terbantu ketika 
menelusuri setiap detail isinya. Untuk memastikan akurasi karya ini, penulis 
membandingkan nama-nama orang, kabilah, suku, tempat atau istilah-istilah khusus 
lainnya dengan karya-karya sirah yang lain khususnya Sirah An-Nabawiyah karya Ibnu 
Hisyam, sehingga karya ini akurasinya lebih terjamin. Buku “Ar-Rahiqul Makhtum” 
karya Syaikh Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri ini tidak ditulis dengan ketebalan yang 
cukup tebal atau bertele-tele karena penulis menyadari bahwa penulisan yang terlalu 
tebal dan bertele-tele dapat memancing kebosanan sehingga buku ini disajikan dengan 
ketebalan yang sedang-sedang saja. 

Dalam metodologi penulisan “Ar-Rahiqul Makhtum”, penulis melihat berbagai 
referensi dan adanya perbedaan yang cukup signifikan dalam meruntutkan berbagai 
peristiwa dan juga saat merinci bagian yang diuraikan. Maka dari itu, penulis 
melakukan kajian yang sangat teliti, dengan menyebarkan perspektif ke setiap sudut 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 562-577   eISSN: 3024-8140 

564 
 

pandang pembahasan kemudian mengimplementasikan berbagai pandangan tersebut 
dengan implementasi yang pas. “Ar-Rahiqul Makhtum” karya Syaikh Shafiyurrahman 
Al-Mubarakfuri dinilai perlu untuk dipelajari untuk penambahan wawasan terkait Sirah 
Nabawiyah.  Karena keunggulan yang terdapat pada buku sudah sangat mumpuni 
serta terjamin kualitasnya. Baik dari segi metodologi penulisan, analisa terkait dengan 
predaan riwayat, serta penyajian yang tidak terlalu tebal dan tidak bertele-tele 
sehingga buku ini tidaklah membosankan. Adapun hal lain yang membuat studi 
terhadap Sirah Nabawiyah karya Mubarakfuri ini dinilai penting itu ada beberapa 
alasan. Pertama, buku ini menyediakan narasi yang autentik dan rinci dari tentang 
kehidupan nabi Muhammad SAW, dari beliau lahir hingga beliau wafat. Kedua, karya 
Mubarakfuri ini membuat pembaca bisa merasakan momen kehidupan Nabi 
Muhammad Saw, karena kelengkapan dan kepadatannya. Ketiga, ketelitian dan 
keakuratan tulisan dari sirah nabawiyah ini menghadirkan kepuasan dalam mempelajari 
kisah Nabi Muhammad. Dari tiga alasan tersebut, penulis mencoba menghadirkan 
kembali Dimensi Basyariyah dan Nabawiyah Sayyidina Muhammad dalam Prespektif 
Syaikh Shafiyyurrahman Al-Mubarakfuri, untuk memudahkan dan memunculkan minat 
terhadap karya beliau.  

Pembahasan  

Pengertian Basyariah Secara Umum  

Kata Basyar merupakan kata  terdiri dari  huruf hijaiyah dalam bahsa Arab yakni بشر 
yang makna asalnya adalah tampaknya suatu hal/sesuatu yang indah dan baik. Lafadz 
“Basyar” juga dapat bermakna menguliti, membuat gembira, menampakkan sesuatu. 
Menurut  Al Raghib Al Ashfahani, kata bahwa kata“Basyar”  dapat diartikn  “al-jild” 
yang berarti kulit. Manusia disebut basyar karena kulitnya terlihat jelas, hingga 
sangatlah berbeda dengan binatang yang kulitnya tidak tampak karena tertutup oleh 
bulu. Dengan demikian manusia yang sudah jelas diakui keberadaannya itulah yang 
disebut basyar. 

Dalam konteks Islam, konsep "Basyariyah" tidak umum digunakan atau dikenal 
sebagai istilah yang secara khusus terkait dengan ajaran atau keyakinan agama. 
Namun, berdasarkan penjelasan tentang arti dasar kata "basyar" yang telah 
disampaikan, kita dapat memahami bahwa manusia sebagai makhluk yang terlihat 
secara nyata dan memiliki kulit yang tampak merupakan inti dari pemahaman "basyar". 
Dalam perspektif agama Islam, manusia dianggap sebagai makhluk yang memiliki 
keistimewaan dan tanggung jawab khusus. Allah SWT menciptakan manusia dari tanah 
(tanah liat) dan memberikan ciri khas yang membedakan mereka dari makhluk lainnya. 
Manusia memiliki akal, intelektualitas, dan potensi moral yang tinggi. Mereka juga 
diberikan kebebasan berpikir, bertindak, serta memilih jalan hidup mereka sendiri.  

Konsep "Basyariyah" dapat mencerminkan pentingnya manusia dalam agama Islam. 
Dalam Islam, manusia dianggap sebagai khalifah di bumi, yaitu wakil Allah yang 
bertanggung jawab untuk menjaga dan memelihara ciptaan-Nya. Mereka memiliki 
kebebasan untuk menggunakan akal dan inisiatif mereka dalam menjalani hidup sesuai 
dengan ajaran agama. Sebagai manusia, mereka juga memiliki kewajiban untuk 
berbuat baik, berbuat adil, dan berhubungan dengan sesama makhluk dengan kasih 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 562-577   eISSN: 3024-8140 

565 
 

sayang dan kebaikan. Dalam Islam, manusia juga dianggap sebagai makhluk yang 
rentan dan memiliki keterbatasan. Meskipun memiliki potensi yang besar, manusia 
tetap memiliki kelemahan dan kesalahan. Mereka dapat tergoda oleh hawa nafsu dan 
melakukan perbuatan yang tidak sesuai dengan apa yang menjadi kehendak Allah SWT. 
Oleh sebab  itu, penting bagi manusia untuk mengenali kelemahan-kelemahan mereka 
dan berusaha untuk terus memperbaiki diri melalui taat kepada Allah SWT serta 
senantiasa mengikuti ajaran-Nya. 

Selain itu, menurut ajaran Islam, manusia juga dipandang sebagai makhluk sosial. 
Mereka diberi kemampuan untuk berinteraksi, bekerja sama, dan membentuk 
masyarakat yang adil dan harmonis. Dalam konteks ini, manusia dituntut untuk 
berbuat kebaikan kepada sesama, memelihara hubungan yang baik, dan menghormati 
hak-hak orang lain. Konsep "Basyariyah" dapat mengingatkan manusia akan tanggung 
jawab mereka dalam menjalani kehidupan seharihari sebagai individu yang tampak, 
berinteraksi dengan lingkungan dan sesama manusia, meskipun konsep "Basyariyah" 
tidak umum digunakan dalam konteks agama Islam sebagai istilah yang spesifik, 
pemahaman tentang manusia sebagai makhluk yang tampak dan memiliki tanggung 
jawab khusus dapat terkandung di dalamnya. Manusia dianggap sebagai makhluk yang 
istimewa dengan akal, potensi moral, dan kebebasan untuk memilih jalan hidup 
mereka. Dalam agama Islam, manusia memiliki peran sebagai khalifah di bumi dan 
dituntut untuk menjalani kehidupan yang sesuai dengan ajaran agama, berbuat 
kebaikan, dan hidup harmonis dalam masyarakat.  

Bintu syathi berpendapat, bahwa basyar ialah manusia dewasa yang telah diakui 
keberadaannya oleh manusia dewasa yang lain, namun kedewasaan yang dimaksud 
merupakan kedewasaan dari segi jasmani/biologis dan bukanlah kedewasaan dari segi 
rohani/psikologis. Penjelasan tersebut didasari oleh telaah ayat yang membahas 
tentang  basyar dalam redaksi dengan penggunaan kata mitslu. Sebagaimana yang 
difirmankan Allah SWT, dalam al-Qur’an Surah Al-Kahf ayat 110 :   

ى اِلَي انَمَآ اِلٰهُكُمْ اِلهٌٰ واحِ  مْ يوُْحٰٓ ُُ ٌُ فمََنْ كَانَ يَرْجُوْا لِقَاۤءَ رَ بِهٖ فَلْيعَْمَلْ عَمَلًا ﴿ قلُْ انِمَآ انََا۠ بشََرٌ  مِثلْكُ
 دٌٌۚ

  
ࣖ
رِكْ بِعِبَادةَِ رَ بِهٖٓ احََداا ُُ ا ولََ يشْ   110: 18﴾ الكهف/  ١١١صَالِحا

Terjemah : Katakanlah (Nabi Muhammad), “Sesungguhnya aku ini hanya seorang 
manusia seperti kamu yang diwahyukan kepadaku bahwa Tuhan kamu adalah Tuhan 
Yang Maha Esa.” Siapa yang mengharapkan pertemuan dengan Tuhannya hendaklah 
melakukan amal saleh dan tidak menjadikan apa dan siapa pun sebagai sekutu dalam 
beribadah kepada Tuhannya. (Al-Kahf/18:110).  

Jika menilik kembali ayat tersebut, maka dapat dipahami bahwa pengertian basyar 
pada ayat tersebut adalah kondisi manusia secara biologis dan tidak secara psikologis. 
Pada ayat tersebut, nabi Muhammad SAW sendiri menjelaskan bahwa kapasitas beliau 
sendiri secara biologis adalah seperti manusia biasa pada umumnya, yang berarti nabi 
juga membutuhkan makan, minum, tidur, menikah dan lain sebagainya. Nabi juga 
memiliki sifat emosional yang juga dimiliki oleh manusia yang lain pada umumnya. 
Hanya saja, yang membuat beliau berbeda adalah karena beliau menerima wahyu yang 
Allah SWT turunkan padanya agar kemudian diserukan kepada umatnya, sehingga 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 562-577   eISSN: 3024-8140 

566 
 

umatnya dapat mengetahui bahwa Allah SWT adalah tuhan yang sebenarnya dan 
hanya kepada-Nya lah manusia diperkenankan menyembah serta beribadah.  

Dalam sebuah riwayat hadist juga disebutkan bahwa walaupun mungkin dalam hal 
ibadah nabi Muhammad SAW dapat lebih baik daripada manusia pada umumnya, akan 
tetapi beliau tetap tidak bisa terlepas pada hak-hak nya sebagai manusia biasa. 
Sebagaimana riwayat yang artinya:  

“Anas Bin Malik berkata: ada tiga orang yang mendatangi rumah-rumah istri Rasulullah 
SAW, dan bertanya tentang ibadah nabi SAW. Dan setelah diberitakan kepada mereka, 
mereka berkata, ibadah kita lakukan itu tidak ada apa-apanya jika dibandingkan dengan 
ibadah yang dilakukan oleh Rasulullah SAW, padahal bukankah dosa beliau telah 
diampuni dimasa yang lalu dan masa yang akan datang? Salah seorang dari mereka 
berkata‚ Sungguh aku akan shalat malam selama-lamanya. Kemudian yang lain berkata, 
kalau aku, maka sungguh aku akan berpuasa ad Dahar(setahun penuh) dan aku tidak 
akan berbuka. Dan yang lain berkata, aku akan menjauhi wanita dan tidak akan menikah 
selama-lamanya. Kemudian Rasulullah SAW datang dan menghampiri mereka seraya 
berkata, kalian berkata begini dan begitu. Adapun aku demi Allah SWT, adalah orang 
yang paling takut kepada Allah SWT di antara kalian, dan juga paling bertakwa. Aku 
berpuasa dan juga berbuka, aku shalat dan juga tidur, serta menikahi wanita. Barang 
siapa yang membenci sunnahku, maka bukanlah dari golonganku.”  

Nabi Muhammad SAW merupakan seorang nabi dan rosul yang melekat dalam 
dirinya sifat wajib kenabian, sifat jaiz berupa sifat kemanusiaan, dan tidak mungkin 
sifat mustahil berada pada diri Nabi Muhammad SAW. Berbeda dengan sifat wajib yang 
berjumlah empat, sifat jaiz yang dimiliki oleh rasul hanya ada satu saja, yakni A’radhul 
Basyariyah. Artinya rasul memiliki sifat yang sama dengan manusia pada umumnya. 
Sifat jaiz berupa a’radhul basyariyah adalah semua sifat kemanusiaan yang dimiliki oleh 
rasul dan juga hal itu menjelaskan kedudukannya sebagai utusan Allah SWT, asalkan 
sifat tersebut sama sekali tidak mengurangi derajatnya sebagai seorang rasul. Seperti 
seperti tidur, minum, makan, haus, lapar, mencari nafkah, menikah, berumah tangga, 
sakit dan seterusnya.  

Dengan  adanya sifat jaiz ini pada diri rasul, beliau tidak  dapat terhindar dari 
berbagai cobaan serta ujian yang Allah SWT berikan.  Cobaan tersebut yakni seperti 
rasa sabar, sedih, dan tabah. Sifat ini menunjukkan bahwa nabi Muhammad juga 
merupakan seorang manusia seperti umatnya, namun beliau memiliki keistimewaan 
sifat kenabian yang tidak dimiliki oleh siapa pun kecuali hanya ada pada dirinya. Seperti 
firman Allah SWT yang termaktu dalam Al Qur’an Surah Al Kahfi ayat 109, diatas.   

Sifat jaiz ini sebenarnya menunjukkan bahwa tabiat para rasul dapat dilakukan oleh 
semua orang dikarenakan rasul juga sama manusia. Meskipun demikian, beberapa 
orang salah memahami sifat ini. Karena mereka memiliki sifat yang sama, mereka 
percaya bahwa dia bisa menjadi rasul Allah. Namun, dalam QS. Al-Ahzab ayat 40, Allah 
SWT mengatakan bahwa Nabi Muhammad SAW adalah penutup dari semua Nabi dan 
Rasul, yang berarti bahwa tidak akan ada lagi Nabi dan Rasul setelahnya. Jika 
seseorang kemudian menyebut dirinya sebagai nabi, maka dia tidak mengimani firman 
Allah SWT.  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 562-577   eISSN: 3024-8140 

567 
 

 

Dimensi Basyariah Nabi Muhammad SAW Perspektif Syeikh Shafiyurrahman al 
Mubarakfuri 

 Buku Shirah Nabawiyah karya Syeikh Shafiyurrahman al Mubarakfuri menjelaskan 
sejarah kehidupan Nabi Muhammad SAW yang sarat akan hikmah. Nabi Muhammad 
SAW sebagai nabi dan rosul juga tidak terlepas sebagai manusia pada umumnya. 
Dimensi basyariah atau sisi kemanusiaan beliau dalam perspektif Syeikh 
Shafiyurrahman al Mubarakfuri dapat digolongkan menjadi dua sifat. 

Sifat Jaiz Iltizamurrasul   

Iltizamurrasul adalah karakteristik yang diizinkan yang menggambarkan komitmen 
yang tak tergoyahkan dari para rasul terhadap ajaran yang mereka sampaikan. Mereka 
dengan gigih melaksanakan pekerjaan dan dakwah sesuai dengan petunjuk dan 
perintah dari Allah SWT. Walaupun seringkali dihadapkan pada berbagai tantangan dan 
rintangan, termasuk penolakan dari mereka yang tidak menyukai dakwahnya, para 
rasul tidak pernah goyah. Mereka tetap teguh dalam komitmen dan prinsipnya untuk 
memenuhi perintah Allah SWT. Ini merupakan atribut khas rasul yang tidak akan 
ditemukan pada orang lain. 

Dalam buku Shirah Nabawiyah karya Syeikh Shafiyurrahman al Mubarakfuri sifat 
basyariah iltizamurrasul ini terkandung dalam kisah kehidupan nabi dalam berdakwah 
dan menjadi pemimpin umat Islam. Selain itu sifat basyariah ini juga terlihat dalam 
situasi perang yang dipimpin langsung oleh Nabi Muhammad SAW seperti perang 
Badar, perang Uhud, dan perang Fijar. Begitu pula saat nabi diperlakukan tidak baik 
saat dakwah ke Thaif dan Ketika umat muslim diboikot.  

Sifat Jaiz Ishmaturrasul  

Ishmaturrasul mengacu pada konsep bahwa setiap rasul adalah ma’shum, yang 
berarti mereka terbebas dari segala jenis dosa dan kesalahan, terutama dalam 
memahami dan mengamalkan ajaran agama. Para rasul ini selalu patuh dan setia dalam 
menyampaikan wahyu dari Allah SWT. Dengan demikian, rasul dianggap sebagai 
makhluk yang sangat terhormat yang tidak pernah melakukan kesalahan atau dosa. 
Mereka juga selalu siap dan mampu menghadapi segala rintangan atau tantangan 
dalam menjalankan misi yang telah Allah SWT berikan kepada mereka. 

Dalam buku Shirah Nabawiyah karya Syeikh Shafiyurrahman al Mubarakfuri sifat 
basyariah iltizamurrasul ini terkandung dalam kisah kehidupan nabi dikehidupan sehari-
hari yang sama dengan manusia pada umumnya. Dimensi basyariah ini seperti yang 
disebutkan dalam buku ini ketika beliau menikah dengan Khadijah, adab-adab beliau 
dalam keseharian, termasuk kesedihan beliau saat wafatnya Khadijah dan Abu Thalib 
yang disebut amul huzni. Selain itu dijelaskan dalam buku tersebut bahwa beliau pun 
pernah mengalami serangan sihir yang menyebabkan beliau sakit. Dan beliau juga 
merasakan sakit sebelum wafatnya sebagai bentuk ciri sifat basyariah yang melekat 
dalam dirinya.  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 562-577   eISSN: 3024-8140 

568 
 

Dalam buku tersebut, dijelaskan bahwa sifat "basyariyah" Nabi Muhammad SAW 
tercermin dalam berbagai aspek kehidupannya. Salah satunya adalah ketika beliau 
menikah dengan Khadijah, di mana beliau menjalani kehidupan perkawinan seperti 
manusia pada umumnya. Buku tersebut juga menggambarkan adab-adab beliau dalam 
kehidupan sehari-hari, seperti cara beliau berinteraksi dengan keluarga, sahabat, dan 
masyarakat sekitar.  

Selain itu, buku tersebut juga mencatat momen kesedihan Nabi Muhammad SAW 
saat wafatnya Khadijah dan Abu Thalib. Kedua kejadian tersebut disebut sebagai 
"amul huzni" atau saat-saat duka yang sangat berat bagi beliau. Ini menunjukkan 
bahwa Nabi Muhammad SAW, sebagai manusia, juga merasakan kehilangan dan 
kesedihan yang menyertainya dalam kehidupan sehari-hari. Buku "Shirah Nabawiyah" 
juga mengisahkan bahwa Nabi Muhammad SAW pernah mengalami serangan sihir 
yang menyebabkan beliau mengalami sakit. Hal ini menunjukkan bahwa beliau, 
meskipun sebagai Rasul, tidak kebal terhadap pengaruh negatif dan kesulitan yang 
bisa dialami oleh manusia pada umumnya. Kejadian ini menunjukkan sifat "basyariyah" 
Nabi Muhammad SAW yang rentan terhadap pengaruh-pengaruh eksternal dan 
tantangan dalam kehidupan. selain itu, buku tersebut juga mencatat bahwa Nabi 
Muhammad SAW merasakan sakit sebelum wafatnya. Ini menunjukkan bahwa beliau 
mengalami penderitaan fisik sebagai bagian dari kodrat manusia dan sebagai tanda-
tanda akhir kehidupan seorang manusia. Meskipun beliau memiliki kedudukan yang 
tinggi sebagai Nabi dan Rasul Allah, beliau tetap mengalami proses kematian yang 
merupakan pengalaman yang umum bagi semua manusia. Dalam konteks ini, 
penggambaran sifat "basyariyah" Nabi Muhammad SAW dalam buku tersebut 
menggarisbawahi bahwa beliau adalah seorang manusia yang memiliki dimensi 
kehidupan manusia yang sama dengan orang-orang pada umumnya. Meskipun beliau 
diutus sebagai pembawa wahyu dan memiliki misi ilahi yang agung, beliau tetap 
mengalami berbagai aspek kemanusiaan, termasuk cobaan, kesedihan, sakit, dan akhir 
kehidupan.  

Pemahaman tentang sifat "basyariyah" Nabi Muhammad SAW memberikan 
pengajaran kepada umat Muslim bahwa meskipun beliau adalah teladan yang mulia, 
kita sebagai umat manusia juga memiliki kesamaan dan keterkaitan dengan beliau. Hal 
ini menunjukkan bahwa meskipun beliau adalah Nabi yang terpilih, beliau tetap 
menjadi teladan bagi umat manusia dalam menjalani kehidupan dengan segala 
kelemahan, penderitaan, dan tantangan yang mungkin dihadapi.  Dengan demikian, 
melalui buku "Shirah Nabawiyah" karya Syeikh Shafiyurrahman al Mubarakfuri, sifat 
"basyariyah" Nabi Muhammad SAW tergambar dengan baik melalui kisah-kisah dan 
pengalaman-pengalaman dalam kehidupan sehari-hari beliau. Ini mengingatkan umat 
Muslim akan kesamaan dan keterkaitan mereka dengan Nabi Muhammad SAW 
sebagai manusia, serta pentingnya menjadikan beliau sebagai teladan untuk menjalani 
hidup yang penuh  ujian juga tantangan. 

Pengertian Nubuwah Secara Umum 

Nubuwah, dalam konteks agama Islam, merujuk pada konsep kenabian atau 
keutamaan menjadi nabi. Pengertian terkait Nubuwah mencakup aspek penting dalam 
kepercayaan Islam yang melibatkan para nabi sebagai penghubung antara Allah SWT 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 562-577   eISSN: 3024-8140 

569 
 

dan umat manusia. Dalam sejarah agama Islam, Nubuwah memiliki peran sentral dalam 
menyampaikan wahyu dan petunjuk ilahi kepada umat manusia. Pengertian Nubuwah 
secara etimologis berasal dari kata "Nabi" yang berarti "orang yang diberi kabar" atau 
"orang yang diberi wahyu". Seorang nabi merupakan pilihan khusus dari Allah SWT 
yang bertugas untuk mengantarkan wahyu ilahi kepada umat manusia, memberikan 
pedoman hidup, dan menyebarkan ajaran agama yang benar. Nubuwah juga 
mencakup keyakinan bahwa para nabi memiliki sifat-sifat istimewa, seperti kejujuran, 
kebenaran, dan kepemimpinan moral yang luar biasa.  

Konsep Nubuwah dalam Islam berpusat pada keyakinan bahwa Allah SWT secara 
aktif berkomunikasi dengan umat manusia melalui para nabi-Nya. Para nabi dipilih 
untuk menjadi penghubung antara Allah dan umat manusia, memandu mereka dalam 
menjalani kehidupan yang benar dan bermakna. Mereka menerima wahyu langsung 
dari Allah SWT, baik berupa perkataan, wahyu tertulis, atau inspirasi ilahi. Pentingnya 
Nubuwah dalam Islam dapat dipahami melalui ajaran islam yang disampaikan oleh para 
nabi. Wahyu yang diterima oleh para nabi merupakan sumber utama hukum juga 
menjadi panduan hidup bagi semua manusia. Wahyu ini mencakup ajaran moral, etika, 
hukum, serta petunjuk untuk beribadah kepada Allah dengan cara yang benar. Melalui 
Nubuwah, Allah memberikan petunjuk yang jelas dan pasti bagi umat manusia dalam 
menghadapi tantangan hidup dan mencapai tujuan spiritual.  

Selain itu, Nubuwah juga mengandung konsep kenabian sebagai bukti otoritas dan 
legitimasi ajaran agama. Para nabi adalah bukti nyata dari kekuasaan dan 
kebijaksanaan Allah SWT. Mereka diberi mukjizat sebagai tanda kebenaran dan 
keistimewaan posisi mereka sebagai utusan Allah. Mukjizat-mukjizat ini meliputi 
keajaiban-keajaiban seperti mampu menyembuhkan penyakit, membelah lautan, dan 
membangkitkan orang mati. Melalui mukjizat-mukjizat ini, para nabi memperkuat 
kepercayaan umat manusia terhadap ajaran yang mereka sampaikan.  

Nubuwah juga mencakup konsep ketokohan dan kepemimpinan moral. Para nabi 
bukan hanya utusan Allah, tetapi juga teladan yang harus diikuti oleh umat manusia. 
Mereka menunjukkan keteladanan dalam akhlak, kejujuran, kesabaran, keadilan, dan 
kasih sayang. Dalam kehidupan mereka, para nabi menghadapi berbagai ujian dan 
tantangan, namun tetap teguh dalam mempertahankan kebenaran dan keadilan. 
Keutamaan moral dan kepemimpinan yang mereka tunjukkan membawa inspirasi dan 
motivasi bagi umat manusia agar mengikuti jejak mereka dan menempuh hidup yang 
bermakna.  

Pengertian Nubuwah juga melibatkan keyakinan akan adanya rangkaian kenabian 
yang berlanjut dari masa ke masa. Dalam Islam, ada keyakinan bahwa Allah SWT 
mengutus banyak nabi sepanjang sejarah manusia, termasuk Adam, Nuh, Ibrahim, 
Musa, Isa, dan Muhammad sebagai nabi terakhir. Setiap nabi memiliki peran dan tujuan 
yang berbeda, yang menyesuaikan dengan kondisi dan urgensi umat manusia pada 
zamannya. Namun, meskipun berbeda dalam misi dan wahyu yang diterima, mereka 
semua mengajarkan tawhid (keyakinan akan keesaan Allah) dan memperjuangkan 
keadilan dan kesejahteraan umat manusia.  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 562-577   eISSN: 3024-8140 

570 
 

Dalam Islam, Nubuwah menjadi salah satu pilar utama yang menunjukkan jalinan 
yang rapat antara Allah SWT dan umat manusia. Melalui Nubuwah, Allah 
menyampaikan wahyu-Nya kepada umat manusia untuk memberikan petunjuk dan 
bimbingan dalam menempuh hidup dengan benar. Para nabi, sebagai perantara 
wahyu, memiliki peran kunci dalam menyebarkan ajaran agama, memperkuat 
keimanan umat, dan membangun masyarakat yang adil dan bermoral. Dalam 
pengertian yang lebih luas, Nubuwah juga mencerminkan keberlanjutan pesan-pesan 
agama sepanjang sejarah manusia. Konsep ini menunjukkan bahwa Allah SWT terus 
berkomunikasi dengan umat manusia melalui para nabi-Nya, meskipun nabi terakhir, 
Muhammad, dianggap sebagai penutup kenabian. Dengan demikian, Nubuwah 
menjadi landasan penting dalam memahami agama Islam dan mengikuti ajaran-
ajarannya.  

Secara keseluruhan, Nubuwah merujuk pada konsep kenabian dalam agama Islam. 
Pengertian terkait Nubuwah mencakup peran penting para nabi sebagai perantara 
wahyu Allah SWT kepada umat manusia. Melalui Nubuwah, Allah memberikan 
petunjuk hidup, wahyu ilahi, dan ajaran moral yang menjadi landasan dalam menjalani 
kehidupan yang bermakna. Para nabi, dengan kepemimpinan moral, keteladanan, dan 
mukjizat yang mereka tunjukkan, menjadi teladan bagi umat manusia dalam mengikuti 
ajaran agama dan mencapai tujuan spiritual. Dengan adanya Nubuwah, umat manusia 
dapat memperoleh petunjuk dan bimbingan yang jelas dari Allah SWT, serta 
memperkuat keyakinan akan keesaan-Nya.  

Tanda kenabian atau Nubuwwah, dalam kitab klasik, adalah kekhususan yang cuma 
dimiliki oleh seorang utusan Tuhan,  Salah satu karakteristik khusus pada  seorang nabi 
adalah kebenaran dalam setiap ucapannya; mereka tidak pernah berdusta. Ketika 
seorang nabi memberitakan tentang suatu peristiwa yang akan datang, maka apa yang 
dikatakannya pasti terjadi, sebab informasi tersebut diterima langsung dari Allah 
(khabar ilahiyyah). Nabi Muhammad merupakan sesorang dari sekian nabi yang 
memiliki tanda kenabian tersebut. Salah satu bukti kebenaran kenabian beliau adalah 
ketika bangsa Persia berhasil mengalahkan bangsa Romawi, dan para musyrikin 
Makkah merasa gembira karena keduanya menyembah benda mati, sehingga mereka 
merasa bahwa kebenaran ada pada pihak mereka. Sementara itu, kaum Muslim saat itu 
merasa sedih karena bangsa Romawi merupakan negeri ahli kitab.  

Setelah itu, ancaman dari kaum musyrikin terhadap kaum Muslim bahwa mereka 
akan mengalami nasib yang sama sebagaimana yang dialami oleh bangsa Romawi. 
Mengetahui ancaman tersebut, sahabat Abu Bakar segera melaporkannya kepada Nabi 
Muhammad. Dalam keadaan tenang, Nabi Muhammad kemudian menyampaikan 
bahwa bangsa Persia akan kembali takluk oleh bangsa Romawi.  Menggunakan logika 
rasional, sangatlah tidak mungkin bahwa apa yang diucapkan oleh Nabi Muhammad 
akan terjadi, karena pada saat itu, bangsa Persia sedang berada di puncak 
kekuasaannya, sedangkan bangsa Romawi tampaknya tidak memiliki kekuatan yang 
cukup untuk mengalahkannya. Namun, kenyataannya, kurang dari sepuluh tahun 
setelah pernyataan tersebut, ramalan Nabi Muhammad terbukti benar. Bangsa 
Romawi berhasil menaklukan bangsa Persia. Adapun detik awal dari  kekalahan yang 
dialami bangsa Persia itu  terjadi pada saat perang badar perang Badar.  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 562-577   eISSN: 3024-8140 

571 
 

Perlu dicatat bahwa apa yang diucapkan oleh Nabi Muhammad bukanlah sekadar 
rmalan atau prediksi sembarangan, tetapi merupakan suatu tanda bukti kebenaran 
kenabian beliau. Nubuwwah yang nabi sampaikan tidak lekang dengan masa . 
Sebagian nubuwwah terjadi selama kehidupan beliau, seperti peristiwa yang telah 
disebutkan sebelumnya. Namun, terjadinya nubuwwah setelah wafatnya beliau, 
seperti munculnya nabi-nabi palsu. Beberapa kejadian yang menunjukkan kebenaran 
kenabian Nabi Muhammad mencakup pembantaian Karbala, keberhasilan pasukan 
muslim menggulingkan bangsa Romawi dan Persia oleh umat Muslim, serta 
nubuwwah-nubuwwah yang belum terjadi dan dikaitkan dengan datangnya hari akhir, 
seperti kemunculan Ya'juj Ma'juj serta lepasnya Dajjal dari kurungannya. Ini merupakan 
bukti-bukti yang menegaskan kebenaran kenabian Nabi Muhammad dan keotentikan 
wahyu yang beliau terima dari Tuhan.  

Nubuwwah, atau kenabian, merupakan aspek yang sangat penting dalam agama. 
Konsep ini mengacu pada jabatan istimewa yang diberikan oleh Allah kepada manusia 
pilihan-Nya. Para nabi memiliki tanggung jawab untuk menjalankan syariat yang telah 
diterima dan mengamalkannya dalam kehidupan sehari-hari. Dalam Islam, Nubuwwah 
diidentifikasi sebagai salah satu sifat yang melekat pada para nabi. Namun, perlu 
dicatat bahwa tidak setiap nabi juga berfungsi sebagai rasul. Sebaliknya, setiap rasul 
pasti memiliki sifat kenabian.Nabi Muhammad SAW diakui sebagai khataman nabiyyin, 
yaitu nabi terakhir bagi umat Islam. Setelah wafatnya Nabi Muhammad, tidak akan ada 
lagi nabi yang diutus oleh Allah. Hal ini ditegaskan dalam Surah Al-Ahzab ayat 40, di 
mana Allah berfirman::  

نََۗ وَكَانَ ٱللَّهُ بكُِ  } ۧـ سُولَ ٱللَّهِ وَخَاتمََ ٱلنَّبيِ ِ كِن رَّ ٰـ جَالِكُمۡ وَلَ ن ر ِ دٌ أبََاۤ أحََدࣲ م ِ ا كَانَ مُحَمَّ امَّ
 
ء  عَلِيم ۡۡ ََ ل ِ   } 

Terjemah : Muhammad itu bukanlah bapak dari seseorang di antara kamu, melainkan 
dia adalah utusan Allah dan penutup para nabi. Allah Maha Mengetahui segala sesuatu. 
(AlAhzab/33:40)  

 Dengan demikian, Nabi Muhammad SAW diakui sebagai nabi penutup yang telah 
diutus, dan sejak wafatnya, wahyu kenabian telah berakhir. Ini berarti tidak ada lagi 
wahyu yang akan diturunkan setelah beliau. 

Potret Dimensi Nabawiyah Nabi Muhammad dalam Perspektif Syaikh Shafiyurrahman 
Al Mubarakfuri 

Syaikh Shafiyyurrahman Al-Mubarakfuri, dalam bukunya yang berjudul "Kitab 
arRahiq al-Makhtum", yang ditulis oleh Syekh Hafidh Hasan Al-Mas'udi, menyajikan 
sebuah rangkuman terkait kajian yang sangat bermanfaat bagi umat Muslim. Kitab 
tersebut menjadi salah satu rujukan penting dalam pengkajian, pembuatan, dan 
pembenahan tata kerama yang mulia, selain Al-Qur'an dan hadits Nabi Muhammad 
SAW. Karya-karya ulama Muslim merupakan sumber yang sering dijadikan rujukan. 
Para ulama dalam karya mereka mengutip nash-nash yang terdapat dalam Al-Qur’an 
dan hadits Nabi Muhammad SAW. Dalam konteks ini, kita dapat melihat bahwa dalam 
buku “ar-Rahiq al-Makhtum” karya Shafiyyurrahman Al-Mubarakfuri, terdapat sejarah 
dan biografi kehidupan Rasulullah SAW yang sangat berharga. Buku ini memiliki 
keistimewaan dalam mengungkap sejarah dan menggunakan metodologi yang baik. 
Selain itu, buku ini telah mendapatkan sertifikasi Internasional sebagai buku Sirah Nabi 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 562-577   eISSN: 3024-8140 

572 
 

terbaik di dunia. Dalam “Sirah Nabawiyah” tersebut, terdapat makna yang mendalam 
tentang pendidikan akhlak yang sangat penting.  

Salah satu ajaran yang terdapat dalam pemikiran Syaikh Shafiyyurrahman Al-
Mubarakfuri, seperti yang terdapat dalam bukunya "Sirah Nabawiyah", adalah 
pentingnya memperkuat hubungan antara Muslim dan menjunjung tinggi martabat 
mereka. Selain itu, juga diajarkan untuk memiliki sikap penyantun, sabar dalam 
menghadapi musibah, pemaaf meskipun memiliki kemampuan untuk membalas, 
dermawan, memiliki keberanian, dan banyak lagi.  

Buku "Sirah Nabawiyah" karya Shafiyyurrahman Al-Mubarakfuri dapat dijadikan 
sebagai rujukan dan pedoman bagi umat Muslim dalam pembelajaran, pembentukan, 
dan pembinaan akhlak yang mulia. Ketika melihat kondisi dunia saat ini, tampaknya 
akhlak telah terpinggirkan. Manusia sering kali tidak menghargai nilai-nilai 
kemanusiaan yang telah Islam bangun melalui konsep yang diajarkan oleh Nabi 
Muhammad SAW. Beberapa pakar pendidikan dunia bahkan melupakan pentingnya 
kajian akhlak Islam, bahkan ada yang merasa enggan terhadapnya. Padahal, akhlak 
Islam seharusnya menjadi dasar bagi setiap karakter individu Muslim.  

Pandangan anak dan contoh yang baik dimata anak-anak yang melihat orang tuanya 
berbohong, tidak mungkin akan belajar kejujuran. Anak yang mendengar dari orang 
tuanya kata-kata kotor dan celaan, tidak mungkin dapat belajar berbicara yang baik. 
tidak mungkin anak belajar menahan emosi jika ia melihat orang tuanya selalu marah-
marah dan emosional. Anak akan tumbuh dengan terdidik dalam akhlak terpuji, jika ia 
mendapatkan teladan dari orang tuanya. Orang tua tidak cukup memberi teladan yang 
baik kepada anak tetapi mereka berkewajiban membuat anak terikat dengan pemilik 
teladan yang baik yaitu Rasulullah Saw dengan mengajarkan anak tentang kisah 
peperangan beliau, akhlaknya yang mulia.  

Menurut Syaikh Shafiyyurrahman Al-Mubarakfuri, kitab "Ar-Rahiq Al-Makhtum" 
menggambarkan betapa pentingnya pendidikan akhlak dalam kehidupan seorang 
Muslim, sebagaimana terlihat dalam dimensi kehidupan Nabawiyah Sayyidina 
Muhammad. Kitab ini memberikan pemahamantentang bagaimana Rasulullah SAW 
menjalankan dan mengajarkan nilai-nilai akhlak yang mulia kepada umatnya. Melalui 
kitab ini, dapat dipahami dan diaplikasikan ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari, 
baik dalam hubungan dengan Allah, sesama manusia, maupun lingkungan sekitar.  

Dalam buku "Sirah Nabawiyah" karya Syaikh Shafiyyurrahman Al-Mubarakfuri, 
terdapat tiga jenis nilai pendidikan akhlak yang mencakup hubungan dengan Allah. 
Pertama, nilai pendidikan akhlak terhadap Allah termasuk keimanan kepada Allah dan 
sikap ikhlas terhadap ketentuan-Nya., Kedua, nilai pendidikan akhlak terhadap sesama 
manusia melibatkan aspek keadilan dalam segala urusan tanpa memandang suku dan 
agama. Selain itu, terdapat nilai kesabaran dalam berjuang di jalan Allah, 
kedermawanan dalam keadaan memiliki atau tidak memiliki, serta sikap pemaaf 
terhadap kesalahan orang lain dan ketiadaan dendam. Ketiga, nilai pendidikan akhlak 
terhadap lingkungan mencakup upaya menjaga kelestarian alam. Hal ini meliputi 
larangan untuk merusak tanaman dan keturunannya serta penebangan pohon-pohon, 
kecuali jika sangat diperlukan dan tidak ada pilihan lain yang tersedia. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 562-577   eISSN: 3024-8140 

573 
 

Korelasi Antara Dimensi Basyariyah Dan Nubuwah Dalam Pandangan Syaikh 
Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri  

Dimensi Basyariyah adalah aspek kehidupan alami dan hubungan sosial yang dimiliki 
oleh seorang individu. Menurut pandangan Syaikh Shafiyurrahman, basyariyah 
mempunyai lingkup sebagai pemimpin politik, di mana seseorang memiliki tanggung 
jawab untuk memimpin masyarakat, mengatur urusan publik, dan menjaga keadilan 
dan kebijakan yang baik. Sebagai pemimpin politik, individu diharapkan memiliki 
integritas, keadilan, dan kebijaksanaan dalam mengambil keputusan dan bertindak.  

Dimensi Basyariyah juga memiliki peran sebagai hakim, yaitu ketika seseorang 
memiliki tanggung jawab memutuskan perkara hukum dan menegakkan keadilan. 
Seorang hakim dituntut berpengetahuan luas tentang hukum, keadilan, dan etika 
untuk memberikan keputusan yang bijak. Basyariyah juga terlibat dalam peran sebagai 
suami atau istri, Selain itu, Basyariyah juga berperan sebagai tanggung jawab orang tua 
dalam mendidik dan membimbing anak untuk tumbuh menjadi individu yang baik. 
Dimensi Basyariyah juga menciptakan makna teman dan anggota masyarakat. Sebagai 
teman, seorang individu diperlukan untuk menjaga hubungan sosial yang baik, saling 
menolong, dan mendukung satu sama lain. Sebagai anggota masyarakat, individu 
memiliki tanggung jawab untuk berpartisipasi dalam kegiatan sosial, membangun 
hubungan harmonis, dan berkontribusi dalam masyarakat.  

Kehidupan keluarga juga merupakan bagian penting dari dimensi Basyariyah. 
Sebagai suami atau istri, seorang insan memiliki tanggung jawab untuk membangun 
hubungan yang harmonis, saling mendukung, dan saling menghormati dalam 
pernikahan. Hal ini melibatkan komunikasi yang baik, pengasuhan anak yang 
bertanggung jawab, ketika menciptakan lingkungan keluarga. Keluarga adalah aspek 
kecil yang terpenting dalam pembentukan masyarakat. Pembentukan keluarga yang 
baik berhubungan langsung dengan ketenteraman dalam masyarakat, oleh karena itu, 
dimensi basyariyah juga mencakup aspek tentang masyarakat. 

Interaksi dalam masyarakat dengan ruang lingkup yang lebih luas, memiliki tanggung 
jawab untuk meneladani sifat Basyariyah Nabi Muhammad. Penerapannya bisa 
dilakukan melalui kegiatan sukarela, partisipasi dalam kegiatan sosial, dan menjunjung 
tinggi nilai-nilai keadilan, persamaan, dan perdamaian. Syaikh Shafiyurrahman Al-
Mubarakfuri memiliki pandangan, berjalannya dimensi Basyariyah adalah bagian 
integral dari kehidupan yang seimbang. Upaya yang bisa dilakukan untuk 
memaksimalkannya adalah dengan membangun kesadaran tanggung jawab sosial 
serta politik, dan bisa mengutamakan kepentingan umum di atas kepentingan pribadi..  

Dimensi al-Basyariyah (kemanusiaan) merupakan konsep penting dalam Islam karena 
mengupayakan peran dalam tanggung jawab sosial secara adil, dan bijaksana. 
Rasulullah SAW sendiri, seperti yang telah dikisahkan oleh Syaikh Shafiyyurrahman Al-
Mubarakfuri menjadi teladan dalam pengamalan dimensi al-Basyariyah melalui akhlak 
mulia, berlaku adil, dan kepemimpinannya. Pengamalan Basyariyah dari teladan Nabi 
Muhammad juga membawa dampak positif, seperti membentuk lingkungan yang lebih 
harmonis, aman, dan sejahtera, dan peningkatan kualitas hidup. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 562-577   eISSN: 3024-8140 

574 
 

Selain itu, mengikuti teladan Nabi Muhammad dalam dimensi Basyariyah juga 
mampu memberikan kepuasan batin bagi individu itu sendiri. Seseorang yang 
mengamalkan nilai-nilai Basyariyah, bisa memunculkan kedamaian dalam hati, dan 
kepuasan ketika berinteraksi dengan orang lain. Peneladanan terhadap dimensi 
Basyariyah Nabi Muhammad diharapkan mampu membuat manusia menjadi lebih baik. 

Buku "Ar-Rahiqul Makhtum" karya Syaikh Shafiyurrahman Al Mubarakfuri 
merupakan salah satu buku sirah terbaik yang menggambarkan dimensi Basyariyah. 
Melalui karya ini, pembaca dapat memahami pentingnya menjalankan peran dan 
tanggung jawab di dunia ini dengan integritas, keadilan, dan kebijaksanaan. 
Menjalankan dimensi Basyariyah dengan baik merupakan bagian penting dari 
peneladanan terhadap Nabi Muhammad.  

Dimensi Nubuwah adalah acuan kenabian dan spiritualitas. Syaikh Shafiyurrahman 
Al-Mubarakfuri memandang dimensi ini meliputi peran Nabi Muhammad SAW sebagai 
utusan Allah yang menerima wahyu dan ajaran-ajaran Ilahi. Beberapa poin penting 
terkait dimensi Nubuwah adalah sebagai berikut.  

1. Nabi Muhammad SAW dipandang sebagai utusan Allah yang bertugas 
menyampaikan wahyu dan ajaran-ajaran Ilahi kepada umat manusia. 

2. Wahyu yang diterima Nabi Muhammad SAW merupakan komunikasi langsung dari 
Allah berupa petunjuk, ajaran, dan perintah yang menjadi sumber ajaran Islam. 

3. Dimensi ini mencerminkan kedekatan hubungan Nabi Muhammad SAW dengan 
Allah.  

Melalui dimensi Nubuwah umat manusia ditunjukkan bahwa Nabi Muhammad 
adalah teladan spiritual. Nabi Muhammad mampu mempraktikkan ajaran-ajaran Islam 
secara sempurna dan menunjukkan ketakwaan, kesabaran, kejujuran, dan kebaikan 
dalam hubungannya dengan Allah dan sesama manusia. Teladan spiritual beliau 
menjadi inspirasi bagi umat Islam untuk mengikuti jejaknya dalam mencapai kedekatan 
dengan Allah. Dimensi Nubuwah juga melibatkan keyakinan akan kehidupan akhirat. 
Nabi Muhammad membawa ajaran tentang kehidupan setelah mati, pembalasan amal 
perbuatan, dan persiapan untuk menghadapinya. Oleh sebab itu penekanan fokus 
kepada kehidupan spiritual dan persiapan untuk akhirat adalah bagian integral dari 
ajaran Nabi Muhammad. Sedangkan Syaikh Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri, 
mengartikan dimensi Nubuwah sebagai keilahian, wahyu, dan spiritualitas kehidupan 
Nabi Muhammad.  

Syaikh Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri, menjelaskan terkait korelasi yang erat antara 
dimensi Basyariah dan Nubuwah dalam kehidupan Nabi Muhammad SAW. Dimensi 
Basyariah merupakan persepsi kehidupan dunia nyata dan hubungan sosial Nabi 
Muhammad, sementara dimensi Nubuwah adalah segi spiritual dan keilahian sebagai 
utusan Allah. Syaikh Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri menekankan bahwa kedua 
dimensi ini saling melengkapi dan tidak dapat dipisahkan satu sama lain. Nabi 
Muhammad SAW adalah seorang pemimpin politik, hakim, suami, ayah, dan teman 
bagi umatnya. Nabi Muhammad dengan sukses menunjukkan teladan yang adil,  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 562-577   eISSN: 3024-8140 

575 
 

bijaksana, dan tegas. Keputusan dan tindakan beliau didasarkan pada prinsip-prinsip 
dari asimilasi dimensi Basyariah dan dimensi Nubuwah.  

Namun, dalam menjalankan tugas-tugasnya sebagai utusan Tuhan, Nabi Muhammad 
SAW selalu berpegang pada wahyu dan petunjuk Allah yang diterimanya sebagai 
utusan-Nya. Dimensi Nubuwah memainkan peran memberikan arahan dan petunjuk 
kepada Nabi Muhammad dalam mengambil keputusan dan bertindak. Wahyu Allah 
memperkuat dimensi Basyariah dengan memberikan landasan spiritual dan bimbingan 
dalam menjalankan tugas-tugasnya secara benar dan adil.  

Kesimpulan  

Pengertian Basyariyah secara umum: Basyariyah secara umum mengacu pada sifat-
sifat manusiawi yang melekat pada individu. Hal ini mencakup berbagai aspek 
kelemahan fisik, emosi, dan keterbatasan yang ada pada manusia dalam posisi serta 
kapasitasnya terhadap kehidupan. Dari perspektif keagamaan, basyariyah mengacu 
pada sifat-sifat manusiawi yang ada pada nabi Muhammad SAW, yang menunjukkan 
bahwa beliau adalah seorang manusia yang memiliki sifat-sifat yang umumnya dimiliki 
oleh manusia pada umumnya.  

Menurut pandangan Syaikh Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri, terdapat beberapa 
dimensi basyariyah yang melekat pada Nabi Muhammad SAW. Dimensi tersebut 
meliputi: a). Kelemahan fisik: Nabi Muhammad SAW juga mengalami kelemahan fisik 
seperti lapar, haus, lelah, dan rasa sakit seperti halnya manusia lainnya. Beliau juga 
memiliki kebutuhan fisik yang harus dipenuhi. b). Emosi manusiawi: Nabi Muhammad 
SAW mengalami berbagai emosi manusiawi seperti kesedihan, kegembiraan, 
kecemasan, dan rasa kasih sayang. Beliau merasakan emosi dengan intensitas yang 
sama seperti manusia lainnya, tetapi kemampuan beliau dalam mengendalikan emosi 
dan mengarahkannya ke jalan yang benar adalah salah satu ciri keutamaan beliau. 
Meskipun memiliki dimensi basyariyah ini, Nabi Muhammad SAW tetap 
mempertahankan keutamaan dan kesempurnaan dalam melaksanakan tugas 
kenabian.  

Pengertian Nubuwah secara umum: Nubuwah secara umum mengacu pada 
kenabian atau keadaan menjadi nabi. Ini adalah gelar yang diberikan kepada individu 
yang dipilih oleh Allah untuk menyampaikan wahyu-Nya kepada umat manusia. Nabi 
adalah orang yang memiliki hubungan khusus dengan Allah dan memiliki tanggung 
jawab untuk memberikan petunjuk dan mengajarkan ajaran-Nya kepada umat manusia.  

Syaikh Shafiyurrahman AlMubarakfuri, mendefinisikan dimensi nubuwah yang ada 
pada Nabi Muhammad SAW itu mengacu pada berbagai aspek yang menegaskan 
keaslian kenabiannya. Dimensi tersebut meliputi: a). Nabi Muhammad SAW menerima 
wahyu langsung dari Allah SWT. Beliau adalah saluran wahyu yang Allah pilih untuk 
menyampaikan pesan-pesan-Nya kepada umat manusia. b). Nabi Muhammad SAW 
memiliki kemampuan dalam memahami dan menyampaikan wahyu kepada umat 
manusia secara jelas dan tepat. Beliau juga mampu menyampaikan pesan-pesan ilahi 
dengan bahasa yang mudah dimengerti oleh umatnya. c). Nabi Muhammad SAW juga 
diberikan mukjizat-mukjizat sebagai bukti keaslian kenabiannya. Mukjizat-mukjizat 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 562-577   eISSN: 3024-8140 

576 
 

tersebut meliputi berbagai kejadian luar biasa yang terjadi pada masa kenabian beliau, 
seperti pembelahan bulan, air yang mengalir dari jari beliau, dan banyak lagi. d). 
Keutamaan moral dan etika: Nabi Muhammad SAW memiliki keutamaan moral dan 
etika yang sangat tinggi. Beliau adalah teladan sempurna dalam menjalani kehidupan 
yang benar, adil, dan bermartabat. Sikap dan perilaku beliau mencerminkan 
kesempurnaan sebagai seorang nabi.  

Menurut Syaikh Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri, terdapat korelasi yang erat antara 
dimensi basyariyah dan nubuwah dalam diri Nabi Muhammad SAW. Meskipun memiliki 
sifat-sifat manusiawi dalam dimensi basyariyah, hal ini tidak mengurangi kedudukan 
dan keutamaan beliau sebagai nabi dalam dimensi nubuwah. Sebaliknya, sifat-sifat 
manusiawi yang dimiliki oleh beliau memperkuat bukti keaslian kenabiannya.  

Dimensi basyariyah pada Nabi Muhammad SAW menunjukkan bahwa beliau adalah 
manusia yang nyata, dengan kelemahan fisik dan emosi yang manusiawi. Hal ini 
penting untuk menghubungkan beliau dengan umat manusia secara lebih dekat dan 
memungkinkan umat manusia untuk mengambil teladan dari kehidupan beliau. Nabi 
Muhammad SAW mengalami hal-hal yang serupa dengan yang dialami oleh umat 
manusia, sehingga beliau dapat memahami dan merasakan perjuangan dan tantangan 
yang dihadapi oleh umatnya.  

Namun, di sisi lain, dimensi nubuwah dalam diri Nabi Muhammad SAW menegaskan 
bahwa beliau adalah utusan Allah yang dipilih secara khusus untuk menyampaikan 
wahyu-Nya kepada umat manusia. Beliau menerima wahyu langsung dari Allah, 
memiliki pemahaman yang mendalam tentang wahyu, dan diberikan mukjizat-mukjizat 
sebagai tanda keistimewaan kenabiannya. Dimensi nubuwah ini menjadikan beliau 
sebagai sumber petunjuk dan otoritas spiritual bagi umat manusia.  

Maka dapat disimpulkan bahwa dalam pandangan Syaikh Shafiyurrahman 
AlMubarakfuri, Nabi Muhammad SAW memiliki dimensi basyariyah yang mencakup 
kelemahan fisik dan emosi manusiawi, namun tetap mempertahankan keutamaan dan 
kesempurnaan dalam melaksanakan tugas kenabian. Sementara itu, dimensi nubuwah 
nabawiyah pada beliau mencakup menerima wahyu langsung, kemampuan memahami 
dan menyampaikan wahyu dengan jelas, mukjizat-mukjizat yang diberikan sebagai 
bukti keaslian kenabiannya, serta memiliki keutamaan moral dan etika yang tinggi. 
Terdapat korelasi erat antara dimensi basyariyah dan nubuwah dalam pandangan 
Syaikh Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri, di mana sifat-sifat manusiawi Nabi Muhammad 
SAW memperkuat bukti keaslian dan keutamaan kenabiannya.  

Daftar Pustaka  

Al-Baihaqi, Abu Bakar Ahmad (1985). Dala’il An-Nubuwah. Darul Kutub Al-Ilmiyyah 
Bastoni, Tsamratul Fuadah. (2021). Nilai-Nilai Pendidikan Dalam Kitab Ar-Rahiqul 

Makhtum Karya Syaikh Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri. Universitas Islam Negeri 
Sumatera Utara Medan 

Bayu, Irwandi. (2021):  "Religious Existentialism In Contemporary Islamic Discourse    
(Study Of Shari’ati’s Thought). Jurnal Mu'allim 3, no. 73-88.  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 562-577   eISSN: 3024-8140 

577 
 

Kuswadi, Aly. (2020). Al-Hikmah Way Kanan : Nilai-nilai edukatif dalam kepemimpinan 
Nabi Muhammad SAW Educative Values in the Leadership of the Prophet 
Muhammad SAW Al-Hikmah Way Kanan . Jurnal Media Pendidikan, Kependidikan 
dan Sosial Kemasyarakatan 29-31 

Luthfiyah, and Ruslan Ruslan. (2018). "Studi Islam Dalam Era Pluralitas Agama Dengan 
Pendekatan Sosiologi." JISIP (Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan) 2, no. 3  

Maku, Hendrikus. (2023).  "Educational Pearls Behind The Phase Of Birth And Forty 
Years Before Prophethood (Reinterpretation Of The Prophetic Head By Sheikh 
Shafiyyurrahman Al-Mubarakfuri." Jurnal Ilmu Sosial Mamangan.  

Muzakki, Muhammad Asgar. (2023). The Psychology of Color in the Prophetic 
Tradition. AiCIM Proceeding 1 26-32.  

Pradana, Aldi Chandra; Tjahjono, Ali Bowo and Muflihin, Ahmad. (2021). Nilai-nilai 
pendidikan Akidah Akhlak dalam Kitab Tarjamah Sabilul ‘Abid Ala Jauharah At-Tauhid 
Karya KH. Sholeh Darat. Budai: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 1, no. 1 

Rahim, Muhammad Rafi’iy. (2019). Mengenal Sisi Kemanusiaan Dan Kerasulan 
Muhammad Bin Abdullah. Rausyan Fikr: Jurnal Ilmu Studi Ushuluddin Dan Filsafat 15: 
327-52.  

Sholikhah, Zumrotus. (2022). "Konsep Islam Moderat Sebagai Alternatif Dalam Proses 
Penanggulangan Paham Radikal Di Indonesia." Al-Afkar, Journal For Islamic Studies: 
115-128 

Tarlam, Alam. (2015)  Analisis Dan Kritik Metode Hermeneutika Al-Qur’an Muḥammad 
Shaḥrūr. Empirisma 24, no. 1 94-103.  

  

 

 

 

 
 
 
 
 


