Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elSSN: 3024-8140
Volume 2, Issue 12, 2024 pp. 562-577 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Memotret Dimensi Basyariah dan Nabawiyah Sayyidina
Muhammad dalam perspektif Syaikh Shafiyurrahman Al-
Mubarakfuri

Ahmad Musthava Aly Hadziqy
Program Studi llmu Al-Qur’an dan Tafsir, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: musthavaalyhadziqy@gmail.com

Kata Kunci: ABSTRAK
Muhammad; Basyariah; Nabawiyah; Penelitian ini bertujuan untuk memahami lebih dalam
Syaikh Shafiyurrahman Al- tentang kehidupan Nabi Muhammad SAW melalui lensa
Mubarakfuri Syaikh Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri, menyoroti aspek
Basyariah dan Nabawiyah. Dimensi Basyariah mengeksplorasi
Keywords: peran Nabi sebagai pemimpin dan figur sosial, sementara
Muhammad; Basyariah; dimensi Nabawiyah mengkaji aspek spiritual dan wahyu.
Nabawiyah; Syaikh Shafiyurrahman Studi ini menggunakan sumber-sumber primer Islam dan
Al-Mubarakfuri berharap memberikan pandangan holistik serta kontribusi

signifikan terhadap pemahaman tentang Nabi Muhammad
SAW, menginspirasi individu untuk hidup sesuai dengan nilai-nilai keadilan dan spiritualitas yang beliau
ajarkan.

ABSTRACT

This research aims to understand more deeply the life of the Prophet Muhammad SAW through the lens
of Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri, highlighting Basyariah and Nabawiyah aspects. The Basyariah
dimension explores the role of the Prophet as a leader and social figure, while the Nabawiyah dimension
examines spiritual and revelation aspects. This study uses Islamic primary sources and hopes to provide
a holistic view and contribute significantly to the understanding of the Prophet Muhammad SAW,
inspiring individuals to live according to the values of justice and spirituality that he taught.

Pendahuluan

Buku “Ar-Rahiqul Makhtum” karya Syaikh Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri dari Al-
Jami’ah As-Salafiyah di India ini, merupakan salah satu karya yang paling luar biasa
hingga banyak menarik perhatian para ulama dan masyarakat, terutama di India dan
Timur Tengah karena karya beliau ini merupakan buku Sirah Nabawiyah yang
mendapatkan predikat buku sirah terbaik yang diselenggarakan oleh Rabithah Al-Alam
Al-lslami yang bertempat di Makkah. Karya ini telah menarik perhatian banyak
pembaca dan pengkaji sejak pertama kali diterbitkan. "Ar-Rahiqul Makhtum"
memberikan gambaran yang komprehensif dan mendalam tentang kehidupan Nabi
Muhammad SAW, menggambarkan perjalanan hidup beliau, ajaran-ajarannya, serta
pengaruhnya terhadap masyarakat pada masa itu dan hingga kini.

@ @ @ @ This is an open access article under the CC BY-NC-S.A license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Manlana Malik Ibrabin Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(12), 562-577 elSSN: 3024-8140

Buku ini ditulis dengan gaya bahasa yang jelas, ringkas, dan mudah dipahami,
sehingga dapat diakses oleh berbagai kalangan pembaca. Selain itu, karya ini
didasarkan pada sumber sumber yang kuat dan dapat dipercaya, termasuk hadis-hadis
yang sahih dan sejarah yang terpercaya. Penghargaan yang diterima oleh "Ar-Rahiqul
Makhtum" sebagai buku sirah terbaik menunjukkan kualitas dan kontribusi penting
dari karya Syaikh Shafiyurrahman AlMubarakfuri. Buku ini telah menjadi rujukan utama
bagi mereka yang ingin mempelajari kehidupan dan ajaran Nabi Muhammad SAW
secara komprehensif.

Dalam masyarakat Islam, buku ini telah menjadi sumber inspirasi dan panduan
spiritual yang berharga. la membantu memperdalam pemahaman tentang perjalanan
hidup Nabi Muhammad, teladan yang luar biasa, serta prinsip dan nilai yang dapat
diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. Melalui karya "Ar-Rahiqul Makhtum", Syaikh
Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri telah memberikan sumbangan yang berharga dalam
memperkuat pemahaman dan penghormatan terhadap Nabi Muhammad SAW serta
meningkatkan kecintaan dan penghayatan terhadap agama Islam. Buku ini tetap
menjadi referensi penting dalam mempelajari dan menghormati kehidupan Rasulullah
SAW.

Pembahasan pada buku “Ar-Rahiqul Makhtum” karya Syaikh Shafiyurrahman Al-
Mubarakfuri cukup luas serta mencakup semua aspek kehidupan Rasulullah SAW dan
disajikan secara sistematis. Peristiwa-peristiwa tersebut dikupas dengan cermat, hati-
hati, jeli dan jelas, tidak bertele-tele. Beberapa peristiwa yang memiliki keterkaitan
kemudian dikaitkan sedemikian rupa. Selain itu, hal yang sangat penting, yakni usaha
yang dilakukan penulis untuk menghindari perbedaan pendapat yang telah mewarnai
buku-buku sirah sebelumnya, meski demikian, perbedaan pendapat ini masih dapat
diterima, lantaran sebuah peristiwa yang terjadi terkadang diriwayatkan oleh beberapa
riwayat yang berbeda-beda, sehingga perbedaan pendapat pasti dapat terjadi. Namun
tak semua semua peristiwa yang memiliki pendapat yang berbeda itu menghasilkan
kesimpulan yang dapat diterima, karena mungkin penulis telah benar-benar yakin akan
benarnya informasi yang telah tertuang pada buku yang ditulisnya.

Hal lain yang juga menunjang kemapanan sistematika buku “Ar-Rahiqul Makhtum”
karya Syaikh Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri ini yakni, dimasukkannya banyak sub-sub
judul, sehingga para pengkaji buku “Ar-Rahiqul Makhtum” dapat lebih terbantu ketika
menelusuri setiap detail isinya. Untuk memastikan akurasi karya ini, penulis
membandingkan nama-nama orang, kabilah, suku, tempat atau istilah-istilah khusus
lainnya dengan karya-karya sirah yang lain khususnya Sirah An-Nabawiyah karya Ibnu
Hisyam, sehingga karya ini akurasinya lebih terjamin. Buku “Ar-Rahiqul Makhtum”
karya Syaikh Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri ini tidak ditulis dengan ketebalan yang
cukup tebal atau bertele-tele karena penulis menyadari bahwa penulisan yang terlalu
tebal dan bertele-tele dapat memancing kebosanan sehingga buku ini disajikan dengan
ketebalan yang sedang-sedang saja.

Dalam metodologi penulisan “Ar-Rahiqul Makhtum”, penulis melihat berbagai
referensi dan adanya perbedaan yang cukup signifikan dalam meruntutkan berbagai
peristiwva dan juga saat merinci bagian yang diuraikan. Maka dari itu, penulis
melakukan kajian yang sangat teliti, dengan menyebarkan perspektif ke setiap sudut

563



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(12), 562-577 elSSN: 3024-8140

pandang pembahasan kemudian mengimplementasikan berbagai pandangan tersebut
dengan implementasi yang pas. “Ar-Rahiqul Makhtum” karya Syaikh Shafiyurrahman
Al-Mubarakfuri dinilai perlu untuk dipelajari untuk penambahan wawasan terkait Sirah
Nabawiyah. Karena keunggulan yang terdapat pada buku sudah sangat mumpuni
serta terjamin kualitasnya. Baik dari segi metodologi penulisan, analisa terkait dengan
predaan riwayat, serta penyajian yang tidak terlalu tebal dan tidak bertele-tele
sehingga buku ini tidaklah membosankan. Adapun hal lain yang membuat studi
terhadap Sirah Nabawiyah karya Mubarakfuri ini dinilai penting itu ada beberapa
alasan. Pertama, buku ini menyediakan narasi yang autentik dan rinci dari tentang
kehidupan nabi Muhammad SAW, dari beliau lahir hingga beliau wafat. Kedua, karya
Mubarakfuri ini membuat pembaca bisa merasakan momen kehidupan Nabi
Muhammad Saw, karena kelengkapan dan kepadatannya. Ketiga, ketelitian dan
keakuratan tulisan dari sirah nabawiyah ini menghadirkan kepuasan dalam mempelajari
kisah Nabi Muhammad. Dari tiga alasan tersebut, penulis mencoba menghadirkan
kembali Dimensi Basyariyah dan Nabawiyah Sayyidina Muhammad dalam Prespektif
Syaikh Shafiyyurrahman Al-Mubarakfuri, untuk memudahkan dan memunculkan minat
terhadap karya beliau.

Pembahasan
Pengertian Basyariah Secara Umum

Kata Basyar merupakan kata terdiri dari huruf hijaiyah dalam bahsa Arab yakni &
yang makna asalnya adalah tampaknya suatu hal/sesuatu yang indah dan baik. Lafadz
“Basyar” juga dapat bermakna menguliti, membuat gembira, menampakkan sesuatu.
Menurut Al Raghib Al Ashfahani, kata bahwa kata“Basyar” dapat diartikn “al-jild”
yang berarti kulit. Manusia disebut basyar karena kulitnya terlihat jelas, hingga
sangatlah berbeda dengan binatang yang kulitnya tidak tampak karena tertutup oleh
bulu. Dengan demikian manusia yang sudah jelas diakui keberadaannya itulah yang
disebut basyar.

Dalam konteks Islam, konsep '"Basyariyah" tidak umum digunakan atau dikenal
sebagai istilah yang secara khusus terkait dengan ajaran atau keyakinan agama.
Namun, berdasarkan penjelasan tentang arti dasar kata "basyar" yang telah
disampaikan, kita dapat memahami bahwa manusia sebagai makhluk yang terlihat
secara nyata dan memiliki kulit yang tampak merupakan inti dari pemahaman "basyar".
Dalam perspektif agama Islam, manusia dianggap sebagai makhluk yang memiliki
keistimewaan dan tanggung jawab khusus. Allah SWT menciptakan manusia dari tanah
(tanah liat) dan memberikan ciri khas yang membedakan mereka dari makhluk lainnya.
Manusia memiliki akal, intelektualitas, dan potensi moral yang tinggi. Mereka juga
diberikan kebebasan berpikir, bertindak, serta memilih jalan hidup mereka sendiri.

Konsep "Basyariyah" dapat mencerminkan pentingnya manusia dalam agama Islam.
Dalam Islam, manusia dianggap sebagai khalifah di bumi, yaitu wakil Allah yang
bertanggung jawab untuk menjaga dan memelihara ciptaan-Nya. Mereka memiliki
kebebasan untuk menggunakan akal dan inisiatif mereka dalam menjalani hidup sesuai
dengan ajaran agama. Sebagai manusia, mereka juga memiliki kewajiban untuk
berbuat baik, berbuat adil, dan berhubungan dengan sesama makhluk dengan kasih

564



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(12), 562-577 elSSN: 3024-8140

sayang dan kebaikan. Dalam Islam, manusia juga dianggap sebagai makhluk yang
rentan dan memiliki keterbatasan. Meskipun memiliki potensi yang besar, manusia
tetap memiliki kelemahan dan kesalahan. Mereka dapat tergoda oleh hawa nafsu dan
melakukan perbuatan yang tidak sesuai dengan apa yang menjadi kehendak Allah SWT.
Oleh sebab itu, penting bagi manusia untuk mengenali kelemahan-kelemahan mereka
dan berusaha untuk terus memperbaiki diri melalui taat kepada Allah SWT serta
senantiasa mengikuti ajaran-Nya.

Selain itu, menurut ajaran Islam, manusia juga dipandang sebagai makhluk sosial.
Mereka diberi kemampuan untuk berinteraksi, bekerja sama, dan membentuk
masyarakat yang adil dan harmonis. Dalam konteks ini, manusia dituntut untuk
berbuat kebaikan kepada sesama, memelihara hubungan yang baik, dan menghormati
hak-hak orang lain. Konsep "Basyariyah" dapat mengingatkan manusia akan tanggung
jawab mereka dalam menjalani kehidupan seharihari sebagai individu yang tampak,
berinteraksi dengan lingkungan dan sesama manusia, meskipun konsep "Basyariyah"
tidak umum digunakan dalam konteks agama Islam sebagai istilah yang spesifik,
pemahaman tentang manusia sebagai makhluk yang tampak dan memiliki tanggung
jawab khusus dapat terkandung di dalamnya. Manusia dianggap sebagai makhluk yang
istimewa dengan akal, potensi moral, dan kebebasan untuk memilih jalan hidup
mereka. Dalam agama Islam, manusia memiliki peran sebagai khalifah di bumi dan
dituntut untuk menjalani kehidupan yang sesuai dengan ajaran agama, berbuat
kebaikan, dan hidup harmonis dalam masyarakat.

Bintu syathi berpendapat, bahwa basyar ialah manusia dewasa yang telah diakui
keberadaannya oleh manusia dewasa yang lain, namun kedewasaan yang dimaksud
merupakan kedewasaan dari segi jasmani/biologis dan bukanlah kedewasaan dari segi
rohani/psikologis. Penjelasan tersebut didasari oleh telaah ayat yang membahas
tentang basyar dalam redaksi dengan penggunaan kata mitslu. Sebagaimana yang
difirmankan Allah SWT, dalam al-Qur’an Surah Al-Kahf ayat 110 :

Sae (Janalh a4y 5 £l 1345 IS ab Sdal s 4 2 Wl I g sttt i U Tl )
110 18 /aeSl ¢ V) ¢ TasT &y 583y & )50 Y5 Allia

Terjemah : Katakanlah (Nabi Muhammad), “Sesungguhnya aku ini hanya seorang
manusia seperti kamu yang diwahyukan kepadaku bahwa Tuhan kamu adalah Tuhan
Yang Maha Esa.” Siapa yang mengharapkan pertemuan dengan Tuhannya hendaklah
melakukan amal saleh dan tidak menjadikan apa dan siapa pun sebagai sekutu dalam
beribadah kepada Tuhannya. (Al-Kahf/18:110).

Jika menilik kembali ayat tersebut, maka dapat dipahami bahwa pengertian basyar
pada ayat tersebut adalah kondisi manusia secara biologis dan tidak secara psikologis.
Pada ayat tersebut, nabi Muhammad SAW sendiri menjelaskan bahwa kapasitas beliau
sendiri secara biologis adalah seperti manusia biasa pada umumnya, yang berarti nabi
juga membutuhkan makan, minum, tidur, menikah dan lain sebagainya. Nabi juga
memiliki sifat emosional yang juga dimiliki oleh manusia yang lain pada umumnya.
Hanya saja, yang membuat beliau berbeda adalah karena beliau menerima wahyu yang
Allah SWT turunkan padanya agar kemudian diserukan kepada umatnya, sehingga

565



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(12), 562-577 elSSN: 3024-8140

umatnya dapat mengetahui bahwa Allah SWT adalah tuhan yang sebenarnya dan
hanya kepada-Nya lah manusia diperkenankan menyembah serta beribadah.

Dalam sebuah riwayat hadist juga disebutkan bahwa walaupun mungkin dalam hal
ibadah nabi Muhammad SAW dapat lebih baik daripada manusia pada umumnya, akan
tetapi beliau tetap tidak bisa terlepas pada hak-hak nya sebagai manusia biasa.
Sebagaimana riwayat yang artinya:

“Anas Bin Malik berkata: ada tiga orang yang mendatangi rumah-rumah istri Rasulullah
SAW, dan bertanya tentang ibadah nabi SAW. Dan setelah diberitakan kepada mereka,
mereka berkata, ibadah kita lakukan itu tidak ada apa-apanya jika dibandingkan dengan
ibadah yang dilakukan oleh Rasulullah SAW, padahal bukankah dosa beliau telah
diampuni dimasa yang lalu dan masa yang akan datang? Salah seorang dari mereka
berkata, Sungguh aku akan shalat malam selama-lamanya. Kemudian yang lain berkata,
kalau aku, maka sungguh aku akan berpuasa ad Dahar(setahun penuh) dan aku tidak
akan berbuka. Dan yang lain berkata, aku akan menjauhi wanita dan tidak akan menikah
selama-lamanya. Kemudian Rasulullah SAW datang dan menghampiri mereka seraya
berkata, kalian berkata begini dan begitu. Adapun aku demi Allah SWT, adalah orang
yang paling takut kepada Allah SWT di antara kalian, dan juga paling bertakwa. Aku
berpuasa dan juga berbuka, aku shalat dan juga tidur, serta menikahi wanita. Barang
siapa yang membenci sunnahku, maka bukanlah dari golonganku.”

Nabi Muhammad SAW merupakan seorang nabi dan rosul yang melekat dalam
dirinya sifat wajib kenabian, sifat jaiz berupa sifat kemanusiaan, dan tidak mungkin
sifat mustahil berada pada diri Nabi Muhammad SAW. Berbeda dengan sifat wajib yang
berjumlah empat, sifat jaiz yang dimiliki oleh rasul hanya ada satu saja, yakni A’radhul
Basyariyah. Artinya rasul memiliki sifat yang sama dengan manusia pada umumnya.
Sifat jaiz berupa a’radhul basyariyah adalah semua sifat kemanusiaan yang dimiliki oleh
rasul dan juga hal itu menjelaskan kedudukannya sebagai utusan Allah SWT, asalkan
sifat tersebut sama sekali tidak mengurangi derajatnya sebagai seorang rasul. Seperti
seperti tidur, minum, makan, haus, lapar, mencari nafkah, menikah, berumah tangga,
sakit dan seterusnya.

Dengan adanya sifat jaiz ini pada diri rasul, beliau tidak dapat terhindar dari
berbagai cobaan serta ujian yang Allah SWT berikan. Cobaan tersebut yakni seperti
rasa sabar, sedih, dan tabah. Sifat ini menunjukkan bahwa nabi Muhammad juga
merupakan seorang manusia seperti umatnya, namun beliau memiliki keistimewaan
sifat kenabian yang tidak dimiliki oleh siapa pun kecuali hanya ada pada dirinya. Seperti
firman Allah SWT yang termaktu dalam Al Qur’an Surah Al Kahfi ayat 109, diatas.

Sifat jaiz ini sebenarnya menunjukkan bahwa tabiat para rasul dapat dilakukan oleh
semua orang dikarenakan rasul juga sama manusia. Meskipun demikian, beberapa
orang salah memahami sifat ini. Karena mereka memiliki sifat yang sama, mereka
percaya bahwa dia bisa menjadi rasul Allah. Namun, dalam QS. Al-Ahzab ayat 40, Allah
SWT mengatakan bahwa Nabi Muhammad SAW adalah penutup dari semua Nabi dan
Rasul, yang berarti bahwa tidak akan ada lagi Nabi dan Rasul setelahnya. Jika
seseorang kemudian menyebut dirinya sebagai nabi, maka dia tidak mengimani firman
Allah SWT.

566



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(12), 562-577 elSSN: 3024-8140

Dimensi Basyariah Nabi Muhammad SAW Perspektif Syeikh Shafiyurrahman al
Mubarakfuri

Buku Shirah Nabawiyah karya Syeikh Shafiyurrahman al Mubarakfuri menjelaskan
sejarah kehidupan Nabi Muhammad SAW yang sarat akan hikmah. Nabi Muhammad
SAW sebagai nabi dan rosul juga tidak terlepas sebagai manusia pada umumnya.
Dimensi basyariah atau sisi kemanusiaan beliau dalam perspektif Syeikh
Shafiyurrahman al Mubarakfuri dapat digolongkan menjadi dua sifat.

Sifat Jaiz lltizamurrasul

lltizamurrasul adalah karakteristik yang diizinkan yang menggambarkan komitmen
yang tak tergoyahkan dari para rasul terhadap ajaran yang mereka sampaikan. Mereka
dengan gigih melaksanakan pekerjaan dan dakwah sesuai dengan petunjuk dan
perintah dari Allah SWT. Walaupun seringkali dihadapkan pada berbagai tantangan dan
rintangan, termasuk penolakan dari mereka yang tidak menyukai dakwahnya, para
rasul tidak pernah goyah. Mereka tetap teguh dalam komitmen dan prinsipnya untuk
memenuhi perintah Allah SWT. Ini merupakan atribut khas rasul yang tidak akan
ditemukan pada orang lain.

Dalam buku Shirah Nabawiyah karya Syeikh Shafiyurrahman al Mubarakfuri sifat
basyariah iltizamurrasul ini terkandung dalam kisah kehidupan nabi dalam berdakwah
dan menjadi pemimpin umat Islam. Selain itu sifat basyariah ini juga terlihat dalam
situasi perang yang dipimpin langsung oleh Nabi Muhammad SAW seperti perang
Badar, perang Uhud, dan perang Fijar. Begitu pula saat nabi diperlakukan tidak baik
saat dakwah ke Thaif dan Ketika umat muslim diboikot.

Sifat Jaiz Ishmaturrasul

Ishmaturrasul mengacu pada konsep bahwa setiap rasul adalah ma’shum, yang
berarti mereka terbebas dari segala jenis dosa dan kesalahan, terutama dalam
memahami dan mengamalkan ajaran agama. Para rasul ini selalu patuh dan setia dalam
menyampaikan wahyu dari Allah SWT. Dengan demikian, rasul dianggap sebagai
makhluk yang sangat terhormat yang tidak pernah melakukan kesalahan atau dosa.
Mereka juga selalu siap dan mampu menghadapi segala rintangan atau tantangan
dalam menjalankan misi yang telah Allah SWT berikan kepada mereka.

Dalam buku Shirah Nabawiyah karya Syeikh Shafiyurrahman al Mubarakfuri sifat
basyariah iltizamurrasul ini terkandung dalam kisah kehidupan nabi dikehidupan sehari-
hari yang sama dengan manusia pada umumnya. Dimensi basyariah ini seperti yang
disebutkan dalam buku ini ketika beliau menikah dengan Khadijah, adab-adab beliau
dalam keseharian, termasuk kesedihan beliau saat wafatnya Khadijah dan Abu Thalib
yang disebut amul huzni. Selain itu dijelaskan dalam buku tersebut bahwa beliau pun
pernah mengalami serangan sihir yang menyebabkan beliau sakit. Dan beliau juga
merasakan sakit sebelum wafatnya sebagai bentuk ciri sifat basyariah yang melekat
dalam dirinya.

567



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(12), 562-577 elSSN: 3024-8140

Dalam buku tersebut, dijelaskan bahwa sifat "basyariyah" Nabi Muhammad SAW
tercermin dalam berbagai aspek kehidupannya. Salah satunya adalah ketika beliau
menikah dengan Khadijah, di mana beliau menjalani kehidupan perkawinan seperti
manusia pada umumnya. Buku tersebut juga menggambarkan adab-adab beliau dalam
kehidupan sehari-hari, seperti cara beliau berinteraksi dengan keluarga, sahabat, dan
masyarakat sekitar.

Selain itu, buku tersebut juga mencatat momen kesedihan Nabi Muhammad SAW
saat wafatnya Khadijah dan Abu Thalib. Kedua kejadian tersebut disebut sebagai
"amul huzni" atau saat-saat duka yang sangat berat bagi beliau. Ini menunjukkan
bahwa Nabi Muhammad SAW, sebagai manusia, juga merasakan kehilangan dan
kesedihan yang menyertainya dalam kehidupan sehari-hari. Buku "Shirah Nabawiyah"
juga mengisahkan bahwa Nabi Muhammad SAW pernah mengalami serangan sihir
yang menyebabkan beliau mengalami sakit. Hal ini menunjukkan bahwa beliau,
meskipun sebagai Rasul, tidak kebal terhadap pengaruh negatif dan kesulitan yang
bisa dialami oleh manusia pada umumnya. Kejadian ini menunjukkan sifat "basyariyah"
Nabi Muhammad SAW yang rentan terhadap pengaruh-pengaruh eksternal dan
tantangan dalam kehidupan. selain itu, buku tersebut juga mencatat bahwa Nabi
Muhammad SAW merasakan sakit sebelum wafatnya. Ini menunjukkan bahwa beliau
mengalami penderitaan fisik sebagai bagian dari kodrat manusia dan sebagai tanda-
tanda akhir kehidupan seorang manusia. Meskipun beliau memiliki kedudukan yang
tinggi sebagai Nabi dan Rasul Allah, beliau tetap mengalami proses kematian yang
merupakan pengalaman yang umum bagi semua manusia. Dalam konteks ini,
penggambaran sifat "basyariyah" Nabi Muhammad SAW dalam buku tersebut
menggarisbawahi bahwa beliau adalah seorang manusia yang memiliki dimensi
kehidupan manusia yang sama dengan orang-orang pada umumnya. Meskipun beliau
diutus sebagai pembawa wahyu dan memiliki misi ilahi yang agung, beliau tetap
mengalami berbagai aspek kemanusiaan, termasuk cobaan, kesedihan, sakit, dan akhir
kehidupan.

Pemahaman tentang sifat "basyariyah" Nabi Muhammad SAW memberikan
pengajaran kepada umat Muslim bahwa meskipun beliau adalah teladan yang mulia,
kita sebagai umat manusia juga memiliki kesamaan dan keterkaitan dengan beliau. Hal
ini menunjukkan bahwa meskipun beliau adalah Nabi yang terpilih, beliau tetap
menjadi teladan bagi umat manusia dalam menjalani kehidupan dengan segala
kelemahan, penderitaan, dan tantangan yang mungkin dihadapi. Dengan demikian,
melalui buku "Shirah Nabawiyah" karya Syeikh Shafiyurrahman al Mubarakfuri, sifat
"basyariyah" Nabi Muhammad SAW tergambar dengan baik melalui kisah-kisah dan
pengalaman-pengalaman dalam kehidupan sehari-hari beliau. Ini mengingatkan umat
Muslim akan kesamaan dan keterkaitan mereka dengan Nabi Muhammad SAW
sebagai manusia, serta pentingnya menjadikan beliau sebagai teladan untuk menjalani
hidup yang penuh ujian juga tantangan.

Pengertian Nubuwah Secara Umum

Nubuwah, dalam konteks agama Islam, merujuk pada konsep kenabian atau
keutamaan menjadi nabi. Pengertian terkait Nubuwah mencakup aspek penting dalam
kepercayaan Islam yang melibatkan para nabi sebagai penghubung antara Allah SWT

568



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(12), 562-577 elSSN: 3024-8140

dan umat manusia. Dalam sejarah agama Islam, Nubuwah memiliki peran sentral dalam
menyampaikan wahyu dan petunjuk ilahi kepada umat manusia. Pengertian Nubuwah
secara etimologis berasal dari kata "Nabi" yang berarti "orang yang diberi kabar" atau
"orang yang diberi wahyu". Seorang nabi merupakan pilihan khusus dari Allah SWT
yang bertugas untuk mengantarkan wahyu ilahi kepada umat manusia, memberikan
pedoman hidup, dan menyebarkan ajaran agama yang benar. Nubuwah juga
mencakup keyakinan bahwa para nabi memiliki sifat-sifat istimewa, seperti kejujuran,
kebenaran, dan kepemimpinan moral yang luar biasa.

Konsep Nubuwah dalam Islam berpusat pada keyakinan bahwa Allah SWT secara
aktif berkomunikasi dengan umat manusia melalui para nabi-Nya. Para nabi dipilih
untuk menjadi penghubung antara Allah dan umat manusia, memandu mereka dalam
menjalani kehidupan yang benar dan bermakna. Mereka menerima wahyu langsung
dari Allah SWT, baik berupa perkataan, wahyu tertulis, atau inspirasi ilahi. Pentingnya
Nubuwah dalam Islam dapat dipahami melalui ajaran islam yang disampaikan oleh para
nabi. Wahyu yang diterima oleh para nabi merupakan sumber utama hukum juga
menjadi panduan hidup bagi semua manusia. Wahyu ini mencakup ajaran moral, etika,
hukum, serta petunjuk untuk beribadah kepada Allah dengan cara yang benar. Melalui
Nubuwah, Allah memberikan petunjuk yang jelas dan pasti bagi umat manusia dalam
menghadapi tantangan hidup dan mencapai tujuan spiritual.

Selain itu, Nubuwah juga mengandung konsep kenabian sebagai bukti otoritas dan
legitimasi ajaran agama. Para nabi adalah bukti nyata dari kekuasaan dan
kebijaksanaan Allah SWT. Mereka diberi mukjizat sebagai tanda kebenaran dan
keistimewaan posisi mereka sebagai utusan Allah. Mukjizat-mukjizat ini meliputi
keajaiban-keajaiban seperti mampu menyembuhkan penyakit, membelah lautan, dan
membangkitkan orang mati. Melalui mukjizat-mukjizat ini, para nabi memperkuat
kepercayaan umat manusia terhadap ajaran yang mereka sampaikan.

Nubuwah juga mencakup konsep ketokohan dan kepemimpinan moral. Para nabi
bukan hanya utusan Allah, tetapi juga teladan yang harus diikuti oleh umat manusia.
Mereka menunjukkan keteladanan dalam akhlak, kejujuran, kesabaran, keadilan, dan
kasih sayang. Dalam kehidupan mereka, para nabi menghadapi berbagai ujian dan
tantangan, namun tetap teguh dalam mempertahankan kebenaran dan keadilan.
Keutamaan moral dan kepemimpinan yang mereka tunjukkan membawa inspirasi dan
motivasi bagi umat manusia agar mengikuti jejak mereka dan menempuh hidup yang
bermakna.

Pengertian Nubuwah juga melibatkan keyakinan akan adanya rangkaian kenabian
yang berlanjut dari masa ke masa. Dalam Islam, ada keyakinan bahwa Allah SWT
mengutus banyak nabi sepanjang sejarah manusia, termasuk Adam, Nuh, Ibrahim,
Musa, Isa, dan Muhammad sebagai nabi terakhir. Setiap nabi memiliki peran dan tujuan
yang berbeda, yang menyesuaikan dengan kondisi dan urgensi umat manusia pada
zamannya. Namun, meskipun berbeda dalam misi dan wahyu yang diterima, mereka
semua mengajarkan tawhid (keyakinan akan keesaan Allah) dan memperjuangkan
keadilan dan kesejahteraan umat manusia.

569



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(12), 562-577 elSSN: 3024-8140

Dalam Islam, Nubuwah menjadi salah satu pilar utama yang menunjukkan jalinan
yang rapat antara Allah SWT dan umat manusia. Melalui Nubuwah, Allah
menyampaikan wahyu-Nya kepada umat manusia untuk memberikan petunjuk dan
bimbingan dalam menempuh hidup dengan benar. Para nabi, sebagai perantara
wahyu, memiliki peran kunci dalam menyebarkan ajaran agama, memperkuat
keimanan umat, dan membangun masyarakat yang adil dan bermoral. Dalam
pengertian yang lebih luas, Nubuwah juga mencerminkan keberlanjutan pesan-pesan
agama sepanjang sejarah manusia. Konsep ini menunjukkan bahwa Allah SWT terus
berkomunikasi dengan umat manusia melalui para nabi-Nya, meskipun nabi terakhir,
Muhammad, dianggap sebagai penutup kenabian. Dengan demikian, Nubuwah
menjadi landasan penting dalam memahami agama Islam dan mengikuti ajaran-
ajarannya.

Secara keseluruhan, Nubuwah merujuk pada konsep kenabian dalam agama Islam.
Pengertian terkait Nubuwah mencakup peran penting para nabi sebagai perantara
wahyu Allah SWT kepada umat manusia. Melalui Nubuwah, Allah memberikan
petunjuk hidup, wahyu ilahi, dan ajaran moral yang menjadi landasan dalam menijalani
kehidupan yang bermakna. Para nabi, dengan kepemimpinan moral, keteladanan, dan
mukjizat yang mereka tunjukkan, menjadi teladan bagi umat manusia dalam mengikuti
ajaran agama dan mencapai tujuan spiritual. Dengan adanya Nubuwah, umat manusia
dapat memperoleh petunjuk dan bimbingan yang jelas dari Allah SWT, serta
memperkuat keyakinan akan keesaan-Nya.

Tanda kenabian atau Nubuwwabh, dalam kitab klasik, adalah kekhususan yang cuma
dimiliki oleh seorang utusan Tuhan, Salah satu karakteristik khusus pada seorang nabi
adalah kebenaran dalam setiap ucapannya; mereka tidak pernah berdusta. Ketika
seorang nabi memberitakan tentang suatu peristiwa yang akan datang, maka apa yang
dikatakannya pasti terjadi, sebab informasi tersebut diterima langsung dari Allah
(khabar ilahiyyah). Nabi Muhammad merupakan sesorang dari sekian nabi yang
memiliki tanda kenabian tersebut. Salah satu bukti kebenaran kenabian beliau adalah
ketika bangsa Persia berhasil mengalahkan bangsa Romawi, dan para musyrikin
Makkah merasa gembira karena keduanya menyembah benda mati, sehingga mereka
merasa bahwa kebenaran ada pada pihak mereka. Sementara itu, kaum Muslim saat itu
merasa sedih karena bangsa Romawi merupakan negeri ahli kitab.

Setelah itu, ancaman dari kaum musyrikin terhadap kaum Muslim bahwa mereka
akan mengalami nasib yang sama sebagaimana yang dialami oleh bangsa Romawi.
Mengetahui ancaman tersebut, sahabat Abu Bakar segera melaporkannya kepada Nabi
Muhammad. Dalam keadaan tenang, Nabi Muhammad kemudian menyampaikan
bahwa bangsa Persia akan kembali takluk oleh bangsa Romawi. Menggunakan logika
rasional, sangatlah tidak mungkin bahwa apa yang diucapkan oleh Nabi Muhammad
akan terjadi, karena pada saat itu, bangsa Persia sedang berada di puncak
kekuasaannya, sedangkan bangsa Romawi tampaknya tidak memiliki kekuatan yang
cukup untuk mengalahkannya. Namun, kenyataannya, kurang dari sepuluh tahun
setelah pernyataan tersebut, ramalan Nabi Muhammad terbukti benar. Bangsa
Romawi berhasil menaklukan bangsa Persia. Adapun detik awal dari kekalahan yang
dialami bangsa Persia itu terjadi pada saat perang badar perang Badar.

570



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(12), 562-577 elSSN: 3024-8140

Perlu dicatat bahwa apa yang diucapkan oleh Nabi Muhammad bukanlah sekadar
rmalan atau prediksi sembarangan, tetapi merupakan suatu tanda bukti kebenaran
kenabian beliau. Nubuwwah yang nabi sampaikan tidak lekang dengan masa .
Sebagian nubuwwah terjadi selama kehidupan beliau, seperti peristiwa yang telah
disebutkan sebelumnya. Namun, terjadinya nubuwwah setelah wafatnya beliau,
seperti munculnya nabi-nabi palsu. Beberapa kejadian yang menunjukkan kebenaran
kenabian Nabi Muhammad mencakup pembantaian Karbala, keberhasilan pasukan
muslim menggulingkan bangsa Romawi dan Persia oleh umat Muslim, serta
nubuwwah-nubuwwah yang belum terjadi dan dikaitkan dengan datangnya hari akhir,
seperti kemunculan Ya'juj Ma'juj serta lepasnya Dajjal dari kurungannya. Ini merupakan
bukti-bukti yang menegaskan kebenaran kenabian Nabi Muhammad dan keotentikan
wahyu yang beliau terima dari Tuhan.

Nubuwwah, atau kenabian, merupakan aspek yang sangat penting dalam agama.
Konsep ini mengacu pada jabatan istimewa yang diberikan oleh Allah kepada manusia
pilihan-Nya. Para nabi memiliki tanggung jawab untuk menjalankan syariat yang telah
diterima dan mengamalkannya dalam kehidupan sehari-hari. Dalam Islam, Nubuwwah
diidentifikasi sebagai salah satu sifat yang melekat pada para nabi. Namun, perlu
dicatat bahwa tidak setiap nabi juga berfungsi sebagai rasul. Sebaliknya, setiap rasul
pasti memiliki sifat kenabian.Nabi Muhammad SAW diakui sebagai khataman nabiyyin,
yaitu nabi terakhir bagi umat Islam. Setelah wafatnya Nabi Muhammad, tidak akan ada
lagi nabi yang diutus oleh Allah. Hal ini ditegaskan dalam Surah Al-Ahzab ayat 40, di
mana Allah berfirman::

PP P SR T P 32 oy 4 g T bt e v vw T TS ma s sy s
flade 200 dSalll OS5 Cpall A alll Jsn)y oS5 28165 (2 220 Ul Maas (K4 ]
Terjemah : Muhammad itu bukanlah bapak dari seseorang di antara kamu, melainkan

dia adalah utusan Allah dan penutup para nabi. Allah Maha Mengetahui segala sesuatu.
(AlAhzab/33:40)

Dengan demikian, Nabi Muhammad SAW diakui sebagai nabi penutup yang telah
diutus, dan sejak wafatnya, wahyu kenabian telah berakhir. Ini berarti tidak ada lagi
wahyu yang akan diturunkan setelah beliau.

Potret Dimensi Nabawiyah Nabi Muhammad dalam Perspektif Syaikh Shafiyurrahman
Al Mubarakfuri

Syaikh Shafiyyurrahman Al-Mubarakfuri, dalam bukunya yang berjudul "Kitab
arRahiq al-Makhtum", yang ditulis oleh Syekh Hafidh Hasan Al-Mas'udi, menyajikan
sebuah rangkuman terkait kajian yang sangat bermanfaat bagi umat Muslim. Kitab
tersebut menjadi salah satu rujukan penting dalam pengkajian, pembuatan, dan
pembenahan tata kerama yang mulia, selain Al-Qur'an dan hadits Nabi Muhammad
SAW. Karya-karya ulama Muslim merupakan sumber yang sering dijadikan rujukan.
Para ulama dalam karya mereka mengutip nash-nash yang terdapat dalam Al-Qur’an
dan hadits Nabi Muhammad SAW. Dalam konteks ini, kita dapat melihat bahwa dalam
buku “ar-Rahiq al-Makhtum” karya Shafiyyurrahman Al-Mubarakfuri, terdapat sejarah
dan biografi kehidupan Rasulullah SAW yang sangat berharga. Buku ini memiliki
keistimewaan dalam mengungkap sejarah dan menggunakan metodologi yang baik.
Selain itu, buku ini telah mendapatkan sertifikasi Internasional sebagai buku Sirah Nabi

o571



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(12), 562-577 elSSN: 3024-8140

terbaik di dunia. Dalam “Sirah Nabawiyah” tersebut, terdapat makna yang mendalam
tentang pendidikan akhlak yang sangat penting.

Salah satu ajaran yang terdapat dalam pemikiran Syaikh Shafiyyurrahman Al-
Mubarakfuri, seperti yang terdapat dalam bukunya "Sirah Nabawiyah", adalah
pentingnya memperkuat hubungan antara Muslim dan menjunjung tinggi martabat
mereka. Selain itu, juga diajarkan untuk memiliki sikap penyantun, sabar dalam
menghadapi musibah, pemaaf meskipun memiliki kemampuan untuk membalas,
dermawan, memiliki keberanian, dan banyak lagi.

Buku "Sirah Nabawiyah" karya Shafiyyurrahman Al-Mubarakfuri dapat dijadikan
sebagai rujukan dan pedoman bagi umat Muslim dalam pembelajaran, pembentukan,
dan pembinaan akhlak yang mulia. Ketika melihat kondisi dunia saat ini, tampaknya
akhlak telah terpinggirkan. Manusia sering kali tidak menghargai nilai-nilai
kemanusiaan yang telah Islam bangun melalui konsep yang diajarkan oleh Nabi
Muhammad SAW. Beberapa pakar pendidikan dunia bahkan melupakan pentingnya
kajian akhlak Islam, bahkan ada yang merasa enggan terhadapnya. Padahal, akhlak
Islam seharusnya menjadi dasar bagi setiap karakter individu Muslim.

Pandangan anak dan contoh yang baik dimata anak-anak yang melihat orang tuanya
berbohong, tidak mungkin akan belajar kejujuran. Anak yang mendengar dari orang
tuanya kata-kata kotor dan celaan, tidak mungkin dapat belajar berbicara yang baik.
tidak mungkin anak belajar menahan emosi jika ia melihat orang tuanya selalu marah-
marah dan emosional. Anak akan tumbuh dengan terdidik dalam akhlak terpuiji, jika ia
mendapatkan teladan dari orang tuanya. Orang tua tidak cukup memberi teladan yang
baik kepada anak tetapi mereka berkewajiban membuat anak terikat dengan pemilik
teladan yang baik yaitu Rasulullah Saw dengan mengajarkan anak tentang kisah
peperangan beliau, akhlaknya yang mulia.

Menurut Syaikh Shafiyyurrahman Al-Mubarakfuri, kitab "Ar-Rahiq Al-Makhtum"
menggambarkan betapa pentingnya pendidikan akhlak dalam kehidupan seorang
Muslim, sebagaimana terlihat dalam dimensi kehidupan Nabawiyah Sayyidina
Muhammad. Kitab ini memberikan pemahamantentang bagaimana Rasulullah SAW
menjalankan dan mengajarkan nilai-nilai akhlak yang mulia kepada umatnya. Melalui
kitab ini, dapat dipahami dan diaplikasikan ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari,
baik dalam hubungan dengan Allah, sesama manusia, maupun lingkungan sekitar.

Dalam buku "Sirah Nabawiyah" karya Syaikh Shafiyyurrahman Al-Mubarakfuri,
terdapat tiga jenis nilai pendidikan akhlak yang mencakup hubungan dengan Allah.
Pertama, nilai pendidikan akhlak terhadap Allah termasuk keimanan kepada Allah dan
sikap ikhlas terhadap ketentuan-Nya., Kedua, nilai pendidikan akhlak terhadap sesama
manusia melibatkan aspek keadilan dalam segala urusan tanpa memandang suku dan
agama. Selain itu, terdapat nilai kesabaran dalam berjuang di jalan Allah,
kedermawanan dalam keadaan memiliki atau tidak memiliki, serta sikap pemaaf
terhadap kesalahan orang lain dan ketiadaan dendam. Ketiga, nilai pendidikan akhlak
terhadap lingkungan mencakup upaya menjaga kelestarian alam. Hal ini meliputi
larangan untuk merusak tanaman dan keturunannya serta penebangan pohon-pohon,
kecuali jika sangat diperlukan dan tidak ada pilihan lain yang tersedia.

572



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(12), 562-577 elSSN: 3024-8140

Korelasi Antara Dimensi Basyariyah Dan Nubuwah Dalam Pandangan Syaikh
Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri

Dimensi Basyariyah adalah aspek kehidupan alami dan hubungan sosial yang dimiliki
oleh seorang individu. Menurut pandangan Syaikh Shafiyurrahman, basyariyah
mempunyai lingkup sebagai pemimpin politik, di mana seseorang memiliki tanggung
jawab untuk memimpin masyarakat, mengatur urusan publik, dan menjaga keadilan
dan kebijakan yang baik. Sebagai pemimpin politik, individu diharapkan memiliki
integritas, keadilan, dan kebijaksanaan dalam mengambil keputusan dan bertindak.

Dimensi Basyariyah juga memiliki peran sebagai hakim, yaitu ketika seseorang
memiliki tanggung jawab memutuskan perkara hukum dan menegakkan keadilan.
Seorang hakim dituntut berpengetahuan luas tentang hukum, keadilan, dan etika
untuk memberikan keputusan yang bijak. Basyariyah juga terlibat dalam peran sebagai
suami atau istri, Selain itu, Basyariyah juga berperan sebagai tanggung jawab orang tua
dalam mendidik dan membimbing anak untuk tumbuh menjadi individu yang baik.
Dimensi Basyariyah juga menciptakan makna teman dan anggota masyarakat. Sebagai
teman, seorang individu diperlukan untuk menjaga hubungan sosial yang baik, saling
menolong, dan mendukung satu sama lain. Sebagai anggota masyarakat, individu
memiliki tanggung jawab untuk berpartisipasi dalam kegiatan sosial, membangun
hubungan harmonis, dan berkontribusi dalam masyarakat.

Kehidupan keluarga juga merupakan bagian penting dari dimensi Basyariyah.
Sebagai suami atau istri, seorang insan memiliki tanggung jawab untuk membangun
hubungan yang harmonis, saling mendukung, dan saling menghormati dalam
pernikahan. Hal ini melibatkan komunikasi yang baik, pengasuhan anak yang
bertanggung jawab, ketika menciptakan lingkungan keluarga. Keluarga adalah aspek
kecil yang terpenting dalam pembentukan masyarakat. Pembentukan keluarga yang
baik berhubungan langsung dengan ketenteraman dalam masyarakat, oleh karena itu,
dimensi basyariyah juga mencakup aspek tentang masyarakat.

Interaksi dalam masyarakat dengan ruang lingkup yang lebih luas, memiliki tanggung
jawab untuk meneladani sifat Basyariyah Nabi Muhammad. Penerapannya bisa
dilakukan melalui kegiatan sukarela, partisipasi dalam kegiatan sosial, dan menjunjung
tinggi nilai-nilai keadilan, persamaan, dan perdamaian. Syaikh Shafiyurrahman Al-
Mubarakfuri memiliki pandangan, berjalannya dimensi Basyariyah adalah bagian
integral dari kehidupan yang seimbang. Upaya yang bisa dilakukan untuk
memaksimalkannya adalah dengan membangun kesadaran tanggung jawab sosial
serta politik, dan bisa mengutamakan kepentingan umum di atas kepentingan pribadi..

Dimensi al-Basyariyah (kemanusiaan) merupakan konsep penting dalam Islam karena
mengupayakan peran dalam tanggung jawab sosial secara adil, dan bijaksana.
Rasulullah SAW sendiri, seperti yang telah dikisahkan oleh Syaikh Shafiyyurrahman Al-
Mubarakfuri menjadi teladan dalam pengamalan dimensi al-Basyariyah melalui akhlak
mulia, berlaku adil, dan kepemimpinannya. Pengamalan Basyariyah dari teladan Nabi
Muhammad juga membawa dampak positif, seperti membentuk lingkungan yang lebih
harmonis, aman, dan sejahtera, dan peningkatan kualitas hidup.

573



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(12), 562-577 elSSN: 3024-8140

Selain itu, mengikuti teladan Nabi Muhammad dalam dimensi Basyariyah juga
mampu memberikan kepuasan batin bagi individu itu sendiri. Seseorang yang
mengamalkan nilai-nilai Basyariyah, bisa memunculkan kedamaian dalam hati, dan
kepuasan ketika berinteraksi dengan orang lain. Peneladanan terhadap dimensi
Basyariyah Nabi Muhammad diharapkan mampu membuat manusia menjadi lebih baik.

Buku "Ar-Rahiqul Makhtum" karya Syaikh Shafiyurrahman Al Mubarakfuri
merupakan salah satu buku sirah terbaik yang menggambarkan dimensi Basyariyah.
Melalui karya ini, pembaca dapat memahami pentingnya menjalankan peran dan
tanggung jawab di dunia ini dengan integritas, keadilan, dan kebijaksanaan.
Menjalankan dimensi Basyariyah dengan baik merupakan bagian penting dari
peneladanan terhadap Nabi Muhammad.

Dimensi Nubuwah adalah acuan kenabian dan spiritualitas. Syaikh Shafiyurrahman
Al-Mubarakfuri memandang dimensi ini meliputi peran Nabi Muhammad SAW sebagai
utusan Allah yang menerima wahyu dan ajaran-ajaran llahi. Beberapa poin penting
terkait dimensi Nubuwah adalah sebagai berikut.

1. Nabi Muhammad SAW dipandang sebagai utusan Allah yang bertugas
menyampaikan wahyu dan ajaran-ajaran llahi kepada umat manusia.

2. Wahyu yang diterima Nabi Muhammad SAW merupakan komunikasi langsung dari
Allah berupa petunjuk, ajaran, dan perintah yang menjadi sumber ajaran Islam.

3. Dimensi ini mencerminkan kedekatan hubungan Nabi Muhammad SAW dengan
Allah.

Melalui dimensi Nubuwah umat manusia ditunjukkan bahwa Nabi Muhammad
adalah teladan spiritual. Nabi Muhammad mampu mempraktikkan ajaran-ajaran Islam
secara sempurna dan menunjukkan ketakwaan, kesabaran, kejujuran, dan kebaikan
dalam hubungannya dengan Allah dan sesama manusia. Teladan spiritual beliau
menjadi inspirasi bagi umat Islam untuk mengikuti jejaknya dalam mencapai kedekatan
dengan Allah. Dimensi Nubuwah juga melibatkan keyakinan akan kehidupan akhirat.
Nabi Muhammad membawa ajaran tentang kehidupan setelah mati, pembalasan amal
perbuatan, dan persiapan untuk menghadapinya. Oleh sebab itu penekanan fokus
kepada kehidupan spiritual dan persiapan untuk akhirat adalah bagian integral dari
ajaran Nabi Muhammad. Sedangkan Syaikh Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri,
mengartikan dimensi Nubuwah sebagai keilahian, wahyu, dan spiritualitas kehidupan
Nabi Muhammad.

Syaikh Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri, menjelaskan terkait korelasi yang erat antara
dimensi Basyariah dan Nubuwah dalam kehidupan Nabi Muhammad SAW. Dimensi
Basyariah merupakan persepsi kehidupan dunia nyata dan hubungan sosial Nabi
Muhammad, sementara dimensi Nubuwah adalah segi spiritual dan keilahian sebagai
utusan Allah. Syaikh Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri menekankan bahwa kedua
dimensi ini saling melengkapi dan tidak dapat dipisahkan satu sama lain. Nabi
Muhammad SAW adalah seorang pemimpin politik, hakim, suami, ayah, dan teman
bagi umatnya. Nabi Muhammad dengan sukses menunjukkan teladan yang adil,

o574



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(12), 562-577 elSSN: 3024-8140

bijaksana, dan tegas. Keputusan dan tindakan beliau didasarkan pada prinsip-prinsip
dari asimilasi dimensi Basyariah dan dimensi Nubuwah.

Namun, dalam menjalankan tugas-tugasnya sebagai utusan Tuhan, Nabi Muhammad
SAW selalu berpegang pada wahyu dan petunjuk Allah yang diterimanya sebagai
utusan-Nya. Dimensi Nubuwah memainkan peran memberikan arahan dan petunjuk
kepada Nabi Muhammad dalam mengambil keputusan dan bertindak. Wahyu Allah
memperkuat dimensi Basyariah dengan memberikan landasan spiritual dan bimbingan
dalam menjalankan tugas-tugasnya secara benar dan adil.

Kesimpulan

Pengertian Basyariyah secara umum: Basyariyah secara umum mengacu pada sifat-
sifat manusiawi yang melekat pada individu. Hal ini mencakup berbagai aspek
kelemahan fisik, emosi, dan keterbatasan yang ada pada manusia dalam posisi serta
kapasitasnya terhadap kehidupan. Dari perspektif keagamaan, basyariyah mengacu
pada sifat-sifat manusiawi yang ada pada nabi Muhammad SAW, yang menunjukkan
bahwa beliau adalah seorang manusia yang memiliki sifat-sifat yang umumnya dimiliki
oleh manusia pada umumnya.

Menurut pandangan Syaikh Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri, terdapat beberapa
dimensi basyariyah yang melekat pada Nabi Muhammad SAW. Dimensi tersebut
meliputi: a). Kelemahan fisik: Nabi Muhammad SAW juga mengalami kelemahan fisik
seperti lapar, haus, lelah, dan rasa sakit seperti halnya manusia lainnya. Beliau juga
memiliki kebutuhan fisik yang harus dipenuhi. b). Emosi manusiawi: Nabi Muhammad
SAW mengalami berbagai emosi manusiawi seperti kesedihan, kegembiraan,
kecemasan, dan rasa kasih sayang. Beliau merasakan emosi dengan intensitas yang
sama seperti manusia lainnya, tetapi kemampuan beliau dalam mengendalikan emosi
dan mengarahkannya ke jalan yang benar adalah salah satu ciri keutamaan beliau.
Meskipun memiliki dimensi basyariyah ini, Nabi Muhammad SAW tetap
mempertahankan keutamaan dan kesempurnaan dalam melaksanakan tugas
kenabian.

Pengertian Nubuwah secara umum: Nubuwah secara umum mengacu pada
kenabian atau keadaan menjadi nabi. Ini adalah gelar yang diberikan kepada individu
yang dipilih oleh Allah untuk menyampaikan wahyu-Nya kepada umat manusia. Nabi
adalah orang yang memiliki hubungan khusus dengan Allah dan memiliki tanggung
jawab untuk memberikan petunjuk dan mengajarkan ajaran-Nya kepada umat manusia.

Syaikh Shafiyurrahman AlMubarakfuri, mendefinisikan dimensi nubuwah yang ada
pada Nabi Muhammad SAW itu mengacu pada berbagai aspek yang menegaskan
keaslian kenabiannya. Dimensi tersebut meliputi: a). Nabi Muhammad SAW menerima
wahyu langsung dari Allah SWT. Beliau adalah saluran wahyu yang Allah pilih untuk
menyampaikan pesan-pesan-Nya kepada umat manusia. b). Nabi Muhammad SAW
memiliki kemampuan dalam memahami dan menyampaikan wahyu kepada umat
manusia secara jelas dan tepat. Beliau juga mampu menyampaikan pesan-pesan ilahi
dengan bahasa yang mudah dimengerti oleh umatnya. c). Nabi Muhammad SAW juga
diberikan mukjizat-mukjizat sebagai bukti keaslian kenabiannya. Mukjizat-mukjizat

575



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(12), 562-577 elSSN: 3024-8140

tersebut meliputi berbagai kejadian luar biasa yang terjadi pada masa kenabian beliau,
seperti pembelahan bulan, air yang mengalir dari jari beliau, dan banyak lagi. d).
Keutamaan moral dan etika: Nabi Muhammad SAW memiliki keutamaan moral dan
etika yang sangat tinggi. Beliau adalah teladan sempurna dalam menjalani kehidupan
yang benar, adil, dan bermartabat. Sikap dan perilaku beliau mencerminkan
kesempurnaan sebagai seorang nabi.

Menurut Syaikh Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri, terdapat korelasi yang erat antara
dimensi basyariyah dan nubuwah dalam diri Nabi Muhammad SAW. Meskipun memiliki
sifat-sifat manusiawi dalam dimensi basyariyah, hal ini tidak mengurangi kedudukan
dan keutamaan beliau sebagai nabi dalam dimensi nubuwah. Sebaliknya, sifat-sifat
manusiawi yang dimiliki oleh beliau memperkuat bukti keaslian kenabiannya.

Dimensi basyariyah pada Nabi Muhammad SAW menunjukkan bahwa beliau adalah
manusia yang nyata, dengan kelemahan fisik dan emosi yang manusiawi. Hal ini
penting untuk menghubungkan beliau dengan umat manusia secara lebih dekat dan
memungkinkan umat manusia untuk mengambil teladan dari kehidupan beliau. Nabi
Muhammad SAW mengalami hal-hal yang serupa dengan yang dialami oleh umat
manusia, sehingga beliau dapat memahami dan merasakan perjuangan dan tantangan
yang dihadapi oleh umatnya.

Namun, di sisi lain, dimensi nubuwah dalam diri Nabi Muhammad SAW menegaskan
bahwa beliau adalah utusan Allah yang dipilih secara khusus untuk menyampaikan
wahyu-Nya kepada umat manusia. Beliau menerima wahyu langsung dari Allah,
memiliki pemahaman yang mendalam tentang wahyu, dan diberikan mukjizat-mukjizat
sebagai tanda keistimewaan kenabiannya. Dimensi nubuwah ini menjadikan beliau
sebagai sumber petunjuk dan otoritas spiritual bagi umat manusia.

Maka dapat disimpulkan bahwa dalam pandangan Syaikh Shafiyurrahman
AlMubarakfuri, Nabi Muhammad SAW memiliki dimensi basyariyah yang mencakup
kelemahan fisik dan emosi manusiawi, namun tetap mempertahankan keutamaan dan
kesempurnaan dalam melaksanakan tugas kenabian. Sementara itu, dimensi nubuwah
nabawiyah pada beliau mencakup menerima wahyu langsung, kemampuan memahami
dan menyampaikan wahyu dengan jelas, mukjizat-mukjizat yang diberikan sebagai
bukti keaslian kenabiannya, serta memiliki keutamaan moral dan etika yang tinggi.
Terdapat korelasi erat antara dimensi basyariyah dan nubuwah dalam pandangan
Syaikh Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri, di mana sifat-sifat manusiawi Nabi Muhammad
SAW memperkuat bukti keaslian dan keutamaan kenabiannya.

Daftar Pustaka

Al-Baihagi, Abu Bakar Ahmad (1985). Dala’il An-Nubuwah. Darul Kutub Al-limiyyah

Bastoni, Tsamratul Fuadah. (2021). Nilai-Nilai Pendidikan Dalam Kitab Ar-Rahiqul
Makhtum Karya Syaikh Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri. Universitas Islam Negeri
Sumatera Utara Medan

Bayu, Irwandi. (2021): "Religious Existentialism In Contemporary Islamic Discourse
(Study Of Shari’ati’s Thought). Jurnal Mu'allim 3, no. 73-88.

576



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(12), 562-577 elSSN: 3024-8140

Kuswadi, Aly. (2020). Al-Hikmah Way Kanan : Nilai-nilai edukatif dalam kepemimpinan
Nabi Muhammad SAW Educative Values in the Leadership of the Prophet
Muhammad SAW Al-Hikmah Way Kanan . Jurnal Media Pendidikan, Kependidikan
dan Sosial Kemasyarakatan 29-31

Luthfiyah, and Ruslan Ruslan. (2018). "Studi Islam Dalam Era Pluralitas Agama Dengan
Pendekatan Sosiologi." JISIP (Jurnal llmu Sosial dan Pendidikan) 2, no. 3

Maku, Hendrikus. (2023). "Educational Pearls Behind The Phase Of Birth And Forty
Years Before Prophethood (Reinterpretation Of The Prophetic Head By Sheikh
Shafiyyurrahman Al-Mubarakfuri." Jurnal llmu Sosial Mamangan.

Muzakki, Muhammad Asgar. (2023). The Psychology of Color in the Prophetic
Tradition. AiCIM Proceeding 1 26-32.

Pradana, Aldi Chandra; Tjahjono, Ali Bowo and Muflihin, Ahmad. (2021). Nilai-nilai
pendidikan Akidah Akhlak dalam Kitab Tarjamah Sabilul ‘Abid Ala Jauharah At-Tauhid
Karya KH. Sholeh Darat. Budai: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 1, no. 1

Rahim, Muhammad Rafi’iy. (2019). Mengenal Sisi Kemanusiaan Dan Kerasulan
Muhammad Bin Abdullah. Rausyan Fikr: Jurnal Ilmu Studi Ushuluddin Dan Filsafat 15:
327-52.

Sholikhah, Zumrotus. (2022). "Konsep Islam Moderat Sebagai Alternatif Dalam Proses
Penanggulangan Paham Radikal Di Indonesia." Al-Afkar, Journal For Islamic Studies:
115-128

Tarlam, Alam. (2015) Analisis Dan Kritik Metode Hermeneutika Al-Qur’an Muhammad
Shahrar. Empirisma 24, no. 1 94-103.

S77



