
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 2, Issue 12, 2024 pp. 871-880      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Pembaharuan hukum Islam dan pemikiran gender di 
Indonesia: Munawir Sjadzali, Husein Muhammad, 
Nasaruddin Umar, dan Siti Musdah Mulia 

 

Rahma Almatu Sholikah1, Aufa Isri Zuraida2, Annaafi Maulidina*3 
Program Studi Hukum Hukum Keluarga Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: *210201110067@student.uin-malang.ac.id   
 
 

A B S T R A K 

Pembaharuan hukum Islam dan pemikiran gender di Indonesia telah 
menjadi fokus utama dalam diskusi akademis dan sosial dalam beberapa 
dekade terakhir. Tokoh-tokoh seperti Munawir Sjadzali, Husein 
Muhammad, Nasaruddin Umar, dan Siti Musdah Mulia telah memainkan 
peran kunci dalam merumuskan pandangan-pandangan baru terkait 
hukum Islam dan isu-isu gender. Dalam artikel ini, menyajikan pemikiran 
tentang kontribusi masing-masing tokoh dalam membentuk wacana 

pembaharuan hukum Islam yang lebih inklusif dan pemikiran yang lebih progresif tentang gender dalam 
konteks Indonesia. Melalui pendekatan yang beragam dan inovatif, mereka telah memperkaya diskusi 
tentang bagaimana Islam dapat menyesuaikan diri dengan perubahan zaman serta menanggapi tuntutan 
kesetaraan gender. Penelusuran terhadap pemikiran mereka memberikan gambaran yang jelas tentang 
kompleksitas dan dinamika dalam proses pembaharuan hukum Islam dan pemikiran gender di Indonesia.  

A B S T R A C T 

Islamic legal reform and gender thinking in Indonesia have been a major focus of academic and social 
discussion in recent decades. Figures such as Munawir Sjadzali, Hussein Muhammad, Nasaruddin Umar, 
and Siti Musdah Mulia have played key roles in formulating new views on Islamic law and gender issues. 
This article presents thoughts on their respective contributions in shaping a more inclusive discourse of 
Islamic law reform and more progressive thinking on gender in the Indonesian context. Through their 
diverse and innovative approaches, they have enriched the discussion on how Islam can adapt to changing 
times and respond to demands for gender equality. An exploration of their thoughts provides a clear 
picture of the complexities and dynamics in the process of Islamic law reform and gender thinking in 
Indonesia. 

 

Pendahuluan  

Pembaharuan Hukum Islam dan Pemikiran Gender di Indonesia telah menjadi topik 
yang semakin menarik perhatian dalam beberapa dekade terakhir. Dalam konteks ini, 
figur-figur seperti Munawir Sjadzali, Husein Muhammad, Nasaruddin Umar, dan Siti 
Musdah Mulia muncul sebagai tokoh-tokoh penting yang berkontribusi dalam 
menyuarakan pandangan-pandangan baru terkait hukum Islam dan isu-isu gender. 

Mereka membawa perspektif yang beragam dan inovatif, memperkaya diskusi 
tentang bagaimana Islam dapat beradaptasi dengan perubahan zaman serta 

Kata Kunci: 
pembaharuan; hukum Islam; 
kesetaraan gender; Indonesia 
 
Keywords: 
reform; Islamic law; gender 
equality; Indonesia 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:210201110067@student.uin-malang.ac.id


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 871-881   eISSN: 3024-8140 
 

872 
 

menanggapi tuntutan kesetaraan gender. Pendekatan mereka terhadap pembaharuan 
hukum Islam mencerminkan semangat untuk menjaga relevansi nilai-nilai agama dalam 
konteks kontemporer yang terus berubah. 

Munawir Sjadzali, sebagai seorang cendekiawan Islam yang terkenal, telah 
berperan dalam memperjuangkan pembaharuan hukum Islam yang lebih inklusif dan 
progresif. Husein Muhammad, dengan latar belakang pendidikan di bidang hukum dan 
agama, menyuarakan gagasan-gagasan tentang harmonisasi antara hukum Islam dan 
prinsip-prinsip gender dalam konteks sosial dan politik Indonesia. 

Nasaruddin Umar, seorang ulama yang dikenal karena pendekatan toleransinya, 
juga telah berkontribusi dalam mempromosikan wacana-wacana tentang pemahaman 
yang lebih inklusif terhadap peran gender dalam masyarakat Islam. Sedangkan Siti 
Musdah Mulia, seorang aktivis perempuan dan cendekiawan Islam, telah menjadi salah 
satu tokoh terkemuka dalam memperjuangkan kesetaraan gender dalam interpretasi 
Islam. 

Melalui gagasan-gagasan mereka, mereka tidak hanya menantang pandangan 
tradisional tentang hukum Islam dan peran gender, tetapi juga memberikan inspirasi 
bagi generasi baru untuk terlibat dalam proses pembaharuan dan pemikiran yang lebih 
inklusif. Dengan demikian, pemikiran dan kontribusi mereka menjadi bagian integral dari 
perdebatan yang terus berlangsung tentang Islam, hukum, dan gender di Indonesia. 

Pembahasan 

Munawir Sjadzali  

Munawir Syadzali, yang biasa disebut Munawir, lahir pada tanggal 7 November 1925 
di Karanganom, Klaten, Jawa Tengah, dari pasangan Abu Hasan Syadzali bin Tohari dan 
Tas’iyah binti Badruddin. Dia adalah anak tertua dari delapan bersaudara. Ayah Munawir 
adalah seorang Kyai di desanya yang secara resmi menjabat sebagai Kepala Madrasah 
Bi’tsah al-Muslimin (tingkat Ibtidaiyah) di Karanganom, Klaten. Nama belakang 
"Syadzali" ditambahkan ke namanya karena dia adalah pengikut Tarekat Syadzaliyah, 
dan karena itu, nama anak-anaknya juga diakhiri dengan “Syadzali”(Schacht & Islam, 
2021). 

Munawir memulai pendidikannya di Madrasah Ibtidaiyah di Karang Anom, 
kemudian melanjutkan ke Tsanawiyah di Madrasah Al-Islam Solo, dan akhirnya di 
Pondok Pesantren Manba’ul ‘Ulum Solo. Setelah menyelesaikan pendidikan di Manba’ul 
‘Ulum pada tahun 1943, Munawir mengajar di Sekolah Dasar Islam Ungaran, Semarang, 
Jawa Tengah dari tahun 1944 hingga 1945. Selain menempuh pendidikan formal, 
Munawir juga mengikuti kursus Diplomatik dan Konsuler Deplu di Universitas Exeter, 
Inggris, pada tahun 1953-1954. Ia meraih gelar M.A. dari Universitas Georgetown, 
Amerika Serikat, pada tahun 1959(Sumbulah, 2023). 

Munawir, seorang intelektual, tokoh agama, dan diplomat terkemuka, menjabat 
sebagai Menteri Agama dalam Kabinet Pembangunan IV (1983-1988) dan V (1988-1993). 
Kariernya di Departemen Luar Negeri dimulai pada tahun 1950 dengan penugasan di 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 871-881   eISSN: 3024-8140 
 

873 
 

bagian Arab/Timur Tengah. Munawir juga menjadi anggota DPA dan Ketua KOMNAS 
HAM Republik Indonesia(Pemikiran et al., n.d.).  

Beberapa tulisan yang telah dihasilkan oleh Munawir meliputi beberapa judul. 
Pertama, “Islam dan Tata Negara”, yang membahas ide-ide pokoknya mengenai 
hubungan antara politik Islam dan keragaman masyarakat Indonesia. Kedua, “Islam 
Realitas Baru dan Orientasi Masa Depan Bangsa”, yang membicarakan mulai dari dasar 
hukum Islam hingga nilai-nilai Pancasila. Ketiga, “Ijtihad Kemanusiaan”, yang mengulas 
tentang upaya untuk memulihkan citra Islam sebagai ajaran kasih sayang bagi semua 
manusia. Keempat, “Bunga Rampai Wawasan Islam Dewasa Ini”, yang mengeksplorasi 
pandangan Munawir tentang tantangan yang dihadapi umat Islam saat ini. Kelima, 
“Islam and Governmental System: Teachings, History and Reflections”. Keenam, karya 
mengenai “Reaktualisasi Hukum Islam”(Sumbulah, 2023). 

Munawir mengusulkan reaktualisasi ide karena perubahan sosial memengaruhi 
nasakh dalam al-Qur'an. Dia juga menyoroti prinsip-prinsip perubahan hukum karena 
perbedaan situasi. Pendekatan historisnya dalam memahami al-Qur'an dan hadits 
menekankan bahwa ajaran-ajaran itu berasal dari zaman yang berbeda dengan konteks 
yang berbeda juga. Munawir percaya bahwa dalam konteks modern, ayat-ayat dan 
hadits yang berkaitan dengan gender perlu ditinjau ulang. Selain itu, metodologi yang 
menjadi kerangka pikir Munawir adalah maqashid al-syariah, yang didasarkan pada 
tema-tema seputar keadilan sebagai misi ajaran utama diturunkannya ajaran 
Islam(Sumbulah, 2023). 

Munawir berargumen digalakkannya ijtihad dengan model pembacaan kontekstual 
terhadap teks al-Quran dan hadits Nabi telah diajarkan oleh Umar Ibn Khattab. Ijtihad 
Umar Ibn Khattab yang dapat dicontohkan yaitu tentang hukuman potong tangan 
terhadap pencuri yang telah dinash oleh al-Quran dalam QS. al-Maidah ayat 38, yang 
menegaskan bahwa laki-laki pencuri dan perempuan pencuri harus dipotong tangannya 
sebagai balasan terhadap apa yang telah dilakukan. Terhadap ketentuan tersebut, Umar 
Ibn Khattab pernah menyimpangnya tatkala dihadapkan seorang pencuri kepadanya 
yang bernama Alamah al-Hatib Ibn Abi Baltah. Ia mengakui perbuatannya di hadapan 
Umar Ibn Khattab, dan Umar Ibn Khattab pun membebaskannya dari hukuman potong 
tangan disebabkan yang bersangkutan melakukan pencurian pada saat musim 
paceklik(Dahlan, 2020). 

Munawir menyatakan bahwa pembagian warisan yang memberi bagian dua kali 
lipat bagi laki-laki tidak lagi mencerminkan keadilan sosial di Indonesia saat ini. Banyak 
orang, termasuk ulama, melanggar aturan tersebut dengan cara menghibahkan harta 
mereka kepada putra-putri mereka sebelum mereka meninggal, menunjukkan 
kurangnya kepercayaan terhadap aturan warisan dalam Islam. Selain itu, Munawir 
menyoroti bahwa dalam masa jahiliyah, wanita tidak menerima bagian warisan, dan 
meskipun Islam memberikan mereka warisan, itu hanya sebagian kecil dari bagian laki-
laki, yang menunjukkan adanya peningkatan bertahap dalam status wanita 
sebagaimana halnya dengan pelarangan khamr. Dalam konteks modern di mana wanita 
memiliki peran yang sama dengan laki-laki, Munawir berpendapat bahwa adil jika bagian 
warisan mereka ditingkatkan agar sejajar dengan laki-laki. Selain itu, ia menekankan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 871-881   eISSN: 3024-8140 
 

874 
 

bahwa bagian dua kali lipat bagi laki-laki terkait dengan kewajiban memberi nafkah 
kepada keluarga, termasuk adik perempuan yang belum menikah(Fitria, 2012). 

Husein Muhammad 

Husein Muhammad lahir di Arjawinangun, Cirebon, pada 9 Mei 1953. Keluarganya 
berasal dari Pondok Pesantren Dar at-Tauhid Arjawinangun, Cirebon. Dia dilahirkan dari 
pasangan Muhammad Asyrofuddin dan Ummu Salma Syathori. Ummu Salma adalah 
putri KH. Syathori, pendiri pondok pesantren Dar at-Tauhid Arjawinangun, dan Husein 
kemudian menjadi pengasuhnya di sana(A’laudina, 2021). 

Husein menyelesaikan pendidikan dasar dan diniyah di Pondok Pesantren Dar at-
Tauhid, Arjawinangun, Cirebon, pada tahun 1966. Setelah itu, ia melanjutkan ke SMPN 1 
Arjawinangun dan lulus pada tahun 1969. Ia kemudian melanjutkan pendidikan di 
sekolah menengah pertama dan berlanjut ke Pondok Pesantren Lirboyo di Kediri selama 
tiga tahun. Setelah menamatkan Pondok Pesantren Lirboyo, Husein meneruskan studi 
ke Perguruan Tinggi Ilmu Al Qur'an (PTIQ) di Jakarta, di mana setiap siswa diharuskan 
menghafal Al Qur'an dan mempelajari isinya secara mendalam. Husein memulai studi di 
PTIQ pada tahun 1979 dan lulus setahun kemudian. Berdasarkan saran dari gurunya, 
Prof. Ibrahim Husein, ia kemudian melanjutkan pendidikan ke Universitas Al Azhar di 
Mesir untuk mendalami ilmu tafsir Al Qur'an, karena Mesir dianggap memiliki akses 
pengetahuan yang lebih luas dibandingkan negara-negara lain di Timur 
Tengah(A’laudina, 2021). 

Adapun beberapa karya yang telah dihasilkan Husein, utamanya yang terkait 
dengan pembelaan terhadap hak-hak perempuan, antara lain, “Refleksi Teologis 
Tentang Kekerasan Terhadap Perempuan”, dalam Syafiq Hasyim (ed.) Menakar Harga 
Perempuan: Eksplorasi Lanjut atas Hak-hak Reproduksi Perempuan dalam Islam 
(Bandung: Mizan, 1999), Fiqh Perempuan: Refleksi Kiai atas Wacana Agama dan Gender 
(Yogyakarta: LKiS, 2001), Islam Agama Ramah Perempuan: Pembelaan Kiai Pesantren 
(Yogyakarta: LKiS, 2001), dan masih banyak lagi(Sumbulah, 2023). 

Husein menolak segala bentuk diskriminasi, termasuk terhadap perempuan. Karena 
Islam mengajarkan tauhid, yang berarti keesaan, tauhid menolak pengabdian kepada 
selain Allah. Berdasarkan nilai-nilai tauhid ini, Husein mengadvokasi pembebasan 
manusia dari segala bentuk penghinaan, diskriminasi, dan penindasan. Ia mendukung 
kesetaraan gender berdasarkan hak asasi manusia, dengan menyatakan bahwa banyak 
ayat Al-Qur'an dan Hadits menegaskan bahwa semua orang memiliki hak yang sama. 
Husein meyakini bahwa hak asasi manusia adalah bagian dari ajaran Islam yang 
diresmikan dalam piagam Madinah. Selain itu, ia menjelaskan bahwa Rasulullah SAW 
menekankan pentingnya ilmu pengetahuan untuk mencapai kehidupan yang lebih baik 
bagi masyarakat umum(Karimullah, 2022). 

Husein melihat kisah Nabi Muhammad SAW dalam konteks masyarakat Arab pada 
abad keenam. Pada masa itu, masyarakat Arab menganut struktur kekuasaan patriarkis, 
di mana laki-laki memiliki otoritas lebih besar dalam semua keputusan kehidupan. Laki-
laki bekerja di sektor publik, sedangkan perempuan terbatas pada sektor domestik, 
seolah-olah menganggap perempuan tidak memiliki pengalaman, pengetahuan, atau 
keterampilan yang memadai(Fuad Mubarok et al., 2022). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 871-881   eISSN: 3024-8140 
 

875 
 

Nasaruddin Umar 

Cendekiawan Muslim Nasaruddin Umar, yang lahir pada 23 Juni 1959 di Bone, 
Sulawesi Selatan, sangat memperhatikan isu gender. Hal ini terlihat dari berbagai karya 
tulisnya yang berfokus pada masalah gender, meskipun ia juga memiliki kemampuan 
kritis untuk mengeksplorasi isu sosial lainnya. Beberapa karyanya yang berkaitan dengan 
gender antara lain “Argumen Kesetaraan Gender: Perspektif al-Qur'an” (1999), 
"Perspektif Gender dalam al-Qur'an" (1999), “Wacana Gender dalam Keluarga Muslim 
Normatif: Studi Relasi Suami Istri dalam Islam” (2000), “Gender dan Kompilasi Hukum 
Islam: Studi Kritis atas Kompilasi Hukum Islam dalam Perspektif Gender” (2001), dan 
“Bias Gender dalam Penafsiran al-Qur'an” (2002)(Rusydi, 2020). 

Untuk karir intelektualnya, dia memulai pendidikan dasar di kampung halamannya. 
Ia kemudian menyelesaikan studi sarjana strata satu di Fakultas Syariah IAIN Alaudin 
Makassar pada tahun 1984. Gelar magister dan doktor diraihnya di IAIN Syarif 
Hidayatullah Jakarta, masing-masing pada tahun 1992 dan 1999.(Sumbulah, 2023)  
Setelah menyelesaikan program doktoralnya, ia mengikuti program Visiting Student for 
Ph.D. di Universitas McGill, Montreal, Kanada (1993-1994) dan di Universitas Leiden, 
Belanda (1994-1995). 

Nasaruddin Umar dibesarkan dalam keluarga yang sederhana, yang membentuknya 
menjadi sosok yang tangguh dalam menghadapi dinamika kehidupan serta 
menumbuhkan empati mendalam terhadap berbagai fenomena sosial yang masih 
banyak diwarnai oleh ketidakadilan gender. Dengan menggunakan ayat-ayat Al-Qur'an 
sebagai dasar argumen teologis-normatif dalam menguraikan masalah gender, ia 
mampu menunjukkan bahwa konsep gender telah ada dalam Al-Qur'an sebagai inti 
ajaran Islam, baik secara tersurat maupun tersirat. Kesetaraan gender berarti bahwa 
laki-laki dan perempuan memiliki kesempatan dan hak yang sama untuk berpartisipasi 
dan berkontribusi dalam bidang politik, hukum, ekonomi, sosial budaya, pendidikan, 
serta pertahanan dan keamanan nasional (hankamnas)(Mirza Senathalia et al., 2021). 

Umar memulai penelitiannya dengan pertanyaan mendasar: “Apakah bahasa dan 
penafsiran al-Quran yang sering kali dianggap sangat patriarkis itu merupakan doktrin 
teologis, atau apakah hal tersebut hanya dipengaruhi oleh konstruksi sosial historis, 
sehingga memerlukan penafsiran ulang dalam konteks modern yang situasi, kondisi, dan 
masalahnya jelas sangat berbeda?”(Roqy Haikal & Abd. Kholid, 2024). 

Dalam bukunya, Nasaruddin Umar membahas bahwa tujuan Al-Qur’an adalah untuk 
pembebasan manusia. Oleh karena itu, interpretasi yang menghasilkan penindasan dan 
ketidakadilan harus ditinjau ulang. Nasaruddin Umar juga menyebutkan bahwa 
penelitian tentang perbedaan antara laki-laki dan perempuan memerlukan pendekatan 
non-biologis. Studi ini, yang dikenal sebagai studi gender, bertujuan untuk memahami 
interpretasi budaya terhadap perbedaan jenis kelamin. Sejauh ini, analisis perbedaan 
antara laki-laki dan perempuan berfokus pada perbedaan fisik-biologis, menjadikan studi 
ini sangat menarik(Sakdiah, 2001). 

Analisis gender Nasaruddin terhadap ayat-ayat al-Qur'an sangat berfokus pada 
aspek asbab al-nuzul. Analisis ini melampaui asbab al-nuzul mikro, yang hanya 
menjelaskan satu ayat, dengan mempertimbangkan konteks historis al-Qur'an di Jazirah 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 871-881   eISSN: 3024-8140 
 

876 
 

Arab. Hal ini menunjukkan bahwa Nasaruddin menggunakan pendekatan asbab al-nuzul 
makro. Menurut Nasaruddin, al-Qur'an mengakui adanya perbedaan antara laki-laki dan 
perempuan, tetapi tidak dengan cara yang menguntungkan satu pihak atau merugikan 
pihak lainnya. Pendekatan ini mendukung tujuan al-Qur'an untuk membangun 
hubungan harmonis yang didasarkan pada kasih sayang dalam keluarga, yang pada 
akhirnya akan menciptakan komunitas ideal dan negara yang damai(Sumbulah, 2023). 

Seperti yang telah disebutkan sebelumnya, tafsir Nasaruddin mengenai perempuan 
dianggap sebagai tafsir neo-modern karena fokusnya pada penciptaan pandangan dunia 
yang seimbang terkait isu-isu perempuan. Nasaruddin menjelaskan bahwa Al-Qur'an 
tidak secara jelas menyebutkan detail tentang asal-usul manusia, termasuk kisah Adam 
dan Hawa. Menurutnya, hadis Nabi menyebutkan bahwa Adam diciptakan dari tanah 
dan Hawa dari tulang rusuk Adam, tetapi Al-Qur'an tidak menyebutkan Hawa sebagai 
istri Adam. Keberadaan Adam sebagai manusia pertama dan laki-laki juga masih menjadi 
perdebatan. Nasaruddin juga menyoroti bahwa kitab-kitab lain seperti Taurat, Injil, dan 
Talmud, yang disebut israiliyat, mengisahkan penciptaan perempuan (Hawa) dari tulang 
rusuk laki-laki. Kitab-kitab ini menyebutkan bahwa manusia pertama yang diciptakan 
adalah laki-laki bernama Adam, diikuti oleh penciptaan perempuan bernama Hawa atau 
Eva(Sumbulah, 2023). 

Siti Musdah Mulia 

Musdah Mulia, yang dikenal sebagai Musdah, lahir pada 3 Maret 1959 di Teluk Bone, 
Sulawesi Selatan. Dia adalah anak sulung dari enam bersaudara yang lahir dari pasangan 
Mustamin Abdul Fattah dan Buaidah Ahmad. Meskipun lahir di Bone, saat berusia dua 
tahun, ia pindah bersama orang tuanya ke Surabaya, Jawa Timur. Masa kecil Musdah 
dihabiskan di Surabaya(Saputra, 2016). 

Musdah memulai pendidikan formalnya di Pesantren As’adiyah, Sengkang, Sulawesi 
Selatan, sebuah pesantren konvensional. Ia menyelesaikan pendidikan dasarnya dalam 
waktu dua tahun dan berhasil lulus dengan prestasi terbaik di kelasnya. Di jenjang 
pendidikan tinggi, Musdah meraih gelar Sarjana (S1) dalam bahasa dan sastra Arab dari 
IAIN Alauddin Makassar. Selanjutnya, ia melanjutkan studinya dan berhasil memperoleh 
gelar Magister (S2) dalam sejarah pemikiran Islam, serta gelar Doktor (S3) dalam 
pemikiran politik Islam, kedua gelar tersebut diperoleh dari Pascasarjana UIN 
Jakarta(Sumbulah, 2023). 

Selain mengejar pendidikan formal, Musdah juga mengambil bagian dalam berbagai 
program pendidikan informal. Pada tahun 1998, ia mengikuti kursus singkat tentang 
Islam dan masyarakat sipil di University of Melbourne, Australia. Tahun 2000, ia 
mengambil bagian dalam program pendidikan hak asasi manusia di Universitas 
Chulalongkorn, Thailand, serta kursus singkat tentang promosi implementasi hak asasi 
manusia dan demokrasi dalam International Visitor Program di Amerika Serikat. Pada 
tahun 2001, Musdah mengambil bagian dalam Kursus Kepemimpinan dan Manajemen 
Pendidikan di Universitas George Mason, Virginia, Amerika Serikat, dan juga mengikuti 
Kursus Pelatih Hak Asasi Manusia di Universitas Lund, Swedia. Pada tahun 2002, dia 
menghadiri Kursus Manajemen Pendidikan untuk Perempuan dan Kepemimpinan di 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 871-881   eISSN: 3024-8140 
 

877 
 

Institut Administrasi dan Manajemen Bangladesh (BIAM), Dhaka, 
Bangladesh(Fajrussalam et al., 2023). 

Karya-karya Musdah terkenal karena dengan jelas mengungkapkan nilai-nilai 
kemanusiaan, prinsip keagamaan yang moderat, dan semangat perdamaian. Beberapa 
buku yang ditulisnya meliputi “Muslimah Reformis: Perempuan sebagai Pembaharu 
dalam Agama Islam” (2005), “Perempuan dan Peran Politik” (2005), “Islam dan 
Kekerasan terhadap Perempuan” (2006), “Islam dan Inspirasi Kesetaraan Gender” 
(2007), “Islam dan Hak Asasi Manusia” (2010), “Muslimah Sejati” (2011), “Membangun 
Surga di Bumi: Panduan Membina Keluarga Ideal dalam Islam” (2011), “Eksplorasi 
Seksualitas” (2015), serta “Ensiklopedia Muslimah Reformis: Inti Pemikiran untuk 
Reinterpretasi dan Aksi” (2020). Selain itu, Musdah juga berkontribusi dalam puluhan 
entri untuk Ensiklopedia Islam, Ensiklopedia Hukum Islam, dan Ensiklopedia Al-Qur'an, 
serta menulis sejumlah artikel yang dipresentasikan dalam berbagai forum ilmiah, baik 
di dalam maupun di luar negeri(Unlimited, 2022). 

Menurut Siti Musdah Mulia, konsep gender merujuk pada sifat, peran, tanggung 
jawab, fungsi, hak, dan perilaku yang dimiliki oleh laki-laki dan perempuan sebagai hasil 
dari pembentukan budaya atau lingkungan masyarakat tempat mereka dibesarkan. 
Dalam masyarakat, laki-laki selalu digambarkan sebagai maskulin, sementara 
perempuan digambarkan sebagai feminin. Maskulinitas selalu dianggap lebih unggul 
dibandingkan feminitas(Ats-Tsauri, 2020). 

Bagi Musdah, dominasi suami dalam rumah tangga bisa disebabkan oleh perannya 
sebagai satu-satunya yang memiliki kesempatan untuk bekerja dan menghasilkan uang, 
sehingga istri seringkali tergantung secara ekonomi padanya. Ketergantungan ini dapat 
melemahkan posisi istri di hadapan suami. Istri mungkin merasa takut untuk bercerai 
karena khawatir tidak dapat memenuhi kebutuhan hidupnya yang sepenuhnya 
tergantung pada suaminya. Kekhawatiran ini menghasilkan ketidakpastian terhadap 
masa depannya(Ma’rifah, 2015). 

Berdasarkan kesadaran akan kelemahan dan bias gender dalam pengertian nikah 
serta implikasinya terhadap subordinasi perempuan, Musdah mengusulkan definisi 
nikah yang dipandang dari perspektif kesetaraan gender. Definisi yang dia ajukan 
menyatakan bahwa secara hukum, perkawinan adalah perjanjian legal antara seorang 
laki-laki dan perempuan yang telah memenuhi persyaratan formal yang diatur secara 
yuridis. Tujuan utamanya adalah untuk menyatukan kembali asal-usul kemanusiaan yang 
paling hakiki, yaitu keberadaan yang satu (nafsin wahidah). Dalam definisinya, menurut 
Musdah, makna nikah secara linguistik lebih mirip dengan konsep al-dhammu, yang 
berarti mengumpulkan. Dengan kata lain, ini mengacu pada penggabungan suami dan 
istri dalam kesatuan esensi dan praktis tanpa adanya hierarki(Sumbulah, 2023). 

Menurut Musdah, rumusan hukum perkawinan dalam KHI menunjukkan 
penyekongkolan yang dimaksud. Oleh karena itu, Counter Legal Draft (CLD) dibuat 
dalam rangka “melawan” rumusan hukum yang tidak berkeadilan dan nihil kesetaraan. 
CLD, yang diluncurkan di Jakarta pada tanggal 4 Oktober 2004 oleh Pokja 
Pengarusutamaan Gender (PUG) Departemen Agama Republik Indonesia, merupakan 
kemajuan besar dalam pembaharuan rumusan hukum keluarga di Indonesia. Namun, 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 871-881   eISSN: 3024-8140 
 

878 
 

keberhasilannya bergantung pada banyak sektor, termasuk sektor negara(Suriansyah, 
2017). 

Ini menunjukkan bahwa Islam harus relevan untuk setiap zaman dan menerima nilai-
nilai kemanusiaan tanpa mempertimbangkan ras, jenis kelamin, orientasi seksual, suku 
bangsa, atau agamanya. Ajaran yang terkandung dalam al-Qur'an pada surat al-Hujurat 
(49): 13 adalah dasar dari pemikirannya.(Daud, 2019) Karena cinta kasih tidak dapat 
berkembang dalam hubungan yang dipaksakan, CLD ingin membebaskan perkawinan 
dari logika transaksional, seperti yang dilihat dalam kitab-kitab fikih klasik seperti KHI 
dan Undang-undang Perkawinan itu sendiri. Oleh karena itu, perempuan harus memiliki 
kebebasan serupa dengan laki-laki untuk memilih pasangannya (Efizal, 2017). 

Kesimpulan dan Saran  

Ada beberapa tokoh pembaharu Islam yang membahas tentang kesetaraan gender 
khususnya di Indonesia. Yang pertama yaitu Munawir Syadzali yang mengusulkan 
reaktualisasi ide karena perubahan sosial mempengaruhi nasakh dalam al-Qur'an. Dia 
juga menyoroti prinsip-prinsip perubahan hukum karena perbedaan situasi. 
Reaktualisasi adalah  upaya menghidupkan kembali ajaran atau hukum Islam yang 
selama ini dianggap kurang sesuai dengan kenyataan sosial. Munawir berargumen 
digalakkannya ijtihad dengan model pembacaan kontekstual terhadap teks al-Quran 
dan hadits Nabi telah diajarkan oleh Umar Ibn Khattab. Munawir menyatakan bahwa 
pembagian warisan yang memberi bagian dua kali lipat bagi laki-laki tidak lagi 
mencerminkan keadilan sosial di Indonesia saat ini. Munawir berpendapat bahwa adil 
jika bagian warisan mereka ditingkatkan agar sejajar dengan laki-laki. 

Kedua, kesetaraan gender menurut Husein Muhammad. Konsep kesetaraan gender 
yang dikemukakan oleh Husein yaitu berdasarkan pada hak asasi manusia. Berbagai ayat 
Al-Qur’an dan Hadits telah menyebutkan kesetaraan hak bagi semua manusia laki-laki 
maupun perempuan. Menurutnya konsep hak asasi manusia merupakan ajaran islam 
yang telah dideklarasikan pada peristiwa piagam Madinah. Menurut Husein bahwa 
perempuan berkesempatan menempuh pendidikan baik formal maupun informal. 

Selanjutnya analisis gender Nasaruddin Umar terhadap ayat-ayat al-Qur'an sangat 
kental dengan pelacakan terhadap aspek asbab al-nuzul ayat, yang tidak terbatas pada 
asbab al-nuzul yang bersifat mikro, yakni riwayat-riwayat yang menyangkut penjelasan 
satu ayat, melainkan lebih dari itu, dengan melihat pelacakannya terhadap latar 
kesejarahan al-Qur'an di tengah- tengah kondisi sosial budaya Jazirah Arab, dapatlah 
dikatakan bahwa titik pijak asbab al-nuzul yang digunakan oleh Nasaruddin adalah asbab 
al-Nuzul makro. Nasaruddin menolak argumentasi misoginis atas penciptaan 
perempuan yang dicitrakan berasal dari tulang rusuk laki-laki. “Pembelaan” Nasaruddin 
tidak hanya pada penolakan atas tafsir misoginis, ia juga mengeksplorasi ayat-ayat al-
Qur'an yang menunjukkan adanya kesetaraan antara laki-laki dan perempuan. Sejalan 
dengan temuannya bahwa perempuan memiliki potensi untuk berprestasi. 

Yang terakhir dari Siti Musdah Mulia, dalam menilai akar ketimpangan gender dalam 
hukum keluarga Islam, bagi Musdah, persoalannya telah bermula dari pendefinisian 
terhadap makna nikah, yang secara keseluruhan berkisar pada makna sebagai akad yang 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 871-881   eISSN: 3024-8140 
 

879 
 

digunakan dalam pemanfaatan suami atas kelamin seorang istri dan seluruh badannya 
untuk tujuan kenikmatan. Atas dasar kelemahan dan bias gender makna nikah sekaligus 
implikasinya terhadap subordinasi perempuan, Musdah menggagas definisi nikah yang 
dinilai berspektif kesetaraan gender. Definisi yang digagasnya menyatakan bahwa dari 
perspektif hukum, perkawinan adalah suatu perjanjian hukum (legal agreement) antara 
seorang laki-laki dan perempuan yang masing-masing telah memenuhi persyaratan 
yuridis formal. Melalui uraiannya terkait QS. Al-A’raf: 189 dan QS. Ar-Rum: 21, Musdah 
menghendaki adanya hubungan timbal balik yang bersifat setara di dalam pernikahan, 
inilah yang disebut pola pemahaman resiprokal. Agama dan negara seringkali 
bersekongkol dalam memarginalkan perempuan. Persekongkolan yang dimaksudkan 
itu menurut Musdah dapat dilihat dari rumusan hukum perkawinan yang tertuang di 
dalam KHI, sehingga lahirnya Counter Legal Draft (CLD) adalah dalam rangka 
“melawan” rumusan hukum yang tidak berkeadilan dan nihil kesetaraan. 

Daftar Pustaka  

A’laudina, h. (2021). Konsep kesetaraan gender dalam pendidikan islam menurut k.h. 
Husein muhammad dan relevansinya dengan sistem pendidikan di pondok 
pesantren. Tsamratul fikri | jurnal studi islam, 14(1), 104. 

Ats-tsauri, f. I. (2020). Kesetaraan gender dalam islam: reinterpretasi kedudukan 
perempuan. Progresiva : jurnal pemikiran dan pendidikan islam, 9(2), 106–132. 
Https://doi.org/10.22219/progresiva.v9i2.14874 

Dahlan, m. (2020). Paradigma ijtihad munawir sjadzali dalam reaktualisasi hukum islam 
di indonesia. At-turas: jurnal studi keislaman, 7(2), 191–205. 
Https://doi.org/10.33650/at-turas.v7i2.1504 

Daud, f. K. (2019). Analisis pemikiran musdah mulia di media massa tentang 
homoseksual: kajian historis, teologis dan psikologis. Jurnal hukum islam nusantara, 
2(1), 111–131. 
Https://journal.unugiri.ac.id/index.php/almaqashidi/article/download/854/611/3520 

Efizal, a. (2017). Counter legal draft kompilasi hukum islam efizal a 1. Al-furqan, 4(2). 
Https://ejournal.staidapayakumbuh.ac.id/index.php/alfurqan/article/view/42 

Fajrussalam, h., febriani, k., apriliya, m., febriana, n., & safitri, r. (2023). Kesetaraan 
gender dalam pandangan musdah mulia. Pendidikan dan konseling, 5(2), 5511–5519. 

Fitria, v. (2012). Reaktualisasi hukum islam : pemikiran munawir sjadzali. Analytical 
biochemistry, 11(1), 18. Http://link.springer.com/10.1007/978-3-319-59379-
1%0ahttp://dx.doi.org/10.1016/b978-0-12-420070-8.00002-
7%0ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.ab.2015.03.024%0ahttps://doi.org/10.1080/07352689.2
018.1441103%0ahttp://www.chile.bmw-motorrad.cl/sync/showroom/lam/es/ 

Fuad mubarok, m., sukandi, a., & maimun. (2022). Analisis terhadap pemikiran husein 
muhammad tentang konsep poligami. El-izdiwaj: indonesian journal of civil and 
islamic family law, 3(1), 75–93. 
Http://ejournal.radenintan.ac.id/index.php/elizdiwaj/article/view/12757 

Ilyas, yunahar. “reaktualisasi pemikiran islam: studi atas pemikiran hukum munawir 
sjadzali,” al-jami’ah, no. 1(2006) 

Karimullah, s. S. (2022). Reinterpretation of women’s position in islam throught ta’wil 
kh. Husein muhammad. Arjis, 1(2), 115–133. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 871-881   eISSN: 3024-8140 
 

880 
 

Https://ejournal.unisba.ac.id/index.php/mediator/article/view/3180 
Ma’rifah, n. (2015). Perkawinan di indonesia: aktualisasi pemikiran musdah mulia. 

Mahkamah: jurnal kajian hukum islam, 9(1), 63–83. 
Mirza senathalia, a., subhan, z., & rosyidah, i. (2021). Gender dan fenomena terorisme 

perempuan. Kalam: jurnal agama dan sosial humaniora, 9(1). 
Https://nasional.kompas.com/read/2021/03/28/15194971/kronologi-bom-bunuh-diri-di-
depan-katedral- 

Nurhasanah, "pemikiran hamka dan nasaruddin umar tentang peran perempuan dalam 
kesetaraan gender," al- tadabbur: jurnal ilmu al-qur'an dan tafsir 5, no. 02 (2020) 

Pemikiran, s., kontribusinya, d. A. N., & syahril, s. (n.d.). Bagi perkembangan pemikiran 
islam indonesia kontemporer ) pada akhir 80-an , munawir sjadzali melontarkan isu 
yang cukup fundamental pada nas } s } -nas } s } syari ’ ah . Pada saat itulah ia mulai 
memasuki persoalan dilematis antara syari ’ ah yang bersifat holistik dan realitas 
keindonesiaan yang bersifat namun di luar dari pengemukaan ide tersebut , ia telah 
mencoba membangun karakter baru syari ’ ah yang dalam lontaran politik dikenal 
dengan istilah “ membangun peradaban dan karakter masyarakat yang khas indonesia 
( nation state and character building ) yang pluralistik dan anti diskriminasi 
berdasarkan apapun ”. Persamaan atau ekualitas pria dan wanita dalam pandangan 
berbangsa , seperti terumuskan dalam uud 1945 , kehidupan . Sementara itu , dalam 
tafsir al-qur ’ an dan al-hadis. Xi, 219–240. 

Roqy haikal, & abd. Kholid. (2024). Analisis interpretasi gender dalam al-qur’an: kajian 
atas buku “argumen kesetaraan gender dalam al-qur’an” karya nasaruddin umar. 
Madaniyah, 13(2), 274–293. Https://doi.org/10.58410/madaniyah.v13i2.801 

Rusydi, m. (2020). Esoterisme pemikiran gender nasaruddin umar. An-nisa, 12(2), 710–
716. Https://doi.org/10.30863/an.v12i2.670 

Sakdiah. (2001). Argumen kesetaraan gender perspektif al-qur’an karya prof. Dr. 
Nasaruddin umar, ma. Paramadina, 1–14. Https://www.jurnal.ar-
raniry.ac.id/index.php/takamul/article/view/12589 

Saputra, h. (2016). Pemikiran musdah mulia tentang kepemimpinan politik perempuan. 
Undergraduate thesis, institut agama islam negeri bengkulu. 
Http://repository.iainbengkulu.ac.id/32/1/tesis full hendri.pdf  

Schacht, j., & islam, p. H. (2021). 24 apik anitasari i s, reaktualisasi hukum islam munawir 
sjadzali. 3(1), 24–50. 

Sugiarsih, ika. “pemikiran husein muhammad terhadap wanita yang bekerja perspektif 
maqasid syariah”, nusantara, no. 8 (2022): 3 
http://dx.doi.org/10.31604/jips.v9i8.2022.3079-3091  

Sumbulah, u. (2023). Epistemologi pemikiran hukum islam kontemporer. Uin maliki 
press. 

Suriansyah, e. (2017). Merombak struktur, membentuk kultur  (studi pemikiran siti 
musdah mulia). Jurnal studi agama dan masyarakat, 13(2), 293. 
Https://doi.org/10.23971/jsam.v13i2.693 

Syahril, sulthan. “munawir syadzali (sejarah pemikiran dan kontribusinya bagi 
perkembangan pemikiran islam indonesia kontemporer),” jurnal analisis, no. 2(2011) 

Unlimited, w. (2022). Prof. Dr. Siti musdah mulia, ma. 
Https://womenunlimited.id/index.php/narasumber-profile?id=70  

http://dx.doi.org/10.31604/jips.v9i8.2022.3079-3091


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 871-881   eISSN: 3024-8140 
 

881 
 

Ziaul haq, mochamad. “upaya kesetaraan gender dalam pemikiran kh husein 
muhammad”, equalita, no. 1 (2023): 6 

 

 

 

 

 

 

 

 

  


