
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)          eISSN: 3024-8140 

Volume 2, Issue 6, 2024 pp. 506-516      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Peran manajemen perubahan dalam lembaga pendidikan 
Islam 

 

Arrifah Putri Nadila 
Program Studi Manajemen Pendidikan Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: arrifahputrinadila538@gmail.com  
 

A B S T R A K 

Lembaga pendidikan Islam di Indonesia memiliki sejarah yang panjang. 
Mulai dari pembentukan suarau atau langgar pesantren, dan lembaga 
pendidikan Islam formal berupa madrasah. Perubahan yang dilakukan 
ini disesuaikan dengan perluasan penyebaran agama Islam dan 
perkembangan zaman. Surau pertama kali didirikan merupakan strategi 
untuk menyebarkan agama Islam di Minangkabau setelah menganalisis 
kondisi lingkungan. Selanjutnya, karena Islam berkembang luas dan 

banyak ilmu agama Islam yang berkembang, didirikanlah pesantren agar santri membangun karakter islami. 
Seiring berjalannya waktu, ilmu pengetahuan umum mulai berkembang, sehingga lembaga pendidikan Islam 
perlu wadah untuk mengintegrasikan ilmu pengetahuan umum dengan ajaran agama Islam sehingga 
didirikanlah lembaga pendidikan Islam formal, yaitu madrasah. Penelitian ini menggunakan penelitian 
kualitatif dengan pendekatan studi literatur untuk mengungkap peran manajemen perubahan dalam 
lembaga pendidikan Islam dari waktu ke waktu. Hasil penelitian didapatkan bahwa manajemen perubahan 
sangat berperan dalam lembaga pendidikan Islam mulai dari proses perencanaan sampai pengawasan dalam 
rangka pemeliharaan. Lembaga pendidikan Islam yang telah dipercaya oleh masyarakat sekarang tidak lepas 

dari adanya perubahan.  

A B S T R A C T 

Islamic educational institutions in Indonesia have a long history. Starting from the formation of Suarau or 
Langgar Islamic boarding schools, and formal Islamic education institutions in the form of madrasas. The 
changes made are adjusted to the expansion of the spread of Islam and developments over time. Surau 
was first established as a strategy to spread Islam in Minangkabau after analyzing environmental 
conditions. Furthermore, because Islam was expanding widely and a lot of Islamic religious knowledge 
was developing, Islamic boarding schools were established so that students would develop Islamic 
character. As time went by, general knowledge began to develop, so that Islamic educational institutions 
needed a forum to integrate general knowledge with Islamic religious teachings, so formal Islamic 
educational institutions, namely madrasas, were established. This research uses qualitative research with 
a literature study approach to reveal the role of change management in Islamic educational institutions 
from time to time. The research results showed that change management plays a very important role in 
Islamic educational institutions, starting from the planning process to monitoring for maintenance. 
Islamic educational institutions that have been trusted by society today cannot be separated from 
changes. 

Pendahuluan  

Perubahan merupakan hal yang wajar terjadi di kehidupan manusia. Dalam 
lembaga pendidikan, perubahan tidak lepas dari perkembangan zaman yang menuntut 
adanya transformasi disetiap aspek lembaga pendidikan. Perubahan-perubahan yang 

Kata Kunci: 
manajemen perubahan; 
lembaga pendidikan Islam 
 
Keywords: 
change management; 
Islamic education institude 
 
 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 506-516  eISSN: 3024-8140 

507 
 

akan diterapkan dalam sebuah lembaga tentunya perlu dikelola dengan alat yang 
disebut “manajemen perubahan”. Hal ini bertujuan agar perubahan yang ada dapat 
diterapkan dengan baik dan berdampak positif sesuai visi dari lembaga pendidikan 
tersebut. Persaingan yang semakin ketat dan tantangan pendidikan yang kompleks 
menuntut lembaga pendidikan melakukan gerakan perubahan, utamanya dalam 
lembaga pendidikan Islam. 

Menyusuri sejarah, lembaga pendidikan Islam sangat mendukung adanya 
perubahan. Hal ini terbukti dari perjalanan lembaga pendidikan Islam saat Islam pertama 
kali masuk Indonesia melalui Pulau Sumatera. Kala itu, lembaga pendidikan Islam hanya 
berbentuk surau, sebagai tempat bertemu dan berkumpul (laki-laki baligh dan perantau) 
yang didalamnya banyak dilakukan kegiatan diskusi tentang keilmuan dan agama Islam 
(Yanti, 2019). Dalam mengajarkan tentang keagamaan, para Kyai di surau mengajarkan 
menggunakan sistem halaqah seputar belajar huruf hijaiyah, Al-Qur’an, dan dasar-dasar 
keislaman (iman, akhlak, dan ibadah). Seiring berjalannya waktu, pengikut agama Islam 
di Indonesia semakin banyak, maka didirikanlah sebuah pesantren. 

Pesantren kala itu menjangkau setiap desa-desa di Indonesia dengan menyebut 
muridnya sebagai “santri”. Di dalam pesantren sendiri, pertukaran wawasan Islam 
semakin luas, tidak hanya sekedar belajar Al-Qur’an dan dasar keislaman, tetapi juga 
pengajaran kitab-kitab klasik, menanamkan nilai-nilai akhlak, dan membentuk karakter 
islami santrinya (Rahman, 2018). Pesantren sendiri mengalami perjalanan yang sangat 
Panjang hingga sekarang ini berkembang menjadi dua macam, yaitu pesantren salaf dan 
pesantren modern. Pesantren salaf sering disebut dengan pesantren tradisional yang 
masih mempertahankan tradisi salafiah. Sedangkan pesantren modern merupakan 
pesantren dengan kurikulum yang termodifikasi dengan kebijakan negara dan 
menerima segala bentuk perubahan (namun tetap mempertahankan nilai-nilai Islam). 

Selanjutnya, berdirinya lembaga pendidikan Islam formal atau yang biasa disebut 
dengan madrasah. Sistem pembelajaran dalam madrasah telah diatur dengan baik dan 
sistematis dengan menggunakan berbagai sumber daya yang ada. Madrasah telah 
mengintegrasikan ilmu keagamaan (Islam) dengan ilmu pengetahuan, sehingga selain 
memiliki karakter dan wawasan keislaman, murid juga memiliki wawasan pengetahuan 
yang luas. Lembaga pendidikan Islam berupa madrasah inilah yang saat ini banjir 
peminat. Dilihat dari Badan Pusat Statistik (BPS Provinsi Jawa Timur, n.d.), jumlah 
pendaftar Madrasah Aliyah di Jawa Timur meningkat dari tahun ajaran 2021/2022 
sebanyak 326.885 naik menuju angka 336.973 di tahun ajaran 2022/2023. Angka tersebut 
belum termasuk provinsi lain dan jenjang madrasah lainnya. 

Dari banyaknya perkembangan lembaga pendidikan Islam ini, membuktikan 
bahwa lembaga pendidikan Islam mendukung adanya perubahan. Meskipun pada 
zaman dahulu istilah “manajemen perubahan” belum banyak digunakan, namun secara 
teknis telah terlaksana hingga melahirkan lembaga pendidikan Islam yang banyak 
peminat sekarang ini. Pentingnya manajemen perubahan dalam lembaga pendidikan 
Islam dibuktikan dengan adanya hasil penelitian yang dilakukan oleh Misbah Munir dan 
Ermita Zakiyah (Munir & Zakiyah, 2017) yang menunjukkan bahwa gagasan baru perlu 
dikembangkan oleh lembaga pendidikan Islam (khususnya madrasah) dengan 
menerapkan fungsi manajemen dan didukung oleh 6M (Man, Money, Materials, 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 506-516  eISSN: 3024-8140 

508 
 

Machines, Methods, dan Markets) guna menciptakan madrasah yang unggul dan berdaya 
saing. 

Dari penjelasan di atas, dapat dikaji lebih jauh bagaimana peran manajemen 
perubahan dalam lembaga pendidikan Islam. Perubahan yang tidak dikelola dengan 
baik, akan memberikan resiko bagi lembaga, baik dari segi internal maupun eksternal. 

Selanjutnya untuk mengarahkan penelitian penulisan artikel ini, peneliti 
menggunakan jenis penelitian kualitatif dengan menggunakan pendekatan penelitian 
studi literatur atau studi dokumen. Pendekatan penelitian berupa studi literatur ini 
dipilih untuk menjelaskan konsep dari manajemen perubahan yang diterapkan di 
lembaga pendidikan Islam dari waktu ke waktu dengan mengkompilasikan penelitian-
penelitian terdahulu. Prosedur penelitian ini dilaksanakan dengan beberapa langkah, 
yaitu (Hartanto & Dani, 2016, hal. 2): (1) memilih tema; (2) eksplorasi informasi; (3) 
penentuan arah penelitian; (4) mengumpulkan sumber data; (5) Penyajian data; dan (6) 
menyusun laporan. Teknik analisis data yang digunakan yaitu analisis isi untuk dapat 
meneliti sesuai dengan konteks yang digunakan. 

Pembahasan 

Manajemen Perubahan 

Perubahan adalah hal yang wajar dialami oleh kelompok, organisasi, instansi, 
maupun lembaga. Mereka yang mengalami perubahan dianggap sebagai hidup dan 
bergerak. Seiring dengan perkembangan zaman yang diiringi penggunaan ilmu 
pengetahuan dan teknologi (IPTEK) menuntut adanya persiapan terus-menerus bagi 
organisasi maupun lembaga untuk bisa beradaptasi dengan zaman (Tampubolon, 2020). 
Adaptasi tersebut bisa diimplementasikan dengan cara menerima dan memandang 
perubahan sebagai ajang untuk meningkatkan organisasi atau lembaganya menjadi 
lebih baik. 

Keberhasilan sebuah perubahan yang diterapkan oleh organisasi atau lembaga 
tentunya membutuhkan sebuah manajemen atau pengelolaan yang baik untuk 
menghindari dampak negatif perubahan. Terry (Marlapa, n.d.) menyebut bahwa 
“Management is a distinct process consisting of planning, organizing, actuating, and 
controlling, performed to determine and a complish stated objectives by the used of 
human beings and other resources”. Maksudnya ialah manajemen merupakan proses 
yang terdiri dari perencanaan, pengorganisasian, pelaksanaan, dan pengawasan yang 
dilakukan untuk menentukan dan mencapai tujuan yang ada dengan memanfaatkan 
sumber daya manusia dan lainnya. Sedangkan menurut Oemar Halamik dalam bukunya 
Manajemen Perkembangan Kurikulum yang dikutip dalam (Widayani, 2020), manajemen 
adalah proses sosial yang berhubungan dengan usaha sumber daya manusia dan 
sumber daya lain dengan menggunakan metode yang efektif dan efisien untuk 
mencapai tujuan yang ditentukan sebelumnya. Dari dua pengertian tokoh di atas, dapat 
disimpulkan bahwa manajemen adalah proses perencanaan, pengorganisasian, 
pelaksanaan, dan pengawasan untuk mencapai tujuan secara efektif dan efisien dengan 
memanfaatkan sumber daya yang ada. Dalam sebuah manajemen, erat kaitannya 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 506-516  eISSN: 3024-8140 

509 
 

dengan fungsi manajemen yang diungkapkan oleh George R Terry yang biasa disingkat 
dengan POAC (Planning, Organizing, Actuating, dan Controlling) (Widayani, 2020). 

Selanjutnya, perubahan berasal dari kata dasar “ubah”. Perubahan secara Bahasa 
memiliki arti berubah, peralihan, dan pertukaran (Hasil Pencarian - KBBI Daring, n.d.). 
Sedangkan secara istilah, perubahan adalah perubahan kondisi satu menuju kondisi lain 
yang menimbulkan perbedaan dan perbaikan menuju arah lebih baik (Darma & Banurea, 
2019). Sedangkan menurut Wibowo, perubahan adalah pergeseran organisasi atau 
lembaga dari sekarang menuju pada kondisi yang diidamkan di masa mendatang 
(Widayani, 2020). Secara singkat, perubahan adalah membuat sesuatu menjadi lebih 
berbeda (terdapat pembeda dengan sesuatu yang lama). Jadi dapat disimpulkan bahwa 
perubahan merupakan peralihan organisasi atau lembaga dari kondisi sekarang menuju 
kondisi yang telah direncanakan kea rah yang lebih baik. 

Dari definisi kedua kata “manajemen” dan “perubahan”, maka dapat digabungkan 
menjadi “manajemen perubahan” yang memiliki arti berbeda. Menurut Winardi J. 
manajemen perubahan adalah proses berkala untuk melayani segala bentuk perubahan 
yang menimbulkan kekhawatiran dan harapan (Sinaga & Aslami, 2022). Sedangkan 
menurut Hayes dalam artikel (Yusuf, 2019) mengartikan manajemen perubahan sebagai 
transformasi sekaligus modifikasi sebagian maupun seluruh organisasi atau lembaga 
dalam upaya mempertahankan atau meningkatkan efektivitas dalam produktivitas, 
daya saing, keselarasan internal, dan pendapatan. Sedangkan menurut Kotter J. dalam 
artikel yang sama, manajemen perubahan merupakan pemanfaatan sumber daya yang 
ada untuk mengendalikan setiap transisi organisasi atau lembaga ke keadaan masa 
depan yang diinginkan. Dari sini dapat disimpulkan bahwa manajemen perubahan 
organisasi adalah proses perencanaan, pengorganisasian, pelaksanaan, dan 
pengawasan untuk mengatasi segala bentuk transisi organisasi dalam rangka 
mempertahankan atau meningkatkan organisasi menuju kondisi yang diinginkan. 

Sejarah Lembaga Pendidikan Islam 

Islam merupakan agama yang memberikan kebebasan umatnya untuk 
mengembangkan apa yang dimiliki dengan jalan yang baik (tidak keluar dari norma 
agama Islam). Dalam bidang pendidikan, agama Islam sangat menjunjung tinggi 
pendidikan setiap umatnya yang dibuktikan dengan firman Allah SWT. Al-Qur’an Surat 
Mujadilah ayat 11 yang berbunyi: 

ُ لكَُمْْۚ وَاِ  ا اِذاَ قيِْلَ لكَُمْ تفَسََّحُوْا فِى الْمَجٰلِسِ فَافْسَحُوْا يفَْسَحِ اللّٰه ُ الَّذِيْنَ  يٰٰٓايَُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنوُْٰٓ اٰمَنوُْا ذاَ قيِْلَ انْشُزُوْا فَانْشُزُوْا يَرْفَعِ اللّٰه
ُ بمَِا تعَْمَلوُْنَ خَبيِْر    مِنْكُمْْۙ وَالَّذِيْنَ اوُْتوُا الْعِلْمَ دَرَجٰت ٍۗ وَاللّٰه

Artinya: “11.  Wahai orang-orang yang beriman, apabila dikatakan kepadamu 
“Berilah kelapangan di dalam majelis-majelis,” lapangkanlah, niscaya Allah akan memberi 
kelapangan untukmu. Apabila dikatakan, “Berdirilah,” (kamu) berdirilah. Allah niscaya 
akan mengangkat orang-orang yang beriman di antaramu dan orang-orang yang diberi 
ilmu beberapa derajat. Allah Mahateliti terhadap apa yang kamu kerjakan.”(Qur’an 
Kemenag, n.d.) 

Ayat tersebut menunjukkan bahwa betapa tingginya derajat orang yang beriman 
dan berilmu. Salah satu cara agar orang tersebut mendapatkan ilmu pengetahuan yaitu 
dengan cara mengenyam sebuah pendidikan. Dari sini, Islam terus menerus melakukan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 506-516  eISSN: 3024-8140 

510 
 

perubahan dan perkembangan dalam dunia pendidikan khususnya di negara Indonesia. 
Lembaga pendidikan Islam berkembang sesuai dengan perkembangan zaman dan 
mengalami modernisasi. Sejarah lembaga pendidikan di Indonesia dapat di uraikan 
sebagai berikut: 

Surau atau Langgar 

Surau merupakan lembaga pendidikan Islam pertama di Indonesia setelah Islam 
masuk ke Indonesia. Surau atau langgar merupakan sebutan tempat kecil yang 
digunakan untuk melakukan ibadah oleh orang Malaysia dan Indonesia (istilah Melayu-
Indonesia). Dimana kata “surau” merupakan istilah warisan dari agama Hindu-Budha 
sebagai tempat penyembahan (Akhiruddin, 2015a). Namun, ketika Islam masuk ke 
Indonesia, istilah ini diadopsi kembali oleh para kyai atau ulama pada masa itu. Eksistensi 
surau sebagai ritual penyembahan di agama Hindu-Budha sangat luas, sehingga tokoh-
tokoh yang membawa agama Islam menargetkan surau sebagai tempat penyebaran 
agama Islam pertama kali (Akhiruddin, 2015a). Sehingga kala itu, surau mengalami 
transformasi budaya dari agama Hindu-Budha menuju agama Islam. 

Diperluas lagi, pengertian surau diartikan sebagai tempat kecil untuk sholat, 
mengaji, berdiskusi keagamaan, belajar agama Islam, dan tempat berkumpul orang-
orang dewasa untuk bersosialisasi (Iskandar, 2018). Biasanya surau terdapat di desa-
desa kecil atau rumah warga yang sering dijadikan tempat diskusi agama. Orang-orang 
yang mendatangi surau merupakan laki-laki yang telah akil baligh dan orang tua yang 
telah uzur. Mereka yang biasanya menganggur dan tidak ada kegiatan akan berkumpul 
di surau untuk bersosialisasi dan berdiskusi. Sosialisasi dan diskusi inilah yang kemudian 
menjadi kegiatan transfer ilmu para tokoh yang membawa Islam yang kemudian 
berkembang sebagai lembaga pendidikan Islam klasik di Indonesia. 

Sebagai Lembaga Pendidikan Islam klasik atau tradisional, surau menggunakan 
sistem pendidikan halaqah yaitu dengan mengajarkan ilmu-ilmu dasar agama Islam 
seputar pengenalan huruf hijaiyah, belajar membaca Al-Qur’an, dan ilmu keislaman 
(iman, ibadah, akhlak) yang dilaksanakan di malam hari (Akhiruddin, 2015b). Seiring 
berjalannya waktu, pembelajaran di surau berkembang lagi dengan pengajaran Al-
Qur’an dan pengajian Kitab. Pada saat itu, surau memiliki posisi yang strategis untuk 
penyebaran agama Islam di nusantara hingga lahirlah ulama-ulama besar seperti 
Abdullah Ahmad, Hamka, dan lainnya. 

Pondok Pesantren 

Pondok pesantren terdiri dari dua kata, yaitu “pondok” dan “pesantren”. Pondok 
berasal dari Bahasa arab “funduq” yang berarti tempat istirahat atau tidur, wisma, 
maupun hotel dengan bentuk sederhana. Sedangakan pesantren berasal dari kata 
“santri” yang mendapat awalan pe- dan akhiran -an, sehingga disebut pesantren yang 
berarti tempat tinggal para santri (Fitri & Ondeng, 2022). 

Selanjutnya, menurut K.H. Imam Zarkasih dalam artikel (Fitri & Ondeng, 2022), 
pondok pesantren merupakan sebuah lembaga dengan sistem pondok atau asrama 
dengan figure utama seorang kyai dengan pengajaran agama Islam sebagai kegiatan 
utama dan masjid sebagai tempat pusat kegiatan. Selanjutnya dalam penelitian yang 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 506-516  eISSN: 3024-8140 

511 
 

dilakukan oleh (Zubaidi, 2018), disebutkan bahwa pondok pesantren merupakan 
lembaga pendidikan untuk mempelajari, mendalami, memahami, dan mengamalkan 
ajaran-ajaran agama Islam dengan menekankan norma agama Islam sebagai pedoman 
berperilaku sehari-hari. Jadi dapat disimpulkan, pondok pesantren merupakan lembaga 
pengajaran agama Islam dengan sistem asrama untuk membiasakan perilaku islami yang 
dipimpin oleh kyai atau ulama. 

Sejarah berdirinya pondok pesantren di Indonesia terbagi menjadi tiga sudut 
pandang atau pendapat, yaitu (Fitri & Ondeng, 2022): 

Pertama, pesantren berasal dari tradisi Islam tarekat yang dipimpin oleh seorang 
kyai. Salah satu tarekat diwujudkan dengan kegiatan suluk di masjid dengan bimbingan 
kyai. Suluk tersebut diselenggarakan setiap waktu, sehingga kyai membuat ruang-ruang 
khusus untuk para santri untuk menginap. Seiring berjalannya waktu, selain kegiatan 
suluk juga terdapat kegiatan pembelajaran kitab dan pengajian. 

Kedua, pendidikan pesantren dimodifikasi oleh kyai dari sistem pendidikan pada 
masa kerajaan Bani Umayyah dan pendidikan Islam Timur-Tengah, yaitu Al-Azhar di 
Mesir. Dimana pesantren yang sebelumnya hanya belajar halaqah, juga mengajarkan 
kitab-kitab klasik, menanamkan nilai-nilai akhlak, dan membentuk karakter islami 
santrinya dengan tinggal di sana. 

Ketiga, sama seperti sejarah surau, pesantren merupakan peralihan dari sistem 
pesantren orang-orang Hindu sebelum Islam datang. Kata itu pesantren agama Hindu 
bertujuan untuk membina kader-kader agama Hindu guna menyebarkan agama Hindu. 
Namun seiring berjalannya waktu, dengan pengikut agama Islam nusantara yang 
semakin banyak, maka pesantren mendapat pengaruh sentuhan agama Islam. 

Terlepas dari tiga pendapat tentang berdirinya pondok pesantren di Indonesia, 
esensi dari sebuah pesantren adalah membentuk karakter islami santri dan 
memperdalam ilmu agama Islam di sana. Seiring berjalannya waktu, pondok pesantren 
ini mengalami modernisasi yang berdampak pada timbulnya dua jenis pondok 
pesantren, yaitu pondok pesantren modern yang terbuka akan adanya perubahan-
perubahan zaman dan berkembang sesuai dengan kurikulum negara dan pondok 
pesantren salaf yang masih mempertahankan tradisionalisme dan salafi walaupun 
zaman telah berkembang. 

Lembaga Pendidikan Madrasah 

Madrasah merupakan lembaga pendidikan Islam yang berbentuk formal dengan 
sistem pembelajaran yang diatur secara terpadu dan sistematis sesuai dengan prosedur-
prosedur yang ada (Rahman, 2018). Dalam sejarahnya, madrasah dibangun pada zaman 
penjajahan Belanda untuk semua warga dan pertma kali didirikan di Sumatera oleh 
Syekh Abdullah Ahmad dengan nama Madrasah Adabiyah tahun 1907. Seiring 
berjalannya waktu, madrasah semakin berkembang dengan adanya gerakan pembaruan 
Islam di awal abad 20 dan  kebijakan yang dibuat oleh Hindia Belanda yang memperluas 
sistem pendidikan di sekolah-sekolah desa untuk rakyat umum dengan biaya terjangkau 
(Akhiruddin, 2015a). Hal ini dibuktikan dengan berdirinya Sekolah Agama (Madras 
School) oleh Syekh M. Thaib Umar di Batusangkar, Madrasah Diniyah (Diniyah School) 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 506-516  eISSN: 3024-8140 

512 
 

tahun 1915 oleh Zainuddin Labai El Yunisiy di Padang Panjang, dan Arabiyah School pada 
tahun 1918 di Ladang Lawas oleh Syekh Abbas. 

Selanjutnya, setelah Indonesia merdeka dan dibentuknya Departemen Agama 
sebagai penanggung jawab lembaga pendidikan Islam, dibuatlah sebuah peraturan 
Menteri Agama Nomor 1 Tahun 1946 Tentang Pemberian Bantuan Madrasah. Untuk 
memperjelas lagi focus pendidikan madrasah, dibuatlah Peraturan Menteri Agama 
Nomor 7 Tahun 1952 tentang jenjang pendidikan madrasah yang terdiri dari Madrasah 
Rendah (Madrasah Ibtidaiyah), Madrasah Lanjutan Tingkat Pertama (Madrasah 
Tsanawiyah), dan Madrasah Lanjutan Tingkat Atas (Madrasha Aliyah) (Nasir, 2018). 

Dalam perkembangannya, madrasah dibedakan menjadi beberapa jenis, ada 
madrasah yang yang mengajarkan ilmu-ilmu agama yang diintegrasikan dengan ilmu 
pengetahuan dan ada juga madrasah yang hanya mengajarkan ilmu-ilmu agama 
(madrasah diniyah). Saat ini, sistem pendidikan yang ada di madrasah telah diatur oleh 
pemerintah untuk mengusahakan tercapainya tujuan pendidikan nasional. Namun, 
terlepas dari aturan pemerintah, pada intinya madrasah merupakan lembaga pendidikan 
Islam formal yang berfungsi sebagai penghubung sistem lama  (mempertahankan yang 
baik) dengan sistem baru (mengambil sesuatu yang baru) dari berbagai aspek (Yanti, 
2019, hal. 159). 

Proses perubahan dari jenis-jenis lembaga pendidikan Islam dari masa colonial 
sampai sekarang mengalami dampak yang signifikan dalam agama Islam. Mulai dari 
lembaga pendidikan Islam yang hanya belajar untuk menekuni agama Islam di tempat 
yang seadanya sampai lembaga pendidikan Islam berjenis formal yang diintegrasikan 
dengan pembelajaran ilmu pengetahuan umum di sekolah. Proses perubahan-
perubahan ini tentunya menimbulkan dampak yang besar. Untuk meminimalisir resiko 
yang disebabkan oleh perubahan, tentunya perlu dikelola dengan baik meliputi 
perencanaan, pengorganisasian, pelaksanaan, dan pengawasannya. 

Pada lembaga pendidikan Islam pertama di Indonesia berbentuk langgar atau 
surau dikembangkan saat para tokoh Islam masuk Nusantara untuk menyebarkan 
agama Islam. Awalnya surau merupakan tempat ibadah yang sakral bagi agama Hindu-
Budha karena masa kala out agama Hindu-Budha berada di masa keemasan di 
Nusantara. Selanjutnya, setelah Islam mulai masuk ke Indonesia, surau ini mengalami 
akulturasi budaya ke agama Islam dan menjadi pusat kegiatan penduduk beragama 
Islam (Mujtahid, 2019). Dari sini, perencanaan sangat diperlukan oleh tokoh Islam 
pertama yang menyebarkan agama Islam melalui Surau di Minangkabau, yaitu Syekh 
Burhanuddin Ulakan. Syek Burhanuddin Ulakan memiliki tujuan untuk menyebarkan 
agama Islam dengan mengadopsi adat istiadat atau budaya lokal di Minangkabau (Arif, 
2020). Oleh karena itu, Syekh Burhanuddin mempelajari budaya lokal Minangkabau dan 
memahami bagaimana agama Hindu-Budha diterima oleh masyarakat. Hingga Syekh 
Burhanuddin mencetuskan strategi dengan menyisipkan ajaran-ajaran Islam melalui 
surau (tempat ibadah umat Hindu-Budha kala itu). Selanjutnya, dalam 
pengorganisasiannya, Syekh Burhanuddin Ulakan dibantu oleh empat sahabatnya 
(murid dari ‘Abd al-Ra’uf), keempat sahabat inilah ditugaskan untuk menjadi penyebar 
agama Islam di Surau Minangkabau (Arif, 2020). Dalam pelaksanaannya, mereka 
mendirikan sebuah surau bernama Surau Tanjung Medan, sebagai pusat kegiatan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 506-516  eISSN: 3024-8140 

513 
 

pengajaran agama Islam diantara surau-surau lain di Minangkabau. Nama sebutan 
“surau” dipilih untuk menarik rakyat Minangkabau yang menganggap surau tempat 
ibadah (Hindu-Budha). 

Seiring mereka menyebarkan agama Islam melalui surau disana, surau mengalami 
akulturasi budaya dari Hindu-Budha menuju islamisasi. Setelah berjalan lama, banyak 
murid dari Syekh Burhanuddin menjadi penerus menyebarkan agama Islam di berbagai 
daerah. Dari sini, berperanlah fungsi pengawasan. Penyebaran agama Islam yang baik 
dan diterima oleh masyarakat dengan cara mengadopsi budaya lokal (metode tasawuf). 
Selanjutnya, metode ini mulai diterapkan oleh tokoh Islam lain di luar Minangkabau, 
Sumatera. 

Seiring berjalannya waktu, Ilmu-ilmu agama dalam Islam mulai dikembangkan, 
sehingga didapatlah berbagi macam kitab-kitab yang membahas ilmu fiqih, tauhid, 
tasawuf, tafsir, hadis, sejarah peradaban Islam, dan lainnya. Beragamnya ilmu agama ini 
memiliki daya tarik tersendiri di masyarakat sehingga dalam prosesnya, murid (disebut 
santri) harus memiliki waktu lebih untuk mempelajari sekaligus mengamalkannya. Ada 
dua perspektif lahirnya pesantren di Indonesia. Pertama, pesantren diciptakan dari 
tradisi Islam tarekat sebagai tempat pendidikan kaum sufi. Dalam melaksanakan tarekat 
ini, diperlukan pelaksanaan suluk selama 40 hari dalam satu tahun dengan cara tinggal 
bersama pada ruangan khusus yang disediakan oleh kyai di samping masjid (Furqan, 
2019). Selanjutnya, perkumpulan ini berkembang menjadi pesantren. Kedua, pesantren 
yang dikenal sekarang merupakan islamisasi pesantren agama Hindu di Nusantara. 
Berdirinya pesantren digunakan untuk penyebaran agama Hindu dan membina kader-
kader Hindu. 

Terlepas dari itu, berdirinya pesantren pertama di Indonesia berada di Jawa Timur 
oleh Syekh Maulana Malik Ibrahim dengan Raden Rahmat (Sunan Ampel) sebagai 
pembina pondok pesantren pertama di Indonesia. Kala itu pesantren yang didirikan oleh 
Sunan Gresik ini merupakan pengembangan dari kebudayaan pra-Islam (Hamiyatun, 
2019). Namun di tangan Sunan Ampel, Pondok Pesantren Ampel memiliki budaya Agama 
Islam yang kental dengan mencetak ulama-ulama besar yang berdampak pada 
terkenalnya pesantren ini. Manajemen perubahan yang dilakukan oleh Sunan Ampel 
terhadap perkembangan pesantren dari awal mula didirikan oleh Sunan Gresik sampai 
kepemimpinannya sangat baik. Hal ini dibuktikan dengan banyaknya murid yang datang 
dari pelosok negeri untuk belajar agama Islam disini. Selain itu, manajemen perubahan 
dapat mengukur sejauh mana strategi yang telah dibuat ini dilaksanakan sehingga bisa 
diawasi untuk mempertahankan mutu pondok pesantren yang didirikan oleh Sunan 
Ampel. 

Seiring berjalannya waktu, perkembangan zaman tidak dapat dihindari. 
Perkembangan teknologi beserta dengan perubahan pola pikir masyarakat 
mempengaruhi sistem pendidikan di Indonesia. Pendidikan Indonesia harus fleksibel 
dengan perkembangan zaman untuk menyesuaikan kualitas sumber daya manusia yang 
sesuai dengan apa yang dibutuhkan zaman. Lembaga pendidikan Islam pesantren yang 
hanya mengajarkan ajaran agama harus berinovasi untuk bisa mengejar ketertinggalan. 
Hal ini dapat diwujudkan dengan belajar ilmu pengetahuan umum yang berkembang. 
Lembaga pendidikan Islam formal berupa madrasah hadir untuk menjadi solusi 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 506-516  eISSN: 3024-8140 

514 
 

permasalahan tersebut. Dalam Peraturan Menteri Agama Republik Indonesia Nomor 90 
Tahun 2013 Tentang Penyelenggaraan Pendidikan Madrasah Pasal 1 Ayat 1 (RI, 2013) 
yang berbunyi: “Madrasah adalah satuan pendidikan formal dalam binaan Menteri Agama 
yang menyelenggarakan pendidikan umum dan kejuruan dengan kekhasan agama Islam 
yang mencakup Raudhatul Athfal, Madrasah Ibtidaiyah, Madrasah Tsanawiyah, Madrasah 
Aliyah, dan Madrasah Aliyah Kejuruan”. Dari pengertian madrasha ini dapat disimpulkan 
bahwa madrasah mengintegrasikan ilmu pengetahuan umum dengan ajaran Agama 
Islam sehingga lulusan madrasah nantinya memiliki kompetensi ilmu pengetahuan 
umum dengan akhlakul karimah. Manajemen perubahan disini berperan untuk 
mengetahui perkembangan zaman. Dari situ, dapat diketahui strategi yang tepat. 

Kesimpulan dan Saran  

Manajemen perubahan adalah proses perencanaan, pengorganisasian, 
pelaksanaan, dan pengawasan untuk mengatasi segala bentuk transisi organisasi dalam 
rangka mempertahankan atau meningkatkan organisasi menuju kondisi yang 
diinginkan. Dalam lembaga pendidikan Islam, manajemen perubahan berperan untuk 
menganalisis kondisi ekseternal maupun internal. Selanjutnya, dari hasil analisis kondisi 
inilah dapat di tentukan strategi yang akan digunakan. Strategi yang nantinya 
diimplementasikan atau digunakan untuk lembaga pendidikan Islam dilihat prosesnya 
secara terus menerus sehingga dapat diketahui seberapa dampak yang ditimbulkan. 
Lalu, proses pengawasan dan perbaikan diperlukan untuk memelihara lembaga 
pendidikan Islam terutama madrasah lebih baik. 

Saran untuk lembaga pendidikan Islam yang akan atau sedang melakukan 
transformasi pada lembaganya diharapkan memperhatikan komponen-komponen 
penting pendidikan agar perubahan yang diharapkan tepat sasaran. Selanjutnya, kajian 
ini dapat diteliti lebih lanjut mengenai peran pemimpin dalam melakukan perubahan 
pada lembaga pendidikan Islam. 

Daftar Pustaka  

Akhiruddin. (2015a). Lembaga Pendidikan Islam di Nusantara. TARBIYA: Jurnal Ilmu 
Pendidikan Islam, 1(1), 195–219. https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jurnal-
tarbiya/article/view/143 

Akhiruddin, K. (2015b). Lembaga Pendidikan Islam di Nusantara. Jurnal Tarbiya, 1(1), 
195–219. islamic finance 

Arif, R. (2020). Sejarah Islamisasi Minangkabau: Studi Terhadap Peran Sentral Syekh 
Burhanuddin Ulakan. IJIHC: Indonesian Journal of Islamic History and Culture, 1(2), 
122–136. 

BPS Provinsi Jawa Timur. (n.d.). Diambil 10 September 2023, dari 
https://jatim.bps.go.id/statictable/2023/07/20/2933/-jumlah-murid-madrasah-
aliyah-ma-di-bawah-kementerian-agama-menurut-kabupaten-kota-di-provinsi-
jawa-timur-2021-2022-dan-2022-2023.html 

Darma, A., & Banurea, O. K. (2019). Peran Kepempimpinan Kepala Sekolah dalam 
Manajemen Perubahan di Lembaga Pendidikan. Jurnal Manajemen Pendidikan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 506-516  eISSN: 3024-8140 

515 
 

Islam, 3(1), 1–18. http://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/benchmarking%0APERAN 
Fitri, R., & Ondeng, S. (2022). Pesantren Di Indonesia: Lembaga Pembentukan Karakter. 

Jurnal Al-Urwatul Wutsqa: Kajian Pendidikan Islam, 2(1), 42–54. 
https://journal.unismuh.ac.id/index.php/alurwatul 

Furqan, M. (2019). Surau Dan Pesantren sebagai Lembaga Pengembang Masyarakat 
Islam Di Indonesia (Kajian Perspektif Historis). Jurnal Al-Ijtimaiyyah, 5(1), 1. 
https://doi.org/10.22373/al-ijtimaiyyah.v5i1.5132 

Hamiyatun, N. (2019). Peranan Sunan Ampel dalam Dakwah Islam dan Pembentukan 
Masyarakat Muslim Nusantara Di Ampeldenta. Dakwatuna: Jurnal Dakwah dan 
Komunikasi Islam, 5(1), 38–57. https://doi.org/10.36835/dakwatuna.v5i1.321 

Hartanto, R. S. W., & Dani, H. (2016). Studi Literatur: Pengembangan Media 
Pembelajaran dengan Software Autocad. Jurnal Kajian Pendidikan Teknik 
Bangunan, 1(1), 1–6. 

Hasil Pencarian - KBBI Daring. (n.d.). Diambil 15 September 2023, dari 
https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/perubahan 

Iskandar. (2018). Sejarah Lembaga Pendidikan Islam di Indonesia sebelum 
Kemerdekaan (Abad 7 dan 8 Masehi). Nukhbatul ’Ulum: Jurnal Bidang Kajian Islam, 
4(2), 145–152. https://doi.org/10.36701/nukhbah.v4i2.41 

Marlapa, E. (n.d.). Modul Perkuliahan Manajemen Perubahan: Definisi dan Konsep 
Manajemen Perubahan. 

Mujtahid. (2019). Melacak Akar Sejarah Pendidikan Surau: Asal-usul, Karakteristik, 
Materi dan Literatur Keagamaan. Repository UIN Malang, 79–87. 

Munir, M., & Zakiyah, E. (2017). Manajemen Perubahan Lembaga Pendidikan Islam di 
Era Globalisasi. J-MPI, 2(2), 114–127. https://doi.org/10.18860/jmpi.v2i2.5475 

Nasir, M. (2018). Sejarah Lembaga Pendidikan Islam (Madrasah) di Indonesia. Al Qalam: 
Jurnal Ilmiah Keagamaan dan Kemasyarakatan, 11(24), 1–18. 
https://doi.org/10.35931/aq.v0i0.15 

Qur’an Kemenag. (n.d.). Diambil 18 September 2023, dari 
https://quran.kemenag.go.id/quran/per-ayat/surah/58?from=11&to=22 

Rahman, K. (2018). Perkembangan Lembaga Pendidikan Islam di Indonesia. 
Tarbiyatuna, 2(1), 1–14. http://dx.doi.org/10.1186/s13662-017-1121-
6%0Ahttps://doi.org/10.1007/s41980-018-0101-
2%0Ahttps://doi.org/10.1016/j.cnsns.2018.04.019%0Ahttps://doi.org/10.1016/j.cam.2
017.10.014%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.apm.2011.07.041%0Ahttp://arxiv.org/abs/1
502.020 

RI, K. A. (2013). Peraturan Menteri Agama Republik Indonesia Nomor 90 Tahun 2013 
Tentang Penyelanggaraan Pendidikan Madrasah (hal. 1–23). 
https://simpuh.kemenag.go.id/regulasi/pma_90_13.pdf 

Sinaga, A. N. A., & Aslami, N. (2022). Analisis Dampak Manajemen Perubahan pada 
Organisasi atau Perusahaan. Jurnal Ilmu Komputer, Ekonomi, dan Manajemen 
(JIKEM), 2(2), 2514–2522. 

Tampubolon, M. P. (2020). Change Management Manajemen Perubahan : Individu, Tim 
Kerja Organisasi. Mitra Wacana Media. 

Widayani, K. (2020). Implementasi Manajemen Perubahan Terhadap Kinerja Pendidik dan 
Tenaga Kependidikan di MTs Negeri 3 Medan. Universitas Islam Negeri Sumatera 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 506-516  eISSN: 3024-8140 

516 
 

Utara Medan. 
Yanti, N. (2019). Sejarah dan Dinamika Lembaga Pendidikan Islam Di Nusantara (Surau, 

Pesantren, Dan Madrasah). Mau’izah, IX(1), 135–164. http://ojs.stit-
syekhburhanuddin.ac.id/index.php/mauizhah/article/download/20/18 

Yusuf, M. (2019). Strategi Manajemen Perubahan Pola Pikir SDM Guna Menghadapi 
Persaingan Era Industri 4 . 0 Pada Industri Manufaktur. Seminar Nasional dan The 
6th Call for Syariah Paper Universitas Muhammadiyah Surakarta, 648–664. 

Zubaidi, A. (2018). Sejarah Pendidikan Agama Islam di Pulau Jawa pada abad XIII–XVI 
Masehi: Kajian Historis Tentang Proses dan Perkembangan Pendidikan Islam 
[Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang]. http://etheses.uin-
malang.ac.id/id/eprint/13332 

 


