Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elSSN: 3024-8140
Volume 2, Issue 10, 2024 pp. 35-49 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Gerakan Islam dan politik syari’at Islam di Indonesia
melalui beragam gerakan Islam lokal dan transnasional:
Hizb al-Tahrir Indonesia dan Majelis Mujahidin Indonesia

Arini Abidatuzzakiyyah', Aman Dza Zeny Salma?

2 Program Studi Hukum Keluarga Islam, Universsitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: ¥210201110090@student.uin-malang.ac.id

Kata Kunci: ABSTRAK
Hizb al-Tahrir Indonesia; Majelis Gerakan Islam di Indonesia semakin beragam dengan adanya gerakan
Mujahidin Indonesia; Syari’at lokal dan transnasional seperti Hizb al-Tahrir Indonesia (HTI) dan Majelis
Islam; ideologi; jihad Mujahidin Indonesia (MMI). Fokus artikel ini adalah pada sejarah,
ideologi, dan perkembangan kedua gerakan tersebut. Sejarah HTI
Keywords: menggambarkan pembentukan dan evolusi ideologi yang dipromosikan
Hizb al-Tahrir Indonesia; Majelis oleh organisasi ini. Konstruksi ideologi HTI mencakup upaya untuk
Muijahidin Indonesia; Islamic menerapkan syari'at Islam secara komprehensif di Indonesia. Di sisi lain,
Sharia; ideology; jihad MMI juga memiliki sejarah dan ideologi yang unik, dengan fokus pada

jihad dan pembentukan masyarakat Islam yang ideal. Artikel ini juga

mengulas jaringan organisasi dan perkembangan sayap HTI serta pola
perjuangan dan struktur organisasi MMI. Analisis menyeluruh terhadap gerakan-gerakan ini memberikan
wawasan tentang dinamika politik dan sosial Islam di Indonesia yang semakin kompleks.

ABSTRACT

Islamic movements in Indonesia are increasingly diverse with local and transnational movements such as
Hizb al-Tahrir Indonesia (HTI) and Majelis Mujahidin Indonesia (MMI). This article focuses on the history,
ideology and development of both movements. The history of HTI describes the formation and evolution
of the ideology promoted by the organization. HTI's ideological construction includes an attempt to
implement Islamic shari'a comprehensively in Indonesia. On the other hand, MMl also has a unique history
and ideology, focusing on jihad and the establishment of an ideal Islamic society. This article also reviews
the organizational network and development of HTI's wings and MMI's struggle pattern and
organizational structure. A thorough analysis of these movements provides insight into the increasingly
complex political and social dynamics of Islam in Indonesia.

Pendahuluan

Gerakan Islam dan politik Syari'at Islam di Indonesia telah menjadi subjek yang
menarik perhatian baik dalam ranah domestik maupun internasional. Dalam beberapa
dekade terakhir, beragam gerakan Islam lokal dan transnasional telah aktif berperan
dalam mempromosikan visi politik yang berbasis pada prinsip-prinsip Islam di Indonesia.
Dua diantara gerakan tersebut yang menonjol adalah Hizb al-Tahrir Indonesia (HTI) dan
Majelis Mujahidin Indonesia (MMI).

HTI, sebagai bagian dari jaringan global Hizb al-Tahrir, telah mendorong agenda
politik Islam yang bertujuan untuk mengembalikan sistem khilafah atau pemerintahan

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik 1brahim Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(10), 35-49 elSSN: 3024-8140

berdasarkan Syari'at Islam di Indonesia. Sementara MMI, yang muncul sebagai
tanggapan terhadap isu-isu sosial dan politik yang dianggap merugikan umat Islam,
berusaha untuk mengadvokasi penerapan Syari'at Islam dalam berbagai aspek
kehidupan masyarakat.

Artikel ini akan mengeksplorasi peran serta HTI dan MMI dalam gerakan Islam dan
politik Syari'at Islam di Indonesia. Dengan menganalisis sejarah, visi, dan strategi
keduanya, artikel ini bertujuan untuk memberikan pemahaman yang lebih mendalam
tentang dinamika politik Islam di Indonesia serta dampaknya terhadap perkembangan
sosial dan politik di negara ini. Dengan demikian, artikel ini diharapkan dapat menjadi
sumbangan penting dalam literatur mengenai gerakan Islam dan politik Syari'at Islam di
Indonesia.

Pembahasan

Sejarah dan Perkembangan Hizb al-Tahrir Indonesia.

Hizb al-Tahrir Indonesia (juga disebut sebagai HTI) secara etimologis berarti Partai
Pembebasan. Pada tahun 1953, Syaikh Taqi al-Din al-Nabhani (1909-1979) mendirikan HTI
di Quds, Palestina. Pendiri dan pengikutnya menganggap organisasi ini sebagai partai
politik daripada organisasi sosial keagamaan. Organisasi ini mengklaim sebagai partai
politik meskipun tidak berpartisipasi dalam pemilu. Khilafah Islamiyyah adalah ide politik
yang ditawarkan Hizb al-Tahrir yang sangat berbeda dari demokrasi. Sistem politik yang
mereka katakan benar-benar Islam dan berasal dari kebiasaan kenegaraan Nabi
Muhammad SAW (Umi Sumbulah, 2009, him. 96).

Dalam beberapa dekade terakhir, Hizbut Tahrir berkembang dengan sangat cepat.
Menurut laporan, Hizbut Tahrir berkembang di lebih dari empat puluh negara, termasuk
Amerika Serikat, Jerman, Inggris, dan negara-negara bekas Uni Soviet. Pengikut Hizbut Tahrir
berbeda dari anggota gerakan Islam lainnya (Jamhari & Jajang Jahroni, 2004, him. 174).
Menahan diri dari para penguasa adalah prinsip utama perjuangan Hizbut Tahrir. Ini
berbeda dengan gerakan Ikhwan al-Muslimin, yang mendukung para penguasa di
beberapa negara, termasuk Yordania. Hizbut Tahrir tetap menolak bekerja sama dengan
pemerintah lokal di mana pun mereka berada. Hal inilah yang membuat Hizbut Tahrir
semakin populer dan dianggap sebagai alternatif Islam ketika kelompok Islam lain tidak
berhasil (Azman, 2018, him. 100).

Kedatangan HT di Indonesia bisa dikatakan tidak sengaja. Pada tahun 1982-1983,
Abdurrahman Al-Baghdadi, aktivis HT yang singgah di Australia, diundang ke Bogor oleh
Kiai Abdullah bin Nuh, pemilik Pesantren Al-Ghazali di Bogor. Saat dia mengajar di Masjid
Al-Ghifari, IPB Bogor, Abdurrahman mulai berinteraksi dengan aktivis masjid kampus.
Dimulai dengan diskusi tentang pemikiran pendiri HT, Tagiyudin Al-Nabhani. Muhammad
Mustofa, Putra Abdullah bin Nuh, menjadi aktivis HT sejak kuliah di Yordania. Kemudian
diadakan halagah-halagah kecil untuk membahas gagasan HT, Ajaran HT menyebar ke
kampus di luar Bogor, seperti UNPAD, IKIP Malang (UM), UNAIR bahkan sampai keluar
Jawa, seperti UNHAS melalui Lembaga Dakwah Kampus (LDK) (Syaiful Arif, 2016, him.
21).

36



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(10), 35-49 elSSN: 3024-8140

HTI kemudian memulai dakwah kepada publik pada tahun 1994, meskipun belum
memutuskan untuk menggunakan nama HT. Untuk melakukan ini, HTI mulai
membangun “organisasi dan aktivitas yang terselubung (undercover) seperti seminar,
halagah mingguan, dan penerbitan buku, majalah, dan pamflet.” (Agus Salim, 2005, him.
137-142). Namun, selama periode Orba, semua aktivitas HTI hanya terbatas pada
menyebarluaskan ide dan mempekerjakan orang, belum lagi melakukan mobilisasi di
jalanan seperti yang biasa dilakukan HTI.

Pada 21 Mei 1998, rezim Orde Baru yang dipimpin oleh Presiden Soeharto lengser,
memberikan kesempatan bagi pergerakan Hizbut Tahrir (HT) dan kelompok politik
lainnya. Dengan munculnya kebebasan berekspresi, Islam politik dapat berkembang,
yang ditandai dengan munculnya partai Islam dan munculnya kelompok dan gerakan
Islam radikal) (Abdul Qohar & Kiki Muhammad Hakiki, 2017, him. 372). Menurut Bahtiar
Effendy, munculnya gerakan Islam bukanlah tanggapan langsung terhadap demokrasi
baru di Indonesia; sebaliknya, itu adalah tanggapan terhadap kondisi politik, sosial, dan
religius yang dianggap tidak mewakili keinginan Muslim (Bahtiar Effendy, 2003, him. 217-
218). Kemudian pada tahun 2002, Istora Senayan menjadi tuan rumah konferensi
internasional tentang Khilafah Islamiyyah yang mendapat sambutan antusias.
Pembicara dari HT dalam dan luar negeri hadir di konferensi ini. Hizbut Tahrir Indonesia
(HTI) juga didirikan pada konferensi ini. Organisasi ini segera mengumumkan dirinya
sebagai partai politik dengan ideologi Islam (As’ad Said Ali, 2012, him. 70-73).

Muhammad Al-Khattat adalah pemimpin awal HTI, yang digantikan oleh Hafidz
Abdurrahman. Ismail Yusanto tetap menjadi juru bicara HTI. Meskipun HTI sudah
memiliki kepengurusan di banyak tempat, pola pergerakannya tetap tertutup. Dengan
memanfaatkan teknologi seperti telepon dan email, para kader membuat protokol
komunikasi rahasia. Ismail Yusanto adalah pemilik HUMAS HTI. HTI berkembang sendiri
dan mendapatkan dana dari para pendukung, tidak dari pemerintah. Mereka secara
tegas menolak dan mengharamkan penerimaan dana dari pemerintah (Bambang
Prasetyo, 2019, him. 255).

HTI melakukan gerakan pemikiran dengan mengevaluasi ide-ide yang dianggap
salah dan kemudian mengembangkan ide-ide Islami. HTI terus berjuang dalam bidang
politik untuk membebaskan umat dari dominasi politik dan hegemoni kaum imperialis.
HTI memiliki tujuan untuk menghapus segala bentuk pengaruh imperialis di negara
Islam, yang telah menyebar ke berbagai bidang, termasuk kebudayaan, pemikiran,
ekonomi, dan tentara. Pada Juli 2017, pemerintah mencabut badan hukum Hizbut Tahrir
Indonesia karena dianggap menentang pemerintah dan tidak memiliki tujuan yang sama
untuk kemajuan bangsa (Bambang Prasetyo, 2019, him. 259).

Konstruksi Ideologi HTI

HTI menunjuk khilafah sebagai satu-satunya sistem politik yang harus ditegakkan
kembali oleh umat Islam, menurut al-Quran dan hadis. Sumber otoritatif, termasuk teks
al-Qur'an dan Hadits al-Mutawatirah, digunakan untuk menilai eksistensi khalifah.
Setidaknya delapan hadis mutawatir bi al-ma'na ditemukan dalam diskusi HTl yang dapat
digunakan sebagai hujjah untuk menegakkan khilafah. Di antaranya adalah hadith al-
khilafah 'ala minhaj al-nubuwwah dan hadis tentang masuknya Islam ke setiap rumah,

37



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(10), 35-49 elSSN: 3024-8140

yang keduanya ditakhrij oleh Ahmad ibn Hanbal; hadis tentang penemuan kertas putih
yang tergantung (al-waraq al-mu'allaq), yang ditakhrij oleh al-Hakim; dan hadits tentang
al-khilafah yang akan turun di bumi al-Quds, Palestina (Hafiz Abd Al-Rahman, 2003).

Bagi aktivis HTI, nasionalisme merupakan ide yang absurd, tidak mengandung
makna yang pasti. la juga dinilai sebagai ide yang kosong dari makna-makna konkret. HTI
menolak nasionalisme karena dianggap bertentangan dengan gagasan kekhilafahan
yang menyatukan umat Islam tanpa batas etnis atau teritorial. Sejak abad XVII, upaya
Barat untuk memecah negara khilafah dianggap sebagai sumber nasionalisme. Selain
itu, dikatakan bahwa kapitalisme adalah sistem yang mengontrol dan menindas dunia
Islam. HTI percaya bahwa kapitalisme dan ideologi terkaitnya, seperti demokrasi,
liberalisme, dan pluralisme agama, adalah ancaman dan harus dilawan (Umi Sumbulah,
2009, him. 106-108).

Tampaknya, baik melalui wacana verbal maupun tulisan, HTI menyatakan perang
melawan kapitalisme. Mereka menggambarkan tokoh-tokoh kapitalisme sebagai makar
di seluruh dunia. Sebaliknya, perasaan kalah atau lemah memungkinkan ideologi lain
untuk mengalahkan Islam. Rasulullah sendiri mengatakan bahwa kaum muslimin tidak
boleh merasa kalah terhadap orang lain. Karena perasaan kalah hanya akan
menyebabkan kelemahan, orang Islam mudah bertaglid kepada orang lain. Menerima
ide-ide kafir seperti pluralisme agama, demokrasi, dan liberalisme di Barat sama dengan
mengganti kekafiran yang hina dengan keislaman yang unggul.

HTI berpendapat bahwa semua paham produk Barat merupakan cara Barat untuk
menghegemoni Negara Islam. Ini adalah kesimpulan yang terlalu cepat. Pada
kenyataannya, tidak semua konsep dari Barat bertentangan dengan Islam. Ketika ide-
ide Barat seperti demokrasi diterapkan di dunia Islam, paling tidak, dapat dikatakan
bahwa umat Islam memiliki pengalaman nyata membentuk negara demokratis.
Pengalaman ini termasuk pemerintahan di masa kepemimpinan Muhammad di Madinah
dan era khilafah rasyidah. Dalam situasi seperti ini, Islam mungkin dianggap sesuai
dengan demokrasi.

Menurut Bahtiar Effendy, munculnya gerakan Islam bukanlah tanggapan langsung
terhadap demokrasi baru di Indonesia; sebaliknya, itu adalah tanggapan terhadap
kondisi politik, sosial, dan religius yang dianggap tidak mewakili keinginan Muslim (Eko
Nani Fitriono & Suhono, 2017, him. 46).

HTI menganggap perjuangan menegakkan kembali khilafah sebagai keharusan
ideologis yang tidak dapat ditawar karena khilafah adalah satu-satunya pelindung umat
Islam dari ejekan dan penghinaan Barat, serta solusi atas berbagai masalah yang
dihadapi dunia Islam, termasuk di Indonesia. Mereka mengklaim bahwa Barat sedang
berusaha menghancurkan negara-negara Muslim secara agama, politik, ekonomi, sosial,
dan budaya. Untuk menyebarkan ide-ide mereka, HTI menggunakan berbagai media,
termasuk Jurnal Khilafah dan majalah al-Wa'ie. HTI adalah organisasi transnasional yang
bertujuan untuk membangun Khilafah Islam global. Namun, mereka sering
mengabaikan fakta sejarah tentang konflik antara Islam dan Barat serta kelemahan
sistem kekhilafahan setelah Khulafaur Rasyidin, seperti yang terlihat dalam

38



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(10), 35-49 elSSN: 3024-8140

pemerintahan Umayyah, Abbasiyah, Umayyah di Spanyol, dan Turki Utsmani (Umi
Sumbulah, 2009, him. 110).

Akidah adalah doktrin dasar yang menjadi fondasi ideologi HTI. Keyakinan ini
mengarahkan kepada kewajiban menegakkan hukum syari'at dalam semua aspek
kehidupan. Hukum syari'at didefinisikan sebagai seruan Allah yang berkaitan dengan
perbuatan manusia, dengan kewajiban yang pasti, memberikan pahala bagi mereka
yang melakukannya dan hukuman bagi mereka yang tidak melakukannya (Umi
Sumbulah, 2009, him. 111).

Ideologi dalam HTI terdiri dari 2 (dua) unsur, yaitu: ide (fikrah) dan metode
(tharigah) (Syaiful Arif, 2016, him. 95). Dari fikrah ini Serangkaian konsep telah diadopsi
oleh partai politik untuk mencapai tujuan menempatkan Islam di tengah-tengah
kehidupan masyarakat, yaitu dengan memasukkannya ke dalam hubungan antara
masyarakat dan seluruh aspek kehidupan. Tampaknya ke-shumiil-an Islam hanya akan
terwujud jika Islam dijadikan sebagai dasar dari semua aktivitas dan tindakan, baik
secara kolektif maupun politis.

Di samping persoalan akidah, HTI juga memperhatikan ide (fikrah) mengenai
hukum syara dan pemikiran. Seruan (khitab) syari (Allah) berkaitan dengan tindakan
hamba (manusia). Wajib adalah sesuatu yang diminta dengan seruan yang pasti atau
diberikan pahala kepada orang yang melakukannya dan disiksa bagi orang yang
meninggalkannya (Umi Sumbulah, 2009, him. 112).

HTI meyakini bahwa Islam adalah sistem yang luas yang mencakup semua aspek
kehidupan, seperti ekonomi, sosial, politik, dan pemerintahan. Mereka percaya bahwa
agama Islam dapat menyelesaikan semua masalah kehidupan. Dalam memecahkan
masalah, pendekatan HTI menggunakan dua konsep utama: teks (nash) dan konteks
(wagqi), yang berarti mengaitkan teks agama dengan keadaan dunia nyata.

HTI memiliki pedoman khusus untuk pembinaan kader militan, yang diajarkan
melalui kitab-kitab seperti Mafahim Hizb al-Tahrir, al-Takattul al-Hizb, dan al-Shakhsiyah.
Tujuan dari pendidikan ini adalah untuk menghasilkan karyawan yang paham secara
mendalam tentang prinsip-prinsip HTI dan siap untuk bertindak dalam mencapai tujuan
organisasi mereka (Afif Nur, 2000, him. 45).

Jaringan Organisasi dan Perkembangan Sayap HTI

Dalam membangun jaringan HTI, mereka mengatakan bahwa masalah utama bagi
umat Islam saat ini adalah tidak adanya sistem pemerintahan yang dapat memantau
pelaksanaan syari'at Islam. Untuk mencapai tujuan ini, langkah-langkah yang harus
diambil harus serupa dengan langkah-langkah yang diambil oleh Rasulullah, yang
berhasil membangun Daulah Islam di Madinah. Jika ingin kehidupan Islam segera
terwujud, upaya tersebut harus berupa tindakan kelompok (amal jama'i) daripada
tindakan individu (amal fardi). Sistem khilafah terbentuk karena aktivitas individu sulit
untuk direalisasikan. Dalam hal ini, aktivitas kolektif diorganisir menjadi kelompok
dakwah (kutlah), partai atau jamaah. Oleh karena itu, cara terbaik untuk mencapai
tujuan tersebut adalah melalui aktivitas politik (Umi Sumbulah, 2009, him. 126).

39



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(10), 35-49 elSSN: 3024-8140

Karena percaya bahwa kelompok-kelompok yang tidak terlibat dalam politik tidak
memiliki hubungan dengan masalah utama kaum muslimin, yaitu penerapan hukum
Allah di dunia, HTI mendeklarasikan diri sebagai partai politik. Tujuan terwujudnya
institusi khilafah tidak dapat dicapai melalui gerakan sosial, keagamaan, penerbitan
buku, atau amar ma'ruf nahi munkar. Sebagian besar orang percaya bahwa khilafah
adalah struktur institusional yang memiliki kemampuan untuk memastikan bahwa

syariat Islam diterapkan secara menyeluruh.

Dakwah di bidang peribadatan hanyalah salah satu bagian dari ajaran Islam, tetapi
dakwah di bidang sosial kemasyarakatan tidak berhubungan langsung dengan masalah
utama umat Islam. Tanpa tindakan politik, dakwah di bidang pemikiran hanya akan
menjadi teori. Karena aktivitas amar ma'ruf nahi munkar hanya bersifat lisan, bukan cara
untuk menegakkan khilafah, sedangkan aktivitas menghilangkan kemungkaran dapat
dilakukan dengan kekuatan fisik (Umi Sumbulah, 2009, him. 127).

HTI membuat metode dakwahnya berdasarkan model dakwah Rasulullah dengan
tujuan mengubah pikiran, emosi, dan tindakan orang dari jahiliyah ke Islam sehingga
terbentuk masyarakat Islam dan daulah Islam. Pandangan ideologis menentukan dasar
dakwah HTI: memenuhi panggilan Allah untuk membangun sistem khilafah,
menerapkan hukum-hukum Allah, berpedoman pada hukum syara, dan menerapkan
Islam secara menyeluruh (Umi Sumbulah, 2009, him. 128-129).

HTlI menentukan langkah operasional dalam tiga marhalah, yaitu: Pertama,
Marhalah Tathgif adalah tahap pembinaan dan pengkaderan, di mana metode HTI
digunakan untuk membentuk kerangka gerakan. Kedua, Marhalah Tafa'ul ma'a al-
Ummah, atau tahap komunikasi dengan masyarakat. Tahap ini dimaksudkan untuk
mengumpulkan orang-orang di sekitar mereka. Ini tidak hanya berarti membangun
ideologi partai menjadi ideologi umat. Untuk memperluas cakupan area penanam
ideologi secara lebih mapan, diperlukan persiapan dengan melakukan muhawalat al-
mukhatabat, yang terdiri dari empat tahapan: 1) tathqif murakkaz (pembangunan dan
pengkaderan intensif); 2) thagafah jama'iyah (pembinaan terhadap masyarakat); 3)
kashf hutat al-isti'mar (membongkar konspirasi imperialis); dan 4) tabanni masalih al-
ummat. Ketiga, Marhalah Istilam al-Hukm, adalah fase pengambil-alihan kekuasaan dan
penerapan Islam secara keseluruhan, lalu menyebarkannya ke seluruh dunia sebagai
risalah. Tahapan ini juga dikenal sebagai al-nabhani atau al-tharigah al-inqilabiyah, yang
berarti metode revolusioner. Perjuangan bukanlah untuk mengambil alih pemerintahan
yang hanya menerapkan ideologi secara parsial; sebaliknya, itu dilakukan untuk
kepentingan penerapan ideologi itu sendiri (Umi Sumbulah, 2009, him. 130-133).

Gerakan HTI berbeda di berbagai negara hanya karena uslubnya, bukan karena
tarigah. Harigah adalah langkah yang paling sederhana karena hanya memeriksa bukti.
Merumuskan uslub dan wasilah adalah hal terpenting bagi sebuah gerakan. Gerakan
akan sulit untuk "diobok-obok'" oleh kekuatan dan intervensi dari luar. Untuk mencapai
hal ini, HTI melakukan pembinaan yang intensif kepada anggotanya. Karena HTI memiliki
standar pemahaman dan pola perjuangan yang jelas, dan mereka tidak pernah
mengajarkan kekerasan (fisik) yang demikian, seseorang yang mengaku HTI tetapi
menyebarkan jihad untuk menyerang gereja atau menghancurkan tempat-tempat
tertentu pasti bukan dari HTI (Umi Sumbulah, 2009, him. 134).

40



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(10), 35-49 elSSN: 3024-8140

Sejarah dan Perkembangan MMI

Majelis Mujahidin Indonesia (MMI) adalah sebuah tempat penadah pergerakan
perjuangan untuk menegakkan syariat Islam. Didirikan di Yogyakarta pada tanggal 7
Agustus 2000 melalui kongres Mujahidin |, yang berlangsung dari tanggal 5 hingga 7
Agustus 2000, bertepatan dengan 7 Jumadil Ula 1421 Hijriyah. Organisasi aliansi ini
berdiri dengan tujuan untuk menegakkan syariat Islam di setiap aspek kehidupan,
termasuk kehidupan keluarga nasional dan internasional. Selain itu, tujuan
pendeklarasian MMI adalah untuk menerapkan syariat Islam dalam pemerintahan
negara atau pemerintah (Anwar Kurniawan & Ahmad Aminuddin, 2018). Melalui,
perhelatan yang bertajuk kongres, Mujahidin 1 Indonesia untuk penegakan syariat Islam
itu, dilaksanakan di gedung Mandala Bhakti Wanita Tama, Yogyakarta. Kongres tersebut
diikuti oleh lebih dari 1800 peserta dari 24 provinsi di Indonesia dan beberapa utusan
dari luar negeri itulah yang membidangi lahirnya MMI (Dewan Pimpinan Majelis
Mujahidin, 2004, him. 34).

Kongres Mujahidin | berlangsung selama tiga hari, dan peserta mendengarkan
presentasi makalah dari berbagai pembicara dari kalangan akademisi dan ulama. Di
antara pembicara tersebut adalah Prof. Dr. A. Mansyur Suryanegara, Prof. Dr. Deliar
Noer, Prof. Dr. Abdurahman A. Basalamah, Dr. Nasheem M. Fathallah, Ir. H. Adi Warman
Azwar Karim, MBA, Drs. Ohan Sujana, Bc. Hk., Ir. RHA. Sahirul Alim, MSC, Ust. Abdul
Qadir Baraja, KH. Mawardi Noer, SH., Ust. M. Thalib, Ust. Abu Jibril Abdurahman, dan
Ust Setelah mendengarkan presentasi tersebut, anggota Kongres Mujahidin menuntut
rumusan untuk kebaikan rakyat Indonesia dan tindakan konstruktif untuk menerapkan
syariat Islam (Irfan Suryahardi Awwas, 2001, him. 132).

Perwakilan Majelis Mujahidin mengunjungi idang paripurna DPR Rl pada tanggal
15 Jumadil Ula 1421 H | 15 Agustus 2000 M setelah mengumumkan kebangkitannya.
Kunjungan ini dilakukan karena beberapa anggota DPR Rl mengancam akan
menghancurkan Syariat Islam. Mereka menyampaikan Piagam Yogyakarta dan

41



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(10), 35-49 elSSN: 3024-8140

rekomendasi keputusan Kongres Mujahidin di hadapan fraksi Golkar, PPP, dan Partai
Bulan Bintang (Irfan Suryahardi Awwas, 2001, him. 367). Materi ini mencakup:

1.

Tujuan bersama adalah persatuan dan kesatuan Bangsa Indonesia yang berdaulat
dan utuh.

Kemungkinan perpecahan di Negara Kesatuan Republik Indonesia menunjukkan
bahwa gagasan bahwa penerapan Syariat Islam akan menyebabkan keretakkan
adalah salah dan tidak berdasar.

Bahkan, tidak dilaksanakannya syariat islam di Indonesia, menyebabkan, probabilitas
disintegrasi bangsa semakin memungkinkan, seiring dengan munculnya berbagai
krisis politik, moneter, HAM, dan demokrasi.

Maka, menerapkan ketentuan Syariat Islam bagi pemeluknya dan menerapkan
ketentuan agama lain bagi para pemeluk agama lain pula, adalah kebijakan paling
pas, sebagai seenjata utama melawan disintegrasi bangsa.

Bahwa, setiap pemeluk agama berhak untuk mberibadah dan berkehidupan masing-
masing sesuai kepercayaan atau agama yang dianutnya, sebagaimana yang diatur
dalam Pasal 29 UUD 1945.

Syariat Islam mengandung filosofi-filosofi universal yang dapat melindungi seluruh
warga negara, tanpa memandang agama.

Mereka yang menolak Syariat Islam sebenarnya memilih jalan berkehidupan yang
rentan gesekan konflik karena telah menafikan hak asasi manusia lain.

Pada 26-27 Jumadil Ula 1421 H (26-27 Agustus 2000), musyawarah kerja Ahlul Halli

wal ‘Agdi Majelis Mujahidin diadakan di Jakarta. Musyawarah itu memutuskan beberapa
hal, sepertl (Irfan Suryahardi Awwas, 2001, him. 370):

1.

Dibentuknya nadan kerja Ahlul Halli wal Aqdi yang pimpinan Abu Bakar Bakar
Ba'asyir, yang diberikan wilayah tugas, tepatnya di Yogyakarta, dengan wewenang
sebagaimana yang telah dibebankan kepadanya sebagai Ahlul Halli Wal Aqdi Majelis
Mujahidin.

Bahwa amanah Ketua, dariapa Lajnah Tanfidziyah Majelis Mujahidin, sebagaimana
diputuskan, jatuh kepada Sdr. Irfan S. Awwas sebagai, yang berwenang secara
umum sebagai penyusun Rencana Kepengurusan Lajnah Tanfidziyah, untuk
kemudian disahkan oleh Ahlul Halli wal Aqdi.

Lajnah Tanfidziyah sekaligus juga dibebankan dengan usaha besar membangun
jaringan kerjasama atau aliansi dengan anggota Majelis Mujahidin dengan melalui
delegasi wakil-wakil tiap daerah, dengan harapan agar rencana suci penegakkan
Syariah Islam dalam lingkup-lingkup daerah dapat tercapai.

Menurut Jamhari, ada empat alasan utama yang mendorong berdirinya MMI.

Pertama, keinginan sebagian para pemuda islamis untuk mendirikan Daulah Islamiyah,
baik di tingkat nasional maupun internasional. Kedua, tudingan bahwa gerakan
penegakan syariat di Indonesia memecah belah bangsa, bahkan terikat dengan
pemberontakan DI/TII Kartosuwirjo, yang acap kali menimbulkan stigma yang condong

42



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(10), 35-49 elSSN: 3024-8140

kepada persekusi berbasis agama, terut. Ketiga, kekhawatiran tentang fakta bahwa
Islam masih dipandang sebelah mata, yang menyebabkan kesulitan bagi umat Islam
untuk menerapkan ajaran agama mereka di Indonesia, meskipun populasi Islam di
negara itu mayoritas. Keempat, MMI menyatakan kondisi carut-marut yang di alami
Indonesia dewasa ini tidak akan mampu diselesaikan pemerintah yang tidak istiqgomah
menjelankan syariat islam. Mereka melihat kelemahan kemantapan dan keistiqgomahan
ini tercermin dalam penolakan terhadap syariat Islam dalam undang-undang Indonesia,
dan kedatanga ide-ide baru yang disusupi bangsa Barat-Zionis yang justru disambut
dengan tangan terbuka oleh Gus Dur, sebagai presiden pada waktu itu. Tokoh Barat-
Yahudi seperti George Soros, Henry Kissinger, dan Lee Kwan Yew dianggap bermaksud
untuk memecah belah Indonesia melalui provokasi masalah sumber daya alam (Jamhari
& Jajang Jahroni, 2004, him. 50-51).

Konstruksi Ideologi MMI

Berbeda dengan HTI, yang berusaha untuk menegakkan khilafah MMI, mereka
berusaha untuk memperjuangkan terlaksananya syariat Islam di Indonesia dan di
seluruh dunia, karena menurut MMI, tegaknya khilafah islamiyah merupakan
perwujudan dari syari'at Islam. Komitmen Mujahidin menunjukkan perjuangan mereka
untuk penegakan syariat Islam yang diciptakan MMI: 1) memperjuangkan penegakan
syariat Islam dalam kehidupan individu, keluarga, negara, dan masyarakat; 2)
menerapkan penegakan syariat Islam secara kaffah berdasarkan kitab Allah dan sunnah
Rasulullah; 3) memprioritaskan penegakan syariat Islam dalam semua aspek kehidupan
manusia, termasuk jiwa dan harta benda; dan 4) membantu mereka yang berjuang
untuk penegakan syariat Islam (Umi Sumbulah, 2009, him. 136-137).

Tauhid, prinsip utama Islam, digunakan sebagai landasan upaya MMI untuk
menegakkan syariat Islam. Pertama, tauhid rububiyah adalah kepercayaan yang
dibarengi dengan perasaan yakin bahwasanya Allah lah raja yang membuat,
memerintah, merawat dan nantinya mencabut daripada segala hal ada di alam semesta,
termasuk nasib manusia dari segi rejei, jodoh, dan lain sebagainya. Kedua, tauhid
uluhiyah adalah keyakinan bahwa manusia harus mengikuti setiap perintah Allah
sepanjang hidup mereka. Terakhir, tauhid asma' wa sifat adalah keyakinan bahwa Allah
memiliki nama dan sifat yang sama dengan Allah. Perjuangan MMI bergantung pada
pemahaman akidah yang sesuai dengan keyakinan dan praktik generasi salaf as-shaleh
(Umi Sumbulah, 2009, him. 143).

Syariat Islam adalah inti Islam, menurut pemahaman MMI. Oleh karena itu, wajib
bagi setiap individu yang beragama Islam untuk melaksanakan syariat Islam. Akibatnya,
setiap orang Islam hanya memiliki dua pilihan: hidup dengan menjalan syariat islam
secara penuh atau mati mulia dengan syahid. Menurut Ba'asyir, hidup yang paling mulia
adalah hidup yang dengan sebaik-baiknya menerapkan semua syariat islam ke dalam
sendi-sendi kehidupan, bahkan yang paling kecil. Sebaliknya, kematian syahid adalah
kematian yang disebabkan oleh pembunuhan yang dilakukan oleh penguasa tirani atau

43



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(10), 35-49 elSSN: 3024-8140

oleh musuh Islam dalam jihad fisabilillah karena berani menyatakan kebenaran (Irfan
Suryahardi Awwas, 2001, him. xii).

Syariat Islam dapat direduksi maknya menjadi sekedar hukum-hukum Islam yang
merupakan aturan hidup yang sesuai dengan kehendak tuhan sebagaimana yang
termaktub dalam Al-Qura’n dan hadis. Semua makhluk hidup harus melaksanakannya,
karena aturan didalamnya dijanjikan Allah sebagai rahmat bagi alam semesta (rahmat an
al-‘alamin). Semua aspek kehidupan manusia diatur oleh hukum Islam, termasuk
hubungan manusia dengan Tuhan, satu sama lain, dan masalah duniawi lainnya. llmu
figih, atau hukum far'i, mempelajari hukum Islam yang mengatur kehidupan lahiriah
seharian manusia. Ilmu kalam membahas hukum Islam yang berkaitan dengan seluk
beluk kepercayaan, dan disebut hukum pokok (Irfan Suryahardi Awwas, 2001, him. 42).

Secara keseluruhan, syariat Islam terdiri dari empat bidang utama: Pertama,
bidang peribadatan terhadap Allah, yang mencakup tata cara ibadah seperti salat,
puasa, zakat, haji, dan ibadah yang semacamnya. Kedua, bidang muamalat, yang
mengatur hubungan antara manusia, termasuk jual beli, sewa menyewa, hutang
piutang, pinjam meminjam, perburuhan, dan masalah hukum lainnya yang berkaitan
dengan kegiatan ekonomi. Ketiga, bidang munakahat, yang bertanggung jawab atas
Keempat, bidang jinayat mengatur pelanggaran hukum Islam yang dianggap sebagai
kejahatan karena dapat membahayakan individu, keluarga, masyarakat, atau negara,
dan mencakup sanksi (Umi Sumbulah, 2009, him. 146).

Pada masa awal Islam, istilah "syariat" sebenarnya memiliki arti yang luas, tidak
hanya berkaitan dengan aspek hukum yang biasa kita ketahui sekarang. jika
dibandingkan dengan mendefinisikan syari'at sebagai ilmu kalam. Namun, dengan
waktu, istilah "syariat Islam" hampir selalu mengacu pada hukum atau peraturan Islam
(figih), seperti masalah penegakkan hukum sebagaimana di atas. Al-Asymawi,
bagaimanapun, berpendapat bahwa syariat tidak dapat dianggap sebagai hukum formal
yang sebanding dengan hukum perundang-undangan (Zada Khamami dkk., 2002, him.
126).

Karena istilah "syari'at" dalam bahasa Islam telah berubah berkali-kali, orang
sering menganggap syariat sebagai hukum. Pengertian syariat pada awalnya mencakup
makna aslinya, yaitu Manhaj Allah, Sabil Allah, dan Thorig Allah. Kemudian maknanya
berkembang untuk mencakup kaidah hukum (tasyri'iyah) yang ditemukan dalam hadis
nabi. Akibatnya, arti syariat berkembang lagi dan mencakup pengertian sharih,
komentar, fatwa, dan segenap hukum yang berasal dari penyimpulan dan penerapan
kaidah tersebut, yaitu figih. Tidak diragukan lagi, ada perbedaan mendasar antara figih
dan syariat. Syariat adalah pemahaman ijtihadi orang tentang hukum-hukum Allah.
Karena sifatnya yang ijtihadi, figih sangat mungkin melakukan kesalahan (Zada Khamami
dkk., 2002, him. 126).

Syariat Islam, menurut MMI, adalah pedoman abadi dalam ilmu kalam dan figih
yang dicipta sebagai aturan umum manusia dalam berkehidupan. Menurut Muhammad
Thalib, salah satu eksponen MMI, hukum sekuler yang dibuat oleh manusia tidak
memiliki peran yang sama dengan syariat. Ini karena hukum tidak mempertimbangkan
aspek internal, yang merupakan urusan agama (Afadlal dkk., 2005). Ruang fisik

44



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(10), 35-49 elSSN: 3024-8140

dariapada seorang manusia adalah sangat rumik, sehingga tidak mungkin bagi suatu
individu untuk memahaminya dengan apa-apa yang telah diketahui. Jika tidak ada
naskah dalam Al-Qur'an atau Hadis, manusia telah diberi dasar untuk membuat hukum
dan peraturan yang diperlukan dengan mempertahankan prinsip maqgashid syari'at (Umi
Sumbulah, 2009, him. 150-151).

Majelis Mujahidin Indonesia berpendapat bahwa syariat Islam adalah satu-satunya
aturan hidup yang baik untuk semua orang dan masyarakat. Sebagaimana disebutkan
dalam Al-Baqgarah ayat 85 dan Al-Maidah ayat 49, Allah telah menyatakan bahwa jika
syariat Islam ditinggalkan, dunia akan mengalami banyak musibah. Menurut anggota
MMI, penyebab segala bentuk bencana dan malapetaka yang diraskan Indonesia
dewasa ini terjadi sebagai akibat manusia yang enggan menjalankan syariat islam.
Hukum yang dicipta manusia dan negara sebagai isnstitusinya adalah ide-ide Barat. Bagi
MMI, semuanya adalah sistem yang bermasalah dan rentan, tidak seperti sistem Tuhan
(syariat) yang sudah didesain Allah sedemikian rupa sehingga dapat dikatakan bahwa
ialah satu-satunya jalan penyelesaian msalah. (Ka’'bah, 2016)

Dengan menerbitkan berbagai buku yang membahas solusi untuk masalah
nasional dan internasional seperti kemiskinan, perekonomian, penanggulangan
kriminalitas dan kerusuhan sosial, kewajiban negara terhadap rakyatnya, dan kewajiban
rakyat terhadap negaranya, dan masalah lainnya, MMI telah mendukung gagasan
bahwa "Islam sebagai solusi." (Indonesian Institute Of Sciences dkk., 2020, him. 4)

Selain itu, MMI menyarankan agar UUD 1945 diubah agar lebih sesuai dengan
hukum syariat Islam. MMI juga memiliki komitmen dalam perjuangan penegakan syariat
Islam, memiliki fungsi tathbiq syari'at, yang berarti penegakan syariat Islam dalam
kehidupan umat Islam. Sementara itu, misi MMI adalah perjuangan untuk penegakan
syariat Islam secara menyeluruh dalam kehidupan bangsa dan negara sehingga
masyarakat memperoleh keberuntungan hidup dunia dan akhirat serta membawa
rahmat kepada rakyat negara dan seluruh alam semesta (Umi Sumbulah, 2009, him.

153).

Penegakan syariat Islam termasuk dalam tiga sistem kehidupan: lingkungan
pribadi, keluarga, dan lingkungan sosial negara, menurut MMI. Menurut Islam, syariat
digunakan sebagai standar untuk kehidupan berbangsa dan bernegara. Ini memiliki tiga
ciri utama dalam sosiologi kenegaraan: Pertama, kaum muslimin memegang kekuasaan
pemerintah dan jelas berkomitmen untuk melaksanakan syariat. Kedua, aturan-aturan
negara harus dibuat dengan kacamata syariat secara penuh. Terakhir, hukum syariat
mengatur peradaban manusia (Nurrohman Syarif, 2018, him. 76).

Pola Perjuangan MMI

Majelis Mujahidin Indonesia adalah sebuah badan persatuan atau aliansi (tansiq)
wajah pergerakan juang penegakan syariat Islam melalui tiga metode: gotong-royong
terpadu dalam meperjuangkan penegakan syariat islam; semangat berpikir kolektif
dalam memprogramkan rencana dakwah islamiyah yang terstruktur; serta, kerukunan
dan kebersamaan aliasi dalam diri organisasi penegak syariat islam. Mereka mencapai
misinya dengan mencanangkan dua strategi, yakni: struktural dan kultural. Strategi
pendekatan struktural dimaknai sebagai penyebaran ideologi muslim yang memiliki

45



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(10), 35-49 elSSN: 3024-8140

komitmen dalam upaya penegakan syariat Islam dan mantap melaksanakanya syariat
Islam dalam lingkup sosial politik, termasuk memegang mandat kekuasaan. Dengan
menerapkan pendekatan ini, MMI bertujuan untuk membangun kekuatan sosial politik
yang ada untuk menegakkan syariat Islam (Wahab, 2023).

Berbagai aspek kehidupan termasuk dalam program perjuangan MMI, seperti
akidah, politik, ekonomi, hukum, pendidikan, sosial budaya, pertahanan-keamanan,
kemanusiaan, dan perburuhan. Program-program yang difokuskan pada bidang-bidang
ini adalah sebagai berikut (Rahawarin, 2023):

1. Pertama, bidang akidah, berkonsentrasi pada penghapusan isme atau paham-paham
sesat seperti komunisme, zionisme, atheisme, kapitalisme, sekulerisme,
demokratisme, dan segala bentuk paham-paham lainnya yang mereka anggap
menjadi sumber semua masalah hidup. Selain itu, menghapuskan berbagai macam
bentuk budaya yang menjauhan umat islam dengan pelaksanaan syariat islam.

2. Kedua, bidang politik, di mana MMI menuntut pelaksanaan syariat Islam secara
kaffah; membangun kekuasaan politik Islam dengan memaksa partai-partai Islam
bersatu untuk memperjuangkan syariat Islam; membangun pemerintahan Islam
yang menjamin pelaksanaan syariat Islam; dan memiliki media untuk
menyebarluaskan program-program Mujahidin.

3. Ketiga, sektor ekonomi di mana MMI mendorong sistem perbankan syariah,
perekonomian umat, lembaga konsumen muslim, dan jaringan ekonomi
internasional, memberdayakan lembaga zakat, infaq, shadaqah, dan Badan Usaha
Milik Mujahidin (BUMM), dan mendukung ketahanan dan penguasaan wilayah di
bidang ekonomi pembinaan.

4. Keempat, dalam lingkup hukum, dengan membentuk pergerakan-pergerakan
penyokong tegaknya pilar-pilar syar’i, termasuk supremasi syariat islam dengan
implikasinya yakni undang-undang yang memiliki muatan-muatan syar’i.

5. Kelima, bidang pendidikan, dengan cara meyakinkan kepada umat Islam agar
sebaiknya menyekolahkan anaknya di sekolah yang tidak dikelola oleh lembaga atau
yayasan non muslim, mengembangkan sistem pengadilan Mujahidin berbagai
lembaga pendidikan.

6. Keenam, bidang sosial dan budaya, yang dilakukan melalui pembentukan badan
sensor untuk berbagai macam saluran penyebaran informasi elektronik sebagai
wadah sosialisasi kewajiban untuk selalu menggunakan pakaian takwa, atau jilbab,
yang menutup aurat, terutama bagi wanita muslim dalam kehidupan sehari-hari.

7. Ketujuh, bidang kemanusiaan, membentuk Komnas HAM yang sesuai dengan syariat
Islam dengan mendirikan pos keamanan di setiap wilayah.

8. Kedelapan, bidang perburuhan, bidang ini berusaha memperjuangkan hak dan nasib
pekerja muslim dengan meminta perusahaan untuk tidak melakukan diskriminasi.

Menurut MMI, perjuangan untuk menegakkan syariat Islam melalui program
seperti yang disebutkan di atas tidak bertentangan dengan konstitusi. Karena Pasal 29
Konstitusi 1945 memberikan perlindungan kepada perjuangan mereka. Gerakan ini telah

46



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(10), 35-49 elSSN: 3024-8140

eksis sejak awal Negara Kesatuan Republik Indonesia terbentuk. Piagam Jakarta adalah
dasar negara yang diusulkan oleh panitia sembilan yang dibentuk oleh BPUPKI pada 21
Juni 1945. Komite sembilan ini terdiri dari orang-orang nasionalis dan agamis seperti
Muhammad Hatta, Muhammad Yamin, Ahmad Soebardjo, A. A. Maramis, Abdul Kahar
Muzakir, K.H. Wahid Hasyim, Soekarno, Abikusno Tjokrosoejoso, dan K.H. Agus Salim
(Rio Sulaiman, 2014, him. 78-79).

Pada saat itu, seorang muda dari Nippon yang merupakan utusan para sahabat
Indonesia Timur menyampaikan ketidaksetujuannya dengan bunyi awal butir pertama
Piagam Jakarta, yang berbunyi "Ketuhanan dengan menjalankan syariat Islam bagi
pemeluk-pemeluknya." Mereka mengancam akan keluar dari NKRI, jika aspirasinya tidak
didengarkan. Ini akhirnya dihapus dari Piagam Jakarta sebagai cikal bakal Pancasila pada
sidang BPUPKI tanggal 18 Agustus 1945. Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa
perjuangan MMI adalah lanjutan dari perjuangan untuk pembangunan pilar-pilar syariat
islam yang dilakukan oleh bapak pendiri NKRI (llyas Ilyas, 2020, him. 25).

Struktur Organisasi MMI

Majelis Mujahidin (MMI) adalah organisasi aliansi gerakan yang terbuka untuk
semua orang dan organisasi, tanpa batas suku, bangsa, atau negara. Untuk menjadi
anggota MM, seseorang harus menjadi Muslim dan berkomitmen untuk berjuang untuk
mewujudkan Syari'at Islam, dan MMI menetapkan dirinya sebagai tansiq amal pada
Kongres | di Jogjakarta. Prinsip "Pemisahan Kekuatan", atau pemisahan kekuasaan,
digunakan MMI dalam struktur kepemimpinan. Ini berarti bahwa kekuasaan legislatif,
yudikatif, dan eksekutif dipisahkan, sejajar, dan setara. Tidak ada satu pun dari mereka
yang memiliki otoritas absolut; sebaliknya, mereka mengelola secara kolektif. Metode
ini mencerminkan struktur keorganisasian kontemporer yang berusaha mewujudkan
keadilan dan keseimbangan dalam pengambilan keputusan (Prasetyo, 2013).

Struktur kepemimpinan MMI mencakup badan tertinggi, Kongres Mujahidin, yang
diadakan setidaknya sekali setiap tiga tahun. Ahlul Halli Wal ‘Agdi (AHWA), sebuah
lembaga berkewenangan legislatif yang dibentuk oleh sejumlah ulama yang dipilih oleh
Kongres Mujahidin, bertanggung jawab atas majelis Mujahidin. Kongres Mujahidin
mewajibkan abah untuk memenuhi janjinya. Operasinya di Ahwa memiliki forum pleno
dan pengurus harian yang dipimpin oleh Amir Mujahidin yang dipilih oleh kongres
Mujahidin. AHWA membentuk Lajnah Tanfidziyah (dewan eksekutif) di pusat dan
LPMMI di provinsi, kabupaten, kecamatan, dan wilayah yang dianggap perlu, terutama
dalam urusan-urusan harian sekaligus sebagai unsur pelaksana putusan (Umi Sumbulah,
2009, him. 174). Dalam kepengurusannya, MMI memiliki bidang-bidang tertentu, yang
meliputi: a) kepemudaan (askariyah); b) peningkatan sumber daya mujahid (PSDM); ¢)
hubungan antar mujahid; dan d) penerapan Syariah (Umi Sumbulah, 2009, him. 175).

Kesimpulan dan Saran

Hizb al-Tahrir Indonesia (HTI), didirikan oleh Syaikh Tagi al-Din al-Nabhani pada
1953, menolak demokrasi dan mengadvokasi khilafah Islamiyyah sebagai sistem politik
otentik. Mulai menyebar di Indonesia melalui kampus dan pesantren, HTI menjadi partai
politik Islam resmi pada 2002. Mengusung konsep khilafah, menolak nasionalisme dan

47



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(10), 35-49 elSSN: 3024-8140

kapitalisme, HTI mengembangkan kader militan dan strategi dakwah model Rasulullah,
dengan tahapan operasional pembinaan individu, interaksi dengan umat, dan
pengambilalihan kekuasaan. Meskipun menolak kekerasan, HTI kehilangan badan
hukum pada 2017 karena dianggap menentang pemerintah.

MMI atau Majelis Mujahidin Indonesia didirikan pada tanggal 7 Agustus 2000 di
Yogyakarta, dengan tujuan utama menegakkan syariat Islam dalam berbagai aspek
kehidupan di Indonesia. Kongres Mujahidin | pada tahun yang sama dihadiri oleh lebih
dari 1800 peserta dari 24 provinsi di Indonesia. Dalam kongres tersebut, dibahaslah
berbagai isu terkait penegakan syariat Islam, dan diputuskan untuk melakukan
kunjungan ke DPR Rl untuk menyampaikan Piagam Yogyakarta.

Daftar Pustaka

Afadlal, Turmudi, E., Sihbudi, M. R., & Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia. (2005).
Islam Dan Radikalisme Di Indonesia / Penulis, Afadlal ... [Et Al.] ; Editor, Endang
Turmudi, Riza Sihbudi (Cet. 1). Lembaga IImu Pengetahuan Indonesia.

Ali, A. S. (2012). Ideologi Gerakan Pasca-Reformasi. Jakarta: Lp3es.

Al-Rahman, H. A. (2003). Khilafah Islam Dalam Hadith-Hadith Mutawatir Bi Al-Ma’na.
Jakarta: Al-Azhar Press.

Anwar Kurniawan & Ahmad Aminuddin. (2018). Muhammad Thalib, Majelis Mujahidin
Indonesia, Dan Tafsir Ayat-Ayat Penegakan Syariat Islam Di Indonesia. Teosofi:
Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam, 8 (1), 113-143.
Https://Do0i.Org/10.15642/Teosofi.2018.8.1.82-112

Arif, S. (2016). Kontradiksi Pandangan Hti Atas Pancasila. Jurnal Keamanan Nasional, 2
(1), 19-34. Http://Dx.D0i.Org/10.31599/Jkn.V2i1.36

Azman, A. (2018). Gerakan Dan Pemikiran Hizbut Tahrir Indonesia. Al Daulah: Jurnal
Hukum Pidana Dan Ketatanegaraan, 7 (1), 99-113.
Https://Doi.Org[10.24252/Ad.V7i1.5329

Dewan Pimpinan Majelis Mujahidin. (2004). Pedoman Umum & Pelaksanaan Majelis
Mujahidin Untuk Penegakan Syari’at Islam. Wihdah Press.

Effendy, B. (2003). Islam And The State In Indonesia. Singapore: Iseas.

Fitriono, E. N., Suhono. (2017). Wacana Negara Islam: Kajian Kritiskontruksi Pemikiran
Khilafah Ala Hizbut Tahrir. Ri’ayah, 2 (1): 43-55. Https://E-
Journal.Metrouniv.Ac.Id/Riayah/Article/View/979

llyas Ilyas. (2020). Islam Dan Kebangsaan: Pergumulan Dalam Bpupki, Ppki, Dan Piagam
Jakarta. Buletin Al-Turas, 26 (1), 19-35. Https://D0i.Org/10.15408/Bat.V26i1.13921

Cahyo Pamungkas, Yogi Setya Permana, Septi Satriani, Hakam, S., Afriansyah, A.,
Mundzakkir, A., Yanuarti, S., Usman, U., Rohman, S., Nadzir, I.,. (2020). Intoleransi
Dan Politik Identitas Kontemporer Di Indonesia. Lipi Press.
Https://Doi.Org[10.14203/Press.308

48


https://doi.org/10.15642/teosofi.2018.8.1.82-112
http://dx.doi.org/10.31599/jkn.v2i1.36
https://doi.org/10.24252/ad.v7i1.5329
https://e-journal.metrouniv.ac.id/riayah/article/view/979
https://e-journal.metrouniv.ac.id/riayah/article/view/979
https://doi.org/10.15408/bat.v26i1.13921
https://doi.org/10.14203/press.308

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(10), 35-49 elSSN: 3024-8140

Irfan Suryahardi Awwas (Ed.). (2001). Risalah Kongres Mujahidin | Dan Penegakkan
Syari’ah Islam. Wihdah Press.

Jamhari & Jajang Jahroni. (2004). Gerakan Salafi Radikal Di Indonesia (Cet. 1).
Rajagrafindo Persada.

Ka’bah, R. (2016). Penegakan Syari’at Islam Di Indonesia (Cetakan Ii). Rifyal Ka’bah
Foundation Publisher.

Nur, A. (2000). Mengenal Hizbut Tahrir: Partai Politik Islam Ideologis. Pustaka Thariqul
[zzah.

Nurrohman Syarif. (2018). Kontroversi Pelaksanaan Syariat Islam Di Indonesia. Pusat
Penelitian Dan Penerbitan, Lp2m Uin Sunan Gunung Djati.

Prasetyo, B. (2013). Toleransi Majelis Mujahidin Indonesia Dalam Keberagamaan, Sosial,
Budaya Dan Politik. 14 (1), 39-51.

Prasetyo, B. (2019). Pembubaran Hizbut Tahrir Di Indonesia Dalam Perspektif Sosial
Politik. Jurnal Studi Keislaman, 19 (2), 251-264.
Http://Dx.Doi.Org/10.24042/Ajsk.V19i2.3371

Qohar, A., Hakiki, K. M. (2017). Eksistensi Gerakan Ideologi Transnasional Hti Sebelum
Dan Sesudah Pembubaran. Kalam, 11 (2), 365-396.
Http://Dx.Doi.Org/10.24042/KIm.V11i2.1403

Rahawarin, Z. A. (2023). Dinamika Partai Politik Islam Di Indonesia (Cetakan I). Pustaka
Pelajar : Institut Agama Islam Negeri Ambon.

Rio Sulaiman. (2014). Pemikiran Dan Kiprah Majelis Mujahidin Indonesia
[Undergraduate Thesis]. Uin Syarif Hidayatullah.

Salim, A. (2005). The Rise Of Hizbut Tahrir Indonesia (1982-2004): Its Political
Opportunity Structure, Resource Mobilization, And Collective Action Frames.
Jakarta: Syarif Hidayatullah State Islamic University.

Sumbulah, U. (2009). Konfigurasi Fundamentalisme Islam. Uin Malang Press.

Wahab, A. J. (2023). Majelis Mujahidin Menuju Indonesia Bersyariat. Harmoni, 22 (1),
234-247. Https://Doi.Org/10.32488/Harmoni.V1i22.686

Zada Khamami, M. Saleh Mude, Eja Ass, & Sukandi Ak. (2002). Islam Radikal:
Pergulatan Ormas-Ormas Islam Garis Keras Di Indonesia. Penerbit Teraju.

49


http://dx.doi.org/10.24042/ajsk.v19i2.3371
http://dx.doi.org/10.24042/klm.v11i2.1403
https://doi.org/10.32488/harmoni.v1i22.686

