
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)      eISSN: 3024-8140 

Volume 2, Issue 10, 2024 pp. 35-49    http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Gerakan Islam dan politik syari’at Islam di Indonesia 
melalui beragam gerakan Islam lokal dan transnasional: 
Hizb al-Tahrir Indonesia dan Majelis Mujahidin Indonesia 

Arini Abidatuzzakiyyah1*, Aman Dza Zeny Salma2 
1,2 Program Studi Hukum Keluarga Islam, Universsitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: *210201110090@student.uin-malang.ac.id  
 
 

A B S T R A K 

Gerakan Islam di Indonesia semakin beragam dengan adanya gerakan 
lokal dan transnasional seperti Hizb al-Tahrir Indonesia (HTI) dan Majelis 
Mujahidin Indonesia (MMI). Fokus artikel ini adalah pada sejarah, 
ideologi, dan perkembangan kedua gerakan tersebut. Sejarah HTI 
menggambarkan pembentukan dan evolusi ideologi yang dipromosikan 
oleh organisasi ini. Konstruksi ideologi HTI mencakup upaya untuk 
menerapkan syari'at Islam secara komprehensif di Indonesia. Di sisi lain, 
MMI juga memiliki sejarah dan ideologi yang unik, dengan fokus pada 
jihad dan pembentukan masyarakat Islam yang ideal. Artikel ini juga 
mengulas jaringan organisasi dan perkembangan sayap HTI serta pola 

perjuangan dan struktur organisasi MMI. Analisis menyeluruh terhadap gerakan-gerakan ini memberikan 
wawasan tentang dinamika politik dan sosial Islam di Indonesia yang semakin kompleks. 

A B S T R A C T 

Islamic movements in Indonesia are increasingly diverse with local and transnational movements such as 
Hizb al-Tahrir Indonesia (HTI) and Majelis Mujahidin Indonesia (MMI). This article focuses on the history, 
ideology and development of both movements. The history of HTI describes the formation and evolution 
of the ideology promoted by the organization. HTI's ideological construction includes an attempt to 
implement Islamic shari'a comprehensively in Indonesia. On the other hand, MMI also has a unique history 
and ideology, focusing on jihad and the establishment of an ideal Islamic society. This article also reviews 
the organizational network and development of HTI's wings and MMI's struggle pattern and 
organizational structure. A thorough analysis of these movements provides insight into the increasingly 
complex political and social dynamics of Islam in Indonesia. 

 

 

Pendahuluan 

Gerakan Islam dan politik Syari'at Islam di Indonesia telah menjadi subjek yang 
menarik perhatian baik dalam ranah domestik maupun internasional. Dalam beberapa 
dekade terakhir, beragam gerakan Islam lokal dan transnasional telah aktif berperan 
dalam mempromosikan visi politik yang berbasis pada prinsip-prinsip Islam di Indonesia. 
Dua diantara gerakan tersebut yang menonjol adalah Hizb al-Tahrir Indonesia (HTI) dan 
Majelis Mujahidin Indonesia (MMI). 

HTI, sebagai bagian dari jaringan global Hizb al-Tahrir, telah mendorong agenda 
politik Islam yang bertujuan untuk mengembalikan sistem khilafah atau pemerintahan 

Kata Kunci: 
Hizb al-Tahrir Indonesia; Majelis 
Mujahidin Indonesia; Syari’at 
Islam; ideologi; jihad 
 
Keywords: 
Hizb al-Tahrir Indonesia; Majelis 
Mujahidin Indonesia; Islamic 
Sharia; ideology; jihad 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(10), 35-49   eISSN: 3024-8140 

36 
 

berdasarkan Syari'at Islam di Indonesia. Sementara MMI, yang muncul sebagai 
tanggapan terhadap isu-isu sosial dan politik yang dianggap merugikan umat Islam, 
berusaha untuk mengadvokasi penerapan Syari'at Islam dalam berbagai aspek 
kehidupan masyarakat. 

Artikel ini akan mengeksplorasi peran serta HTI dan MMI dalam gerakan Islam dan 
politik Syari'at Islam di Indonesia. Dengan menganalisis sejarah, visi, dan strategi 
keduanya, artikel ini bertujuan untuk memberikan pemahaman yang lebih mendalam 
tentang dinamika politik Islam di Indonesia serta dampaknya terhadap perkembangan 
sosial dan politik di negara ini. Dengan demikian, artikel ini diharapkan dapat menjadi 
sumbangan penting dalam literatur mengenai gerakan Islam dan politik Syari'at Islam di 
Indonesia.  

Pembahasan 

Sejarah dan Perkembangan Hizb al-Tahrir Indonesia.  

Hizb al-Tahrir Indonesia (juga disebut sebagai HTI) secara etimologis berarti Partai 
Pembebasan. Pada tahun 1953, Syaikh Taqi al-Din al-Nabhani (1909-1979) mendirikan HTI 
di Quds, Palestina. Pendiri dan pengikutnya menganggap organisasi ini sebagai partai 
politik daripada organisasi sosial keagamaan. Organisasi ini mengklaim sebagai partai 
politik meskipun tidak berpartisipasi dalam pemilu. Khilafah Islamiyyah adalah ide politik 
yang ditawarkan Hizb al-Tahrir yang sangat berbeda dari demokrasi. Sistem politik yang 
mereka katakan benar-benar Islam dan berasal dari kebiasaan kenegaraan Nabi 
Muhammad SAW (Umi Sumbulah, 2009, hlm. 96). 

Dalam beberapa dekade terakhir, Hizbut Tahrir berkembang dengan sangat cepat. 
Menurut laporan, Hizbut Tahrir berkembang di lebih dari empat puluh negara, termasuk 

Amerika Serikat, Jerman, Inggris, dan negara-negara bekas Uni Soviet. Pengikut Hizbut Tahrir 
berbeda dari anggota gerakan Islam lainnya (Jamhari & Jajang Jahroni, 2004, hlm. 174). 
Menahan diri dari para penguasa adalah prinsip utama perjuangan Hizbut Tahrir. Ini 
berbeda dengan gerakan Ikhwan al-Muslimin, yang mendukung para penguasa di 
beberapa negara, termasuk Yordania. Hizbut Tahrir tetap menolak bekerja sama dengan 
pemerintah lokal di mana pun mereka berada. Hal inilah yang membuat Hizbut Tahrir 
semakin populer dan dianggap sebagai alternatif Islam ketika kelompok Islam lain tidak 
berhasil (Azman, 2018, hlm. 100). 

Kedatangan HT di Indonesia bisa dikatakan tidak sengaja. Pada tahun 1982–1983, 
Abdurrahman Al-Baghdadi, aktivis HT yang singgah di Australia, diundang ke Bogor oleh 
Kiai Abdullah bin Nuh, pemilik Pesantren Al-Ghazali di Bogor. Saat dia mengajar di Masjid 
Al-Ghifari, IPB Bogor, Abdurrahman mulai berinteraksi dengan aktivis masjid kampus. 
Dimulai dengan diskusi tentang pemikiran pendiri HT, Taqiyudin Al-Nabhani. Muhammad 
Mustofa, Putra Abdullah bin Nuh, menjadi aktivis HT sejak kuliah di Yordania. Kemudian 
diadakan halaqah-halaqah kecil untuk membahas gagasan HT, Ajaran HT menyebar ke 
kampus di luar Bogor, seperti UNPAD, IKIP Malang (UM), UNAIR bahkan sampai keluar 
Jawa, seperti UNHAS melalui Lembaga Dakwah Kampus (LDK) (Syaiful Arif, 2016, hlm. 
21). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(10), 35-49   eISSN: 3024-8140 

37 
 

HTI kemudian memulai dakwah kepada publik pada tahun 1994, meskipun belum 
memutuskan untuk menggunakan nama HT. Untuk melakukan ini, HTI mulai 
membangun “organisasi dan aktivitas yang terselubung (undercover) seperti seminar, 
halaqah mingguan, dan penerbitan buku, majalah, dan pamflet.” (Agus Salim, 2005, hlm. 
137-142). Namun, selama periode Orba, semua aktivitas HTI hanya terbatas pada 
menyebarluaskan ide dan mempekerjakan orang, belum lagi melakukan mobilisasi di 
jalanan seperti yang biasa dilakukan HTI. 

Pada 21 Mei 1998, rezim Orde Baru yang dipimpin oleh Presiden Soeharto lengser, 
memberikan kesempatan bagi pergerakan Hizbut Tahrir (HT) dan kelompok politik 
lainnya. Dengan munculnya kebebasan berekspresi, Islam politik dapat berkembang, 
yang ditandai dengan munculnya partai Islam dan munculnya kelompok dan gerakan 
Islam radikal) (Abdul Qohar & Kiki Muhammad Hakiki, 2017, hlm. 372). Menurut Bahtiar 
Effendy, munculnya gerakan Islam bukanlah tanggapan langsung terhadap demokrasi 
baru di Indonesia; sebaliknya, itu adalah tanggapan terhadap kondisi politik, sosial, dan 
religius yang dianggap tidak mewakili keinginan Muslim (Bahtiar Effendy, 2003, hlm. 217-
218). Kemudian pada tahun 2002, Istora Senayan menjadi tuan rumah konferensi 
internasional tentang Khilafah Islamiyyah yang mendapat sambutan antusias. 
Pembicara dari HT dalam dan luar negeri hadir di konferensi ini. Hizbut Tahrir Indonesia 
(HTI) juga didirikan pada konferensi ini. Organisasi ini segera mengumumkan dirinya 
sebagai partai politik dengan ideologi Islam (As’ad Said Ali, 2012, hlm. 70-73). 

Muhammad Al-Khattat adalah pemimpin awal HTI, yang digantikan oleh Hafidz 
Abdurrahman. Ismail Yusanto tetap menjadi juru bicara HTI. Meskipun HTI sudah 
memiliki kepengurusan di banyak tempat, pola pergerakannya tetap tertutup. Dengan 
memanfaatkan teknologi seperti telepon dan email, para kader membuat protokol 
komunikasi rahasia. Ismail Yusanto adalah pemilik HUMAS HTI. HTI berkembang sendiri 
dan mendapatkan dana dari para pendukung, tidak dari pemerintah. Mereka secara 
tegas menolak dan mengharamkan penerimaan dana dari pemerintah (Bambang 
Prasetyo, 2019, hlm. 255). 

HTI melakukan gerakan pemikiran dengan mengevaluasi ide-ide yang dianggap 
salah dan kemudian mengembangkan ide-ide Islami. HTI terus berjuang dalam bidang 
politik untuk membebaskan umat dari dominasi politik dan hegemoni kaum imperialis. 
HTI memiliki tujuan untuk menghapus segala bentuk pengaruh imperialis di negara 
Islam, yang telah menyebar ke berbagai bidang, termasuk kebudayaan, pemikiran, 
ekonomi, dan tentara. Pada Juli 2017, pemerintah mencabut badan hukum Hizbut Tahrir 
Indonesia karena dianggap menentang pemerintah dan tidak memiliki tujuan yang sama 
untuk kemajuan bangsa (Bambang Prasetyo, 2019, hlm. 259). 

Konstruksi Ideologi HTI 

HTI menunjuk khilafah sebagai satu-satunya sistem politik yang harus ditegakkan 
kembali oleh umat Islam, menurut al-Quran dan hadis. Sumber otoritatif, termasuk teks 
al-Qur'an dan Hadits al-Mutawatirah, digunakan untuk menilai eksistensi khalifah. 
Setidaknya delapan hadis mutawatir bi al-ma'na ditemukan dalam diskusi HTI yang dapat 
digunakan sebagai hujjah untuk menegakkan khilafah. Di antaranya adalah hadith al-
khilafah 'ala minhaj al-nubuwwah dan hadis tentang masuknya Islam ke setiap rumah, 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(10), 35-49   eISSN: 3024-8140 

38 
 

yang keduanya ditakhrij oleh Ahmad ibn Hanbal; hadis tentang penemuan kertas putih 
yang tergantung (al-waraq al-mu'allaq), yang ditakhrij oleh al-Hakim; dan hadits tentang 
al-khilafah yang akan turun di bumi al-Quds, Palestina (Hafiz Abd Al-Rahman, 2003). 

Bagi aktivis HTI, nasionalisme merupakan ide yang absurd, tidak mengandung 
makna yang pasti. Ia juga dinilai sebagai ide yang kosong dari makna-makna konkret. HTI 
menolak nasionalisme karena dianggap bertentangan dengan gagasan kekhilafahan 
yang menyatukan umat Islam tanpa batas etnis atau teritorial. Sejak abad XVII, upaya 
Barat untuk memecah negara khilafah dianggap sebagai sumber nasionalisme. Selain 
itu, dikatakan bahwa kapitalisme adalah sistem yang mengontrol dan menindas dunia 
Islam. HTI percaya bahwa kapitalisme dan ideologi terkaitnya, seperti demokrasi, 
liberalisme, dan pluralisme agama, adalah ancaman dan harus dilawan (Umi Sumbulah, 
2009, hlm. 106–108). 

Tampaknya, baik melalui wacana verbal maupun tulisan, HTI menyatakan perang 
melawan kapitalisme. Mereka menggambarkan tokoh-tokoh kapitalisme sebagai makar 
di seluruh dunia. Sebaliknya, perasaan kalah atau lemah memungkinkan ideologi lain 
untuk mengalahkan Islam. Rasulullah sendiri mengatakan bahwa kaum muslimin tidak 
boleh merasa kalah terhadap orang lain. Karena perasaan kalah hanya akan 
menyebabkan kelemahan, orang Islam mudah bertaqlid kepada orang lain. Menerima 
ide-ide kafir seperti pluralisme agama, demokrasi, dan liberalisme di Barat sama dengan 
mengganti kekafiran yang hina dengan keislaman yang unggul. 

HTI berpendapat bahwa semua paham produk Barat merupakan cara Barat untuk 
menghegemoni Negara Islam. Ini adalah kesimpulan yang terlalu cepat. Pada 
kenyataannya, tidak semua konsep dari Barat bertentangan dengan Islam. Ketika ide-
ide Barat seperti demokrasi diterapkan di dunia Islam, paling tidak, dapat dikatakan 
bahwa umat Islam memiliki pengalaman nyata membentuk negara demokratis. 
Pengalaman ini termasuk pemerintahan di masa kepemimpinan Muhammad di Madinah 
dan era khilafah rasyidah. Dalam situasi seperti ini, Islam mungkin dianggap sesuai 
dengan demokrasi. 

Menurut Bahtiar Effendy, munculnya gerakan Islam bukanlah tanggapan langsung 
terhadap demokrasi baru di Indonesia; sebaliknya, itu adalah tanggapan terhadap 
kondisi politik, sosial, dan religius yang dianggap tidak mewakili keinginan Muslim (Eko 
Nani Fitriono & Suhono, 2017, hlm. 46). 

HTI menganggap perjuangan menegakkan kembali khilafah sebagai keharusan 
ideologis yang tidak dapat ditawar karena khilafah adalah satu-satunya pelindung umat 
Islam dari ejekan dan penghinaan Barat, serta solusi atas berbagai masalah yang 
dihadapi dunia Islam, termasuk di Indonesia. Mereka mengklaim bahwa Barat sedang 
berusaha menghancurkan negara-negara Muslim secara agama, politik, ekonomi, sosial, 
dan budaya. Untuk menyebarkan ide-ide mereka, HTI menggunakan berbagai media, 
termasuk Jurnal Khilafah dan majalah al-Wa'ie. HTI adalah organisasi transnasional yang 
bertujuan untuk membangun Khilafah Islam global. Namun, mereka sering 
mengabaikan fakta sejarah tentang konflik antara Islam dan Barat serta kelemahan 
sistem kekhilafahan setelah Khulafaur Rasyidin, seperti yang terlihat dalam 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(10), 35-49   eISSN: 3024-8140 

39 
 

pemerintahan Umayyah, Abbasiyah, Umayyah di Spanyol, dan Turki Utsmani (Umi 
Sumbulah, 2009, hlm. 110). 

Akidah adalah doktrin dasar yang menjadi fondasi ideologi HTI. Keyakinan ini 
mengarahkan kepada kewajiban menegakkan hukum syari'at dalam semua aspek 
kehidupan. Hukum syari'at didefinisikan sebagai seruan Allah yang berkaitan dengan 
perbuatan manusia, dengan kewajiban yang pasti, memberikan pahala bagi mereka 
yang melakukannya dan hukuman bagi mereka yang tidak melakukannya (Umi 
Sumbulah, 2009, hlm. 111). 

Ideologi dalam HTI terdiri dari 2 (dua) unsur, yaitu: ide (fikrah) dan metode 
(thariqah) (Syaiful Arif, 2016, hlm. 95). Dari fikrah ini Serangkaian konsep telah diadopsi 
oleh partai politik untuk mencapai tujuan menempatkan Islam di tengah-tengah 
kehidupan masyarakat, yaitu dengan memasukkannya ke dalam hubungan antara 
masyarakat dan seluruh aspek kehidupan. Tampaknya ke-shumül-an Islam hanya akan 
terwujud jika Islam dijadikan sebagai dasar dari semua aktivitas dan tindakan, baik 
secara kolektif maupun politis. 

Di samping persoalan akidah, HTI juga memperhatikan ide (fikrah) mengenai 
hukum syara dan pemikiran. Seruan (khițab) syari (Allah) berkaitan dengan tindakan 
hamba (manusia). Wajib adalah sesuatu yang diminta dengan seruan yang pasti atau 
diberikan pahala kepada orang yang melakukannya dan disiksa bagi orang yang 
meninggalkannya (Umi Sumbulah, 2009, hlm. 112). 

HTI meyakini bahwa Islam adalah sistem yang luas yang mencakup semua aspek 
kehidupan, seperti ekonomi, sosial, politik, dan pemerintahan. Mereka percaya bahwa 
agama Islam dapat menyelesaikan semua masalah kehidupan. Dalam memecahkan 
masalah, pendekatan HTI menggunakan dua konsep utama: teks (nash) dan konteks 
(waqi), yang berarti mengaitkan teks agama dengan keadaan dunia nyata. 

HTI memiliki pedoman khusus untuk pembinaan kader militan, yang diajarkan 
melalui kitab-kitab seperti Mafahim Hizb al-Tahrir, al-Takattul al-Hizb, dan al-Shakhsiyah. 
Tujuan dari pendidikan ini adalah untuk menghasilkan karyawan yang paham secara 
mendalam tentang prinsip-prinsip HTI dan siap untuk bertindak dalam mencapai tujuan 
organisasi mereka (Afif Nur, 2000, hlm. 45). 

Jaringan Organisasi dan Perkembangan Sayap HTI 

 Dalam membangun jaringan HTI, mereka mengatakan bahwa masalah utama bagi 
umat Islam saat ini adalah tidak adanya sistem pemerintahan yang dapat memantau 
pelaksanaan syari'at Islam. Untuk mencapai tujuan ini, langkah-langkah yang harus 
diambil harus serupa dengan langkah-langkah yang diambil oleh Rasulullah, yang 
berhasil membangun Daulah Islam di Madinah. Jika ingin kehidupan Islam segera 
terwujud, upaya tersebut harus berupa tindakan kelompok (amal jamā'i) daripada 
tindakan individu (amal fardi). Sistem khilafah terbentuk karena aktivitas individu sulit 
untuk direalisasikan. Dalam hal ini, aktivitas kolektif diorganisir menjadi kelompok 
dakwah (kutlah), partai atau jamaah. Oleh karena itu, cara terbaik untuk mencapai 
tujuan tersebut adalah melalui aktivitas politik (Umi Sumbulah, 2009, hlm. 126). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(10), 35-49   eISSN: 3024-8140 

40 
 

Karena percaya bahwa kelompok-kelompok yang tidak terlibat dalam politik tidak 
memiliki hubungan dengan masalah utama kaum muslimin, yaitu penerapan hukum 
Allah di dunia, HTI mendeklarasikan diri sebagai partai politik. Tujuan terwujudnya 
institusi khilafah tidak dapat dicapai melalui gerakan sosial, keagamaan, penerbitan 
buku, atau amar ma'ruf nahi munkar. Sebagian besar orang percaya bahwa khilafah 
adalah struktur institusional yang memiliki kemampuan untuk memastikan bahwa 

syariat Islam diterapkan secara menyeluruh. 

Dakwah di bidang peribadatan hanyalah salah satu bagian dari ajaran Islam, tetapi 
dakwah di bidang sosial kemasyarakatan tidak berhubungan langsung dengan masalah 
utama umat Islam. Tanpa tindakan politik, dakwah di bidang pemikiran hanya akan 
menjadi teori. Karena aktivitas amar ma'ruf nahi munkar hanya bersifat lisan, bukan cara 
untuk menegakkan khilafah, sedangkan aktivitas menghilangkan kemungkaran dapat 
dilakukan dengan kekuatan fisik (Umi Sumbulah, 2009, hlm. 127). 

HTI membuat metode dakwahnya berdasarkan model dakwah Rasulullah dengan 
tujuan mengubah pikiran, emosi, dan tindakan orang dari jahiliyah ke Islam sehingga 
terbentuk masyarakat Islam dan daulah Islam. Pandangan ideologis menentukan dasar 
dakwah HTI: memenuhi panggilan Allah untuk membangun sistem khilafah, 
menerapkan hukum-hukum Allah, berpedoman pada hukum syara, dan menerapkan 
Islam secara menyeluruh (Umi Sumbulah, 2009, hlm. 128–129). 

HTI menentukan langkah operasional dalam tiga marhalah, yaitu: Pertama, 
Marhalah Tathqif adalah tahap pembinaan dan pengkaderan, di mana metode HTI 
digunakan untuk membentuk kerangka gerakan. Kedua, Marhalah Tafa'ul ma'a al-
Ummah, atau tahap komunikasi dengan masyarakat. Tahap ini dimaksudkan untuk 
mengumpulkan orang-orang di sekitar mereka. Ini tidak hanya berarti membangun 
ideologi partai menjadi ideologi umat. Untuk memperluas cakupan area penanam 
ideologi secara lebih mapan, diperlukan persiapan dengan melakukan muhāwalat al-
mukhātabat, yang terdiri dari empat tahapan: 1) tathqif murakkaz (pembangunan dan 
pengkaderan intensif); 2) thaqafah jama'iyah (pembinaan terhadap masyarakat); 3) 
kashf huțat al-isti'mar (membongkar konspirasi imperialis); dan 4) tabanni maşalih al-
ummat. Ketiga, Marhalah Istilām al-Hukm, adalah fase pengambil-alihan kekuasaan dan 
penerapan Islam secara keseluruhan, lalu menyebarkannya ke seluruh dunia sebagai 
risalah. Tahapan ini juga dikenal sebagai al-nabhani atau al-thariqah al-inqilabiyah, yang 
berarti metode revolusioner. Perjuangan bukanlah untuk mengambil alih pemerintahan 
yang hanya menerapkan ideologi secara parsial; sebaliknya, itu dilakukan untuk 
kepentingan penerapan ideologi itu sendiri (Umi Sumbulah, 2009, hlm. 130–133). 

Gerakan HTI berbeda di berbagai negara hanya karena uslubnya, bukan karena 
tariqah. Hariqah adalah langkah yang paling sederhana karena hanya memeriksa bukti. 
Merumuskan uslub dan wasilah adalah hal terpenting bagi sebuah gerakan. Gerakan 
akan sulit untuk "diobok-obok" oleh kekuatan dan intervensi dari luar. Untuk mencapai 
hal ini, HTI melakukan pembinaan yang intensif kepada anggotanya. Karena HTI memiliki 
standar pemahaman dan pola perjuangan yang jelas, dan mereka tidak pernah 
mengajarkan kekerasan (fisik) yang demikian, seseorang yang mengaku HTI tetapi 
menyebarkan jihad untuk menyerang gereja atau menghancurkan tempat-tempat 
tertentu pasti bukan dari HTI (Umi Sumbulah, 2009, hlm. 134). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(10), 35-49   eISSN: 3024-8140 

41 
 

Sejarah dan Perkembangan MMI 

Majelis Mujahidin Indonesia (MMI) adalah sebuah tempat penadah pergerakan 
perjuangan untuk menegakkan syariat Islam. Didirikan di Yogyakarta pada tanggal 7 
Agustus 2000 melalui kongres Mujahidin I, yang berlangsung dari tanggal 5 hingga 7 
Agustus 2000, bertepatan dengan 7 Jumadil Ula 1421 Hijriyah. Organisasi aliansi ini 
berdiri dengan tujuan untuk menegakkan syariat Islam di setiap aspek kehidupan, 
termasuk kehidupan keluarga nasional dan internasional. Selain itu, tujuan 
pendeklarasian MMI adalah untuk menerapkan syariat Islam dalam pemerintahan 
negara atau pemerintah (Anwar Kurniawan & Ahmad Aminuddin, 2018). Melalui, 
perhelatan yang bertajuk kongres, Mujahidin 1 Indonesia untuk penegakan syariat Islam 
itu, dilaksanakan di gedung Mandala Bhakti Wanita Tama, Yogyakarta. Kongres tersebut 
diikuti oleh lebih dari 1800 peserta dari 24 provinsi di Indonesia dan beberapa utusan 
dari luar negeri itulah yang membidangi lahirnya MMI (Dewan Pimpinan Majelis 
Mujahidin, 2004, hlm. 34). 

Kongres Mujahidin I berlangsung selama tiga hari, dan peserta mendengarkan 
presentasi makalah dari berbagai pembicara dari kalangan akademisi dan ulama. Di 
antara pembicara tersebut adalah Prof. Dr. A. Mansyur Suryanegara, Prof. Dr. Deliar 
Noer, Prof. Dr. Abdurahman A. Basalamah, Dr. Nasheem M. Fathallah, Ir. H. Adi Warman 
Azwar Karim, MBA, Drs. Ohan Sujana, Bc. Hk., Ir. RHA. Sahirul Alim, MSC, Ust. Abdul 
Qadir Baraja, KH. Mawardi Noer, SH., Ust. M. Thalib, Ust. Abu Jibril Abdurahman, dan 
Ust Setelah mendengarkan presentasi tersebut, anggota Kongres Mujahidin menuntut 
rumusan untuk kebaikan rakyat Indonesia dan tindakan konstruktif untuk menerapkan 
syariat Islam (Irfan Suryahardi Awwas, 2001, hlm. 132). 

Perwakilan Majelis Mujahidin mengunjungi idang paripurna DPR RI pada tanggal 
15 Jumadil Ula 1421 H / 15 Agustus 2000 M setelah mengumumkan kebangkitannya. 
Kunjungan ini dilakukan karena beberapa anggota DPR RI mengancam akan 
menghancurkan Syariat Islam. Mereka menyampaikan Piagam Yogyakarta dan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(10), 35-49   eISSN: 3024-8140 

42 
 

rekomendasi keputusan Kongres Mujahidin di hadapan fraksi Golkar, PPP, dan Partai 
Bulan Bintang (Irfan Suryahardi Awwas, 2001, hlm. 367). Materi ini mencakup: 

1. Tujuan bersama adalah persatuan dan kesatuan Bangsa Indonesia yang berdaulat 
dan utuh. 

2. Kemungkinan perpecahan di Negara Kesatuan Republik Indonesia menunjukkan 
bahwa gagasan bahwa penerapan Syariat Islam akan menyebabkan keretakkan 
adalah salah dan tidak berdasar.  

3. Bahkan, tidak dilaksanakannya syariat islam di Indonesia, menyebabkan, probabilitas 
disintegrasi bangsa semakin memungkinkan, seiring dengan munculnya berbagai 
krisis politik, moneter, HAM, dan demokrasi. 

4. Maka, menerapkan ketentuan Syariat Islam bagi pemeluknya dan menerapkan 
ketentuan agama lain bagi para pemeluk agama lain pula, adalah kebijakan paling 
pas, sebagai seenjata utama melawan disintegrasi bangsa. 

5. Bahwa, setiap pemeluk agama berhak untuk mberibadah dan berkehidupan masing-
masing sesuai kepercayaan atau agama yang dianutnya, sebagaimana yang diatur 
dalam Pasal 29 UUD 1945. 

6. Syariat Islam mengandung filosofi-filosofi universal yang dapat melindungi seluruh 
warga negara, tanpa memandang agama. 

7. Mereka yang menolak Syariat Islam sebenarnya memilih jalan berkehidupan yang 
rentan gesekan konflik karena telah menafikan hak asasi manusia lain. 

Pada 26-27 Jumadil Ula 1421 H (26-27 Agustus 2000), musyawarah kerja Ahlul Halli 
wal ‘Aqdi Majelis Mujahidin diadakan di Jakarta. Musyawarah itu memutuskan beberapa 
hal, sepertI (Irfan Suryahardi Awwas, 2001, hlm. 370): 

1. Dibentuknya nadan kerja Ahlul Halli wal Aqdi yang pimpinan Abu Bakar Bakar 
Ba'asyir, yang diberikan wilayah tugas, tepatnya di Yogyakarta, dengan wewenang 
sebagaimana yang telah dibebankan kepadanya sebagai Ahlul Halli Wal Aqdi Majelis 
Mujahidin. 

2. Bahwa amanah Ketua, dariapa Lajnah Tanfidziyah Majelis Mujahidin, sebagaimana 
diputuskan, jatuh kepada Sdr. Irfan S. Awwas sebagai, yang berwenang secara 
umum sebagai penyusun Rencana Kepengurusan Lajnah Tanfidziyah, untuk 
kemudian disahkan oleh Ahlul Halli wal Aqdi. 

3. Lajnah Tanfidziyah sekaligus juga dibebankan dengan usaha besar membangun 
jaringan kerjasama atau aliansi dengan anggota Majelis Mujahidin dengan melalui 
delegasi wakil-wakil tiap daerah, dengan harapan agar rencana suci penegakkan 
Syariah Islam dalam lingkup-lingkup daerah dapat tercapai. 

Menurut Jamhari, ada empat alasan utama yang mendorong berdirinya MMI. 
Pertama, keinginan sebagian para pemuda islamis untuk mendirikan Daulah Islamiyah, 
baik di tingkat nasional maupun internasional. Kedua, tudingan bahwa gerakan 
penegakan syariat di Indonesia memecah belah bangsa, bahkan terikat dengan 
pemberontakan DI/TII Kartosuwirjo, yang acap kali menimbulkan stigma yang condong 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(10), 35-49   eISSN: 3024-8140 

43 
 

kepada persekusi berbasis agama, terut. Ketiga, kekhawatiran tentang fakta bahwa 
Islam masih dipandang sebelah mata, yang menyebabkan kesulitan bagi umat Islam 
untuk menerapkan ajaran agama mereka di Indonesia, meskipun populasi Islam di 
negara itu mayoritas. Keempat, MMI menyatakan kondisi carut-marut yang di alami 
Indonesia dewasa ini tidak akan mampu diselesaikan pemerintah yang tidak istiqomah 
menjelankan syariat islam. Mereka melihat kelemahan kemantapan dan keistiqomahan 
ini tercermin dalam penolakan terhadap syariat Islam dalam undang-undang Indonesia, 
dan kedatanga ide-ide baru yang disusupi bangsa Barat-Zionis yang justru disambut 
dengan tangan terbuka oleh Gus Dur, sebagai presiden pada waktu itu. Tokoh Barat-
Yahudi seperti George Soros, Henry Kissinger, dan Lee Kwan Yew dianggap bermaksud 
untuk memecah belah Indonesia melalui provokasi masalah sumber daya alam (Jamhari 
& Jajang Jahroni, 2004, hlm. 50–51). 

Konstruksi Ideologi MMI  

Berbeda dengan HTI, yang berusaha untuk menegakkan khilafah MMI, mereka 
berusaha untuk memperjuangkan terlaksananya syariat Islam di Indonesia dan di 
seluruh dunia, karena menurut MMI, tegaknya khilafah islamiyah merupakan 
perwujudan dari syari'at Islam. Komitmen Mujahidin menunjukkan perjuangan mereka 
untuk penegakan syariat Islam yang diciptakan MMI: 1) memperjuangkan penegakan 
syariat Islam dalam kehidupan individu, keluarga, negara, dan masyarakat; 2) 
menerapkan penegakan syariat Islam secara kaffah berdasarkan kitab Allah dan sunnah 
Rasulullah; 3) memprioritaskan penegakan syariat Islam dalam semua aspek kehidupan 
manusia, termasuk jiwa dan harta benda; dan 4) membantu mereka yang berjuang 
untuk penegakan syariat Islam (Umi Sumbulah, 2009, hlm. 136–137). 

Tauhid, prinsip utama Islam, digunakan sebagai landasan upaya MMI untuk 
menegakkan syariat Islam. Pertama, tauhid rububiyah adalah kepercayaan yang 
dibarengi dengan perasaan yakin bahwasanya Allah lah raja yang membuat, 
memerintah, merawat dan nantinya mencabut daripada segala hal ada di alam semesta, 
termasuk nasib manusia dari segi rejei, jodoh, dan lain sebagainya. Kedua, tauhid 
uluhiyah adalah keyakinan bahwa manusia harus mengikuti setiap perintah Allah 
sepanjang hidup mereka. Terakhir, tauhid asma' wa sifat adalah keyakinan bahwa Allah 
memiliki nama dan sifat yang sama dengan Allah. Perjuangan MMI bergantung pada 
pemahaman akidah yang sesuai dengan keyakinan dan praktik generasi salaf as-shaleh 
(Umi Sumbulah, 2009, hlm. 143). 

Syariat Islam adalah inti Islam, menurut pemahaman MMI. Oleh karena itu, wajib 
bagi setiap individu yang beragama Islam untuk melaksanakan syariat Islam. Akibatnya, 
setiap orang Islam hanya memiliki dua pilihan: hidup dengan menjalan syariat islam 
secara penuh atau mati mulia dengan syahid. Menurut Ba'asyir, hidup yang paling mulia 
adalah hidup yang dengan sebaik-baiknya menerapkan semua syariat islam ke dalam 
sendi-sendi kehidupan, bahkan yang paling kecil. Sebaliknya, kematian syahid adalah 
kematian yang disebabkan oleh pembunuhan yang dilakukan oleh penguasa tirani atau 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(10), 35-49   eISSN: 3024-8140 

44 
 

oleh musuh Islam dalam jihad fisabilillah karena berani menyatakan kebenaran (Irfan 
Suryahardi Awwas, 2001, hlm. xii). 

Syariat Islam dapat direduksi maknya menjadi sekedar hukum-hukum Islam yang 
merupakan aturan hidup yang sesuai dengan kehendak tuhan sebagaimana yang 
termaktub dalam Al-Qura’n dan hadis. Semua makhluk hidup harus melaksanakannya, 
karena aturan didalamnya dijanjikan Allah sebagai rahmat bagi alam semesta (rahmat an 
al-‘alamin). Semua aspek kehidupan manusia diatur oleh hukum Islam, termasuk 
hubungan manusia dengan Tuhan, satu sama lain, dan masalah duniawi lainnya. Ilmu 
fiqih, atau hukum far'i, mempelajari hukum Islam yang mengatur kehidupan lahiriah 
seharian manusia. Ilmu kalam membahas hukum Islam yang berkaitan dengan seluk 
beluk kepercayaan, dan disebut hukum pokok (Irfan Suryahardi Awwas, 2001, hlm. 42). 

Secara keseluruhan, syariat Islam terdiri dari empat bidang utama: Pertama, 
bidang peribadatan terhadap Allah, yang mencakup tata cara ibadah seperti salat, 
puasa, zakat, haji, dan ibadah yang semacamnya. Kedua, bidang muamalat, yang 
mengatur hubungan antara manusia, termasuk jual beli, sewa menyewa, hutang 
piutang, pinjam meminjam, perburuhan, dan masalah hukum lainnya yang berkaitan 
dengan kegiatan ekonomi. Ketiga, bidang munakahat, yang bertanggung jawab atas 
Keempat, bidang jinayat mengatur pelanggaran hukum Islam yang dianggap sebagai 
kejahatan karena dapat membahayakan individu, keluarga, masyarakat, atau negara, 
dan mencakup sanksi (Umi Sumbulah, 2009, hlm. 146). 

Pada masa awal Islam, istilah "syariat" sebenarnya memiliki arti yang luas, tidak 
hanya berkaitan dengan aspek hukum yang biasa kita ketahui sekarang. jika 
dibandingkan dengan mendefinisikan syari'at sebagai ilmu kalam. Namun, dengan 
waktu, istilah "syariat Islam" hampir selalu mengacu pada hukum atau peraturan Islam 
(fiqih), seperti masalah penegakkan hukum sebagaimana di atas. Al-Asymawi, 
bagaimanapun, berpendapat bahwa syariat tidak dapat dianggap sebagai hukum formal 
yang sebanding dengan hukum perundang-undangan (Zada Khamami dkk., 2002, hlm. 
126). 

Karena istilah "syari'at" dalam bahasa Islam telah berubah berkali-kali, orang 
sering menganggap syariat sebagai hukum. Pengertian syariat pada awalnya mencakup 
makna aslinya, yaitu Manhaj Allah, Sabil Allah, dan Thoriq Allah. Kemudian maknanya 
berkembang untuk mencakup kaidah hukum (tasyri'iyah) yang ditemukan dalam hadis 
nabi. Akibatnya, arti syariat berkembang lagi dan mencakup pengertian sharih, 
komentar, fatwa, dan segenap hukum yang berasal dari penyimpulan dan penerapan 
kaidah tersebut, yaitu fiqih. Tidak diragukan lagi, ada perbedaan mendasar antara fiqih 
dan syariat. Syariat adalah pemahaman ijtihadi orang tentang hukum-hukum Allah. 
Karena sifatnya yang ijtihadi, fiqih sangat mungkin melakukan kesalahan (Zada Khamami 
dkk., 2002, hlm. 126). 

Syariat Islam, menurut MMI, adalah pedoman abadi dalam ilmu kalam dan fiqih 
yang dicipta sebagai aturan umum manusia dalam berkehidupan. Menurut Muhammad 
Thalib, salah satu eksponen MMI, hukum sekuler yang dibuat oleh manusia tidak 
memiliki peran yang sama dengan syariat. Ini karena hukum tidak mempertimbangkan 
aspek internal, yang merupakan urusan agama (Afadlal dkk., 2005). Ruang fisik 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(10), 35-49   eISSN: 3024-8140 

45 
 

dariapada seorang manusia adalah sangat rumik, sehingga tidak mungkin bagi suatu 
individu untuk memahaminya dengan apa-apa yang telah diketahui. Jika tidak ada 
naskah dalam Al-Qur'an atau Hadis, manusia telah diberi dasar untuk membuat hukum 
dan peraturan yang diperlukan dengan mempertahankan prinsip maqashid syari'at (Umi 
Sumbulah, 2009, hlm. 150–151). 

Majelis Mujahidin Indonesia berpendapat bahwa syariat Islam adalah satu-satunya 
aturan hidup yang baik untuk semua orang dan masyarakat. Sebagaimana disebutkan 
dalam Al-Baqarah ayat 85 dan Al-Maidah ayat 49, Allah telah menyatakan bahwa jika 
syariat Islam ditinggalkan, dunia akan mengalami banyak musibah. Menurut anggota 
MMI, penyebab segala bentuk bencana dan malapetaka yang diraskan Indonesia 
dewasa ini terjadi sebagai akibat manusia yang enggan menjalankan syariat islam. 
Hukum yang dicipta manusia dan negara sebagai isnstitusinya adalah ide-ide Barat. Bagi 
MMI, semuanya adalah sistem yang bermasalah dan rentan, tidak seperti sistem Tuhan 
(syariat) yang sudah didesain Allah sedemikian rupa sehingga dapat dikatakan bahwa 
ialah satu-satunya jalan penyelesaian msalah. (Kaʼbah, 2016) 

Dengan menerbitkan berbagai buku yang membahas solusi untuk masalah 
nasional dan internasional seperti kemiskinan, perekonomian, penanggulangan 
kriminalitas dan kerusuhan sosial, kewajiban negara terhadap rakyatnya, dan kewajiban 
rakyat terhadap negaranya, dan masalah lainnya, MMI telah mendukung gagasan 
bahwa "Islam sebagai solusi." (Indonesian Institute Of Sciences dkk., 2020, hlm. 4) 

Selain itu, MMI menyarankan agar UUD 1945 diubah agar lebih sesuai dengan 
hukum syariat Islam. MMI juga memiliki komitmen dalam perjuangan penegakan syariat 
Islam, memiliki fungsi tathbiq syari'at, yang berarti penegakan syariat Islam dalam 
kehidupan umat Islam. Sementara itu, misi MMI adalah perjuangan untuk penegakan 
syariat Islam secara menyeluruh dalam kehidupan bangsa dan negara sehingga 
masyarakat memperoleh keberuntungan hidup dunia dan akhirat serta membawa 
rahmat kepada rakyat negara dan seluruh alam semesta (Umi Sumbulah, 2009, hlm. 
153). 

Penegakan syariat Islam termasuk dalam tiga sistem kehidupan: lingkungan 
pribadi, keluarga, dan lingkungan sosial negara, menurut MMI. Menurut Islam, syariat 
digunakan sebagai standar untuk kehidupan berbangsa dan bernegara. Ini memiliki tiga 
ciri utama dalam sosiologi kenegaraan: Pertama, kaum muslimin memegang kekuasaan 
pemerintah dan jelas berkomitmen untuk melaksanakan syariat. Kedua, aturan-aturan 
negara harus dibuat dengan kacamata syariat secara penuh. Terakhir, hukum syariat 
mengatur peradaban manusia (Nurrohman Syarif, 2018, hlm. 76). 

Pola Perjuangan MMI  

Majelis Mujahidin Indonesia adalah sebuah badan persatuan atau aliansi (tansiq) 
wajah pergerakan juang penegakan syariat Islam melalui tiga metode: gotong-royong 
terpadu dalam meperjuangkan penegakan syariat islam; semangat berpikir kolektif 
dalam memprogramkan rencana dakwah islamiyah yang terstruktur; serta, kerukunan 
dan kebersamaan aliasi dalam diri organisasi penegak syariat islam. Mereka mencapai 
misinya dengan mencanangkan dua strategi, yakni: struktural dan kultural. Strategi 
pendekatan struktural dimaknai sebagai penyebaran ideologi muslim yang memiliki 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(10), 35-49   eISSN: 3024-8140 

46 
 

komitmen dalam upaya penegakan syariat Islam dan mantap melaksanakanya syariat 
Islam dalam lingkup sosial politik, termasuk memegang mandat kekuasaan. Dengan 
menerapkan pendekatan ini, MMI bertujuan untuk membangun kekuatan sosial politik 
yang ada untuk menegakkan syariat Islam (Wahab, 2023). 

Berbagai aspek kehidupan termasuk dalam program perjuangan MMI, seperti 
akidah, politik, ekonomi, hukum, pendidikan, sosial budaya, pertahanan-keamanan, 
kemanusiaan, dan perburuhan. Program-program yang difokuskan pada bidang-bidang 
ini adalah sebagai berikut (Rahawarin, 2023): 

1. Pertama, bidang akidah, berkonsentrasi pada penghapusan isme atau paham-paham 
sesat seperti komunisme, zionisme, atheisme, kapitalisme, sekulerisme, 
demokratisme, dan segala bentuk paham-paham lainnya yang mereka anggap 
menjadi sumber semua masalah hidup. Selain itu, menghapuskan berbagai macam 
bentuk budaya yang menjauhan umat islam dengan pelaksanaan syariat islam. 

2. Kedua, bidang politik, di mana MMI menuntut pelaksanaan syariat Islam secara 
kaffah; membangun kekuasaan politik Islam dengan memaksa partai-partai Islam 
bersatu untuk memperjuangkan syariat Islam; membangun pemerintahan Islam 
yang menjamin pelaksanaan syariat Islam; dan memiliki media untuk 
menyebarluaskan program-program Mujahidin.  

3. Ketiga, sektor ekonomi di mana MMI mendorong sistem perbankan syariah, 
perekonomian umat, lembaga konsumen muslim, dan jaringan ekonomi 
internasional, memberdayakan lembaga zakat, infaq, shadaqah, dan Badan Usaha 
Milik Mujahidin (BUMM), dan mendukung ketahanan dan penguasaan wilayah di 
bidang ekonomi pembinaan. 

4. Keempat, dalam lingkup hukum, dengan membentuk pergerakan-pergerakan 
penyokong tegaknya pilar-pilar syar’i, termasuk supremasi syariat islam dengan 
implikasinya yakni undang-undang yang memiliki muatan-muatan syar’i.  

5. Kelima, bidang pendidikan, dengan cara meyakinkan kepada umat Islam agar 
sebaiknya menyekolahkan anaknya di sekolah yang tidak dikelola oleh lembaga atau 
yayasan non muslim, mengembangkan sistem pengadilan Mujahidin berbagai 
lembaga pendidikan. 

6. Keenam, bidang sosial dan budaya, yang dilakukan melalui pembentukan badan 
sensor untuk berbagai macam saluran penyebaran informasi elektronik sebagai 
wadah sosialisasi kewajiban untuk selalu menggunakan pakaian takwa, atau jilbab, 
yang menutup aurat, terutama bagi wanita muslim dalam kehidupan sehari-hari. 

7. Ketujuh, bidang kemanusiaan, membentuk Komnas HAM yang sesuai dengan syariat 
Islam dengan mendirikan pos keamanan di setiap wilayah. 

8. Kedelapan, bidang perburuhan, bidang ini berusaha memperjuangkan hak dan nasib 
pekerja muslim dengan meminta perusahaan untuk tidak melakukan diskriminasi.  

Menurut MMI, perjuangan untuk menegakkan syariat Islam melalui program 
seperti yang disebutkan di atas tidak bertentangan dengan konstitusi. Karena Pasal 29 
Konstitusi 1945 memberikan perlindungan kepada perjuangan mereka. Gerakan ini telah 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(10), 35-49   eISSN: 3024-8140 

47 
 

eksis sejak awal Negara Kesatuan Republik Indonesia terbentuk. Piagam Jakarta adalah 
dasar negara yang diusulkan oleh panitia sembilan yang dibentuk oleh BPUPKI pada 21 
Juni 1945. Komite sembilan ini terdiri dari orang-orang nasionalis dan agamis seperti 
Muhammad Hatta, Muhammad Yamin, Ahmad Soebardjo, A. A. Maramis, Abdul Kahar 
Muzakir, K.H. Wahid Hasyim, Soekarno, Abikusno Tjokrosoejoso, dan K.H. Agus Salim 
(Rio Sulaiman, 2014, hlm. 78–79).  

Pada saat itu, seorang muda dari Nippon yang merupakan utusan para sahabat 
Indonesia Timur menyampaikan ketidaksetujuannya dengan bunyi awal butir pertama 
Piagam Jakarta, yang berbunyi "Ketuhanan dengan menjalankan syariat Islam bagi 
pemeluk-pemeluknya." Mereka mengancam akan keluar dari NKRI, jika aspirasinya tidak 
didengarkan. Ini akhirnya dihapus dari Piagam Jakarta sebagai cikal bakal Pancasila pada 
sidang BPUPKI tanggal 18 Agustus 1945. Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa 
perjuangan MMI adalah lanjutan dari perjuangan untuk pembangunan pilar-pilar syariat 
islam yang dilakukan oleh bapak pendiri NKRI (Ilyas Ilyas, 2020, hlm. 25). 

Struktur Organisasi MMI  

Majelis Mujahidin (MMI) adalah organisasi aliansi gerakan yang terbuka untuk 
semua orang dan organisasi, tanpa batas suku, bangsa, atau negara. Untuk menjadi 
anggota MMI, seseorang harus menjadi Muslim dan berkomitmen untuk berjuang untuk 
mewujudkan Syari'at Islam, dan MMI menetapkan dirinya sebagai tansiq amal pada 
Kongres I di Jogjakarta. Prinsip "Pemisahan Kekuatan", atau pemisahan kekuasaan, 
digunakan MMI dalam struktur kepemimpinan. Ini berarti bahwa kekuasaan legislatif, 
yudikatif, dan eksekutif dipisahkan, sejajar, dan setara. Tidak ada satu pun dari mereka 
yang memiliki otoritas absolut; sebaliknya, mereka mengelola secara kolektif. Metode 
ini mencerminkan struktur keorganisasian kontemporer yang berusaha mewujudkan 
keadilan dan keseimbangan dalam pengambilan keputusan (Prasetyo, 2013). 

Struktur kepemimpinan MMI mencakup badan tertinggi, Kongres Mujahidin, yang 
diadakan setidaknya sekali setiap tiga tahun. Ahlul Halli Wal ‘Aqdi (AHWA), sebuah 
lembaga berkewenangan legislatif yang dibentuk oleh sejumlah ulama yang dipilih oleh 
Kongres Mujahidin, bertanggung jawab atas majelis Mujahidin. Kongres Mujahidin 
mewajibkan abah untuk memenuhi janjinya. Operasinya di Ahwa memiliki forum pleno 
dan pengurus harian yang dipimpin oleh Amir Mujahidin yang dipilih oleh kongres 
Mujahidin. AHWA membentuk Lajnah Tanfidziyah (dewan eksekutif) di pusat dan 
LPMMI di provinsi, kabupaten, kecamatan, dan wilayah yang dianggap perlu, terutama 
dalam urusan-urusan harian sekaligus sebagai unsur pelaksana putusan (Umi Sumbulah, 
2009, hlm. 174). Dalam kepengurusannya, MMI memiliki bidang-bidang tertentu, yang 
meliputi: a) kepemudaan (askariyah); b) peningkatan sumber daya mujahid (PSDM); c) 
hubungan antar mujahid; dan d) penerapan Syariah (Umi Sumbulah, 2009, hlm. 175). 

Kesimpulan dan Saran 

Hizb al-Tahrir Indonesia (HTI), didirikan oleh Syaikh Taqi al-Din al-Nabhani pada 
1953, menolak demokrasi dan mengadvokasi khilafah Islamiyyah sebagai sistem politik 
otentik. Mulai menyebar di Indonesia melalui kampus dan pesantren, HTI menjadi partai 
politik Islam resmi pada 2002. Mengusung konsep khilafah, menolak nasionalisme dan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(10), 35-49   eISSN: 3024-8140 

48 
 

kapitalisme, HTI mengembangkan kader militan dan strategi dakwah model Rasulullah, 
dengan tahapan operasional pembinaan individu, interaksi dengan umat, dan 
pengambilalihan kekuasaan. Meskipun menolak kekerasan, HTI kehilangan badan 
hukum pada 2017 karena dianggap menentang pemerintah. 

MMI atau Majelis Mujahidin Indonesia didirikan pada tanggal 7 Agustus 2000 di 
Yogyakarta, dengan tujuan utama menegakkan syariat Islam dalam berbagai aspek 
kehidupan di Indonesia. Kongres Mujahidin I pada tahun yang sama dihadiri oleh lebih 
dari 1800 peserta dari 24 provinsi di Indonesia. Dalam kongres tersebut, dibahaslah 
berbagai isu terkait penegakan syariat Islam, dan diputuskan untuk melakukan 
kunjungan ke DPR RI untuk menyampaikan Piagam Yogyakarta. 

Daftar Pustaka 

Afadlal, Turmudi, E., Sihbudi, M. R., & Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia. (2005). 
Islam Dan Radikalisme Di Indonesia / Penulis, Afadlal ... [Et Al.] ; Editor, Endang 
Turmudi, Riza Sihbudi (Cet. 1). Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia. 

Ali, A. S. (2012). Ideologi Gerakan Pasca-Reformasi. Jakarta: Lp3es. 

Al-Rahman, H. A. (2003). Khilafah Islam Dalam Hadith-Hadith Mutawatir Bi Al-Ma’na. 
Jakarta: Al-Azhar Press. 

Anwar Kurniawan & Ahmad Aminuddin. (2018). Muhammad Thalib, Majelis Mujahidin 
Indonesia, Dan Tafsir Ayat-Ayat Penegakan Syariat Islam Di Indonesia. Teosofi: 
Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam, 8 (1), 113–143. 
Https://Doi.Org/10.15642/Teosofi.2018.8.1.82-112  

Arif, S. (2016). Kontradiksi Pandangan Hti Atas Pancasila. Jurnal Keamanan Nasional, 2 
(1), 19-34. Http://Dx.Doi.Org/10.31599/Jkn.V2i1.36  

Azman, A. (2018). Gerakan Dan Pemikiran Hizbut Tahrir Indonesia. Al Daulah: Jurnal 
Hukum Pidana Dan Ketatanegaraan, 7 (1), 99-113. 
Https://Doi.Org/10.24252/Ad.V7i1.5329 

Dewan Pimpinan Majelis Mujahidin. (2004). Pedoman Umum & Pelaksanaan Majelis 
Mujahidin Untuk Penegakan Syari’at Islam. Wihdah Press. 

Effendy, B. (2003). Islam And The State In Indonesia. Singapore: Iseas. 

Fitriono, E. N., Suhono. (2017). Wacana Negara Islam: Kajian Kritiskontruksi Pemikiran 
Khilafah Ala Hizbut Tahrir. Ri’ayah, 2 (1): 43-55. Https://E-
Journal.Metrouniv.Ac.Id/Riayah/Article/View/979  

Ilyas Ilyas. (2020). Islam Dan Kebangsaan: Pergumulan Dalam Bpupki, Ppki, Dan Piagam 
Jakarta. Buletin Al-Turas, 26 (1), 19–35. Https://Doi.Org/10.15408/Bat.V26i1.13921  

Cahyo Pamungkas, Yogi Setya Permana, Septi Satriani, Hakam, S., Afriansyah, A., 
Mundzakkir, A., Yanuarti, S., Usman, U., Rohman, S., Nadzir, I.,. (2020). Intoleransi 
Dan Politik Identitas Kontemporer Di Indonesia. Lipi Press. 
Https://Doi.Org/10.14203/Press.308  

https://doi.org/10.15642/teosofi.2018.8.1.82-112
http://dx.doi.org/10.31599/jkn.v2i1.36
https://doi.org/10.24252/ad.v7i1.5329
https://e-journal.metrouniv.ac.id/riayah/article/view/979
https://e-journal.metrouniv.ac.id/riayah/article/view/979
https://doi.org/10.15408/bat.v26i1.13921
https://doi.org/10.14203/press.308


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(10), 35-49   eISSN: 3024-8140 

49 
 

Irfan Suryahardi Awwas (Ed.). (2001). Risalah Kongres Mujahidin I Dan Penegakkan 
Syari’ah Islam. Wihdah Press. 

Jamhari & Jajang Jahroni. (2004). Gerakan Salafi Radikal Di Indonesia (Cet. 1). 
Rajagrafindo Persada. 

Kaʼbah, R. (2016). Penegakan Syari’at Islam Di Indonesia (Cetakan Ii). Rifyal Ka’bah 
Foundation Publisher. 

Nur, A. (2000). Mengenal Hizbut Tahrir: Partai Politik Islam Ideologis. Pustaka Thariqul 
Izzah. 

Nurrohman Syarif. (2018). Kontroversi Pelaksanaan Syariat Islam Di Indonesia. Pusat 
Penelitian Dan Penerbitan, Lp2m Uin Sunan Gunung Djati. 

Prasetyo, B. (2013). Toleransi Majelis Mujahidin Indonesia Dalam Keberagamaan, Sosial, 
Budaya Dan Politik. 14 (1), 39–51. 

Prasetyo, B. (2019). Pembubaran Hizbut Tahrir Di Indonesia Dalam Perspektif Sosial 
Politik. Jurnal Studi Keislaman, 19 (2), 251-264. 
Http://Dx.Doi.Org/10.24042/Ajsk.V19i2.3371  

Qohar, A., Hakiki, K. M. (2017). Eksistensi Gerakan Ideologi Transnasional Hti Sebelum 
Dan Sesudah Pembubaran. Kalam, 11 (2), 365–396. 
Http://Dx.Doi.Org/10.24042/Klm.V11i2.1403  

Rahawarin, Z. A. (2023). Dinamika Partai Politik Islam Di Indonesia (Cetakan I). Pustaka 
Pelajar : Institut Agama Islam Negeri Ambon. 

Rio Sulaiman. (2014). Pemikiran Dan Kiprah Majelis Mujahidin Indonesia 
[Undergraduate Thesis]. Uin Syarif Hidayatullah. 

Salim, A. (2005). The Rise Of Hizbut Tahrir Indonesia (1982-2004): Its Political 
Opportunity Structure, Resource Mobilization, And Collective Action Frames. 
Jakarta: Syarif Hidayatullah State Islamic University. 

Sumbulah, U. (2009). Konfigurasi Fundamentalisme Islam. Uin Malang Press. 

Wahab, A. J. (2023). Majelis Mujahidin Menuju Indonesia Bersyariat. Harmoni, 22 (1), 
234–247. Https://Doi.Org/10.32488/Harmoni.V1i22.686  

Zada Khamami, M. Saleh Mude, Eja Ass, & Sukandi Ak. (2002). Islam Radikal: 
Pergulatan Ormas-Ormas Islam Garis Keras Di Indonesia. Penerbit Teraju. 

 

 

http://dx.doi.org/10.24042/ajsk.v19i2.3371
http://dx.doi.org/10.24042/klm.v11i2.1403
https://doi.org/10.32488/harmoni.v1i22.686

