Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elSSN: 3024-8140
Volume 2, Issue 7, 2024 pp. 428-440 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Moderasi agama sebagai solusi masa kini terhadap
pluralitas dan ekstremisme di Indonesia

Abdilah Reza Mardiana'*, Attahiraa Prajna Paramitha?, Bintang Surya Bhirawa3
»»3 Program Studi Hukum Keluarga Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: ¥210201110190@student.uin-malang.ac.id

Kata Kunci: ABSTRAK
moderasi; moderasi agamg; Moderasi beragama merupakan faktor utama terciptanya kerukunan
pluralitas; solusi; dan toleransi. Menolak ekstremisme dan liberalisme dalam beragama
ekstremisme adalah  kunci keseimbangan dari moderasi demi terciptanya
perdamaian. Moderasi beragama dipahami sebagai cara pandang, sikap,
Keywords: dan perilaku untuk selalu mengambil posisi tengah, bertindak adil, dan
moderation; religious tidak ekstrem dalam beragama. Indonesia termasuk negara yang
moderation; plurality; pluralitas dan variatif terhadap sosial, budaya dan keagamaan. Konflik
solutions; extremism antar kelompok agama tentu bisa terjadi jika muncul pola pikir

keagamaan hanya menerima kebenaran dan keselamatan secara
sepihak saja. Oleh karena itu, perlu adanya solusi dari Pemerintah terkhusus kepada Kementerian Agama
yang memiliki tanggung jawab mempelihara kerukunan umat antar agama. Dalam memenuhi tanggung
jawab tersebut perlu adanya kerjsama antara pemerintah dengan berbagai pihak, seperti pemimpin agama,
akademisi, dan masyarakat umum. Dengan komitmen bersama dari semua pihak yang terlibat, dapat dicapai
masyarakat yang lebih inklusif, damai, dan harmonis, di mana keberagaman agama dipandang sebagai
sumber kekayaan dan kekuatan, bukan sebagai sumber konflik.

ABSTRACT

Religious moderation is the main factor in creating harmony and tolerance. Rejecting extremism and
liberalism in religion is the key to balancing moderation for the sake of creating peace. Religious
moderation is understood as a perspective, attitude and behavior to always take a middle position, act
fairly and not be extreme in religion. Indonesia is a country that is pluralistic and varied in terms of social,
cultural and religious aspects. Conflicts between religious groups can certainly occur if a religious mindset
emerges that only accepts truth and salvation one-sidedly. Therefore, there needs to be a solution from
the Government, especially the Ministry of Religion, which has the responsibility to maintain inter-
religious harmony. In fulfilling this responsibility, there needs to be cooperation between the government
and various parties, such as religious leaders, academics and the general public. With a shared
commitment from all parties involved, a more inclusive, peaceful and harmonious society can be achieved,
where religious diversity is seen as a source of wealth and strength, not as a source of conflict.

Pendahuluan

Indonesia dikenal sebagai negara yang kaya akan keragaman, salah satunya adalah
keragaman agama yang sangat luas (Khalil Nurul Islam, 2020). Dengan populasi lebih
dari 270 juta jiwa, Indonesia menjadi rumah bagi berbagai agama besar seperti Islam,
Kristen, Katolik, Hindu, Buddha, dan Konghucu, serta berbagai kepercayaan lokal
lainnya. Oleh karena itu, dalam konteks ini moderasi beragama menjadi hal yang sangat
penting untuk menjaga keharmonisan dan perdamaian di tengah keberagaman yang
ada.

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-INC-SA license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik 1brabim Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(7), 428-440 elSSN: 3024-8140

Moderasi beragama merupakan faktor utama terciptanya kerukunan dan
toleransi. Menolak ekstremisme dan liberalisme dalam beragama adalah kunci
keseimbangan dari moderasi demi terciptanya perdamaian. Dengan cara seperti inilah
setiap umat beragama dapat memperlakukan orang lain secara terhormat, dapat
menerima perbedaan, serta dapat hidup bersama dalam keaadan aman dan damai.
Dalam masyarakat multikultural seperti Indonesia, moderasi beragama bisa jadi bukan
pilihan, melainkan keharusan.

Salah satu prinsip dasar dalam moderasi beragama yaitu dengan selalu menjaga
keseimbangan di antara dua hal, seperti keseimbangan antara akal dan wahyu,
keseimbangan antara jasmani dan rohani, keseimbangan antara hak dan kewajiban,
keseimbangan antara kepentingan individual dan kelompok, keseimbangan antara teks
agama dan ijtihad tokoh agama, keseimbangan antara keharusan dan kesukarelaan,
keseimbangan antara gagasan ideal dan kenyataan, serta keseimbangan antara masa
lalu dan masa depan.

Dengan begitu, moderasi beragama dipahami sebagai cara pandang, sikap, dan
perilaku untuk selalu mengambil posisi tengah, bertindak adil, dan tidak ekstrem dalam
beragama. Moderasi beragama juga dipahami sebagai sikap beragama yang seimbang
antara pengamalan agama sendiri (eksklusif) dan penghormatan kepada praktik
beragama orang lain yang berbeda keyakinan (inklusif). Keseimbangan atau jalan
tengah dalam praktik beragama ini akan menghindarkan kita dari sikap ekstrem
berlebihan, fanatik dan sikap revolusioner dalam beragama. Moderasi beragama
merupakan solusi atas hadirnya dua kutub ekstrem dalam beragama, yaitu kutub ultra-
konservatif atau ekstrem kanan dan liberal atau ekstrem kiri (Kementerian Agama Rl,

2019).

Ekstrem kanan dan ekstrem kiri keduanya diibaratkan sebagai gerak sentrifugal
dari sumbu tengah yang menuju pada salah satu sisi paling ekstrem. Seseorang yang
berfokus pada cara pandang, sikap, dan perilku beragama secara liberal akan senantiasa
secara ekstrem mendahulukan akalnya dalam memahami ajaran agama, sehingga keluar
dari teksnya. Sedangkan seseorang yang berada di sisi ekstrem lainnya akan memahami
teks ajaran agama tanpa mempertimbangkan konteksnya. Adanya moderasi beragama
bertujuan untuk menengahi kedua sisi ekstrem ini.

Dalam konteks beragama, pandangan dan perilaku ekstrem akan mendorong
pemeluknya untuk menolak menerima pandangan orang lain. Dari sinilah muncul istilah
ekstrem atau ektremisme yang dikaitkan dengan praktik beragama yang ultra
konservatif. Salah satu ciri khas awal konservatisme seseorang dalam beragama yaitu
adanya pandangan dan perilaku fanatik terhadap satu agama saja dan menolak
pandangan lainnya yang berbeda, meskipun mengetahui adanya pandangan lain
tersebut. Bahkan, seseorang yang memiliki ultra konservatif akan berusaha untuk
melenyapkan adanya pandangan-pandangan orang lain yang berbeda dari dirinya
karena baginya cara pandang seperti itu lebih bisa memberikan keyakinan daripada
harus menerima keragaman (Kementerian Agama RI, 2019).

Ekstremisme merupakan isu sosial yang sering kali dibahas. Ekstremisme
memberikan gambaran bahwa agama memiliki keterpurukan terhadap keyakinan dan

429



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(7), 428-440 elSSN: 3024-8140

kepercayaan kepada Tuhan Yang Maha Esa karena seseorang memiliki keyakinan
berlebih yang ekstrem (Tahir Rahman, 2018). Ekstremisme juga merupakan salah satu
permasalahan sosial yang kompleks dan sering kali menjadi ancaman serius bagi
perdamaian dan stabilitas suatu negara, termasuk Indonesia. Dalam konteks pluralitas
agama, ekstremisme dapat menimbulkan konflik antar kelompok, merusak harmoni
sosial, dan mengancam integritas nasional.

Pluralitas agama atau keberagaman agama merupakan fenomena yang tidak bisa
dihindari begitu saja. Pluralitas agama merupakan suatu kekayaan tersendiri,
terumatama di Indonesia. Keberagaman ini dapat menjadi keistimewaan, namun juga
dapat menjadi penyebab terjadinya konflik keagamaan di masyarakat. Berbagai macam
konflik yang berasal dari faktor keagamaan menunjukkan bahwa masyarakat belum
memahami makna dari pluralitas agama, yakni hidup berdampingan dengan damai
dengan pemeluk agama yang lain. Paradigma pluralisme menjadi tantangan pada setiap
agama sehingga pencarian titik temu setiap agama dalam memaknai pluralitas menjadi
penting dilakukan untuk mencapai kehidupan yang aman dan damai yang dibalut
dengan rasa toleransi yang tinggi (Khalid Rahman, 2020).

Fenomena pluralitas agama di tengah masyarakat dianggap sebagai salah satu
masalah yang sukup serius. Selain menyimpan banyak keragaman, tersimpan pula
potensi konflik. Terlebih jika masyarakat tersebut belum terbentuk kesadaran
multikulturalisme, yakni masyarakat yang tidak hanya mengerti adanya kelompok yang
berbeda tetapi masyarakat yang dapat memberi tempat dan mau hidup saling
berdampingan secara damai dengan kelompok yang lainnya. Jika pluralitas agama tidak
disikapi dengan tepat bisa menimbulkan konflik antar umat beragama (Umi Sumbulah,
2013). Maka dari itu, untuk mencari solusi dari konflik antar umat beragama perlu adanya
pendekatan yang tepat, di antaranya dengan menjalin hubungan sesama umat
beragama dengan baik dan menerapkan moderasi beragama dalam kehidupan sehari-
hari.

Pembahasan

Moderasi Agama dalam Perspektif Al-Quran, Hadits, dan Ulam Kontemporer

Pengertian Moderasi

Kata moderasi berasal dari bahasa latin moderation yang artinya moderat (tidak
berlebihan dan tidak cukup). Kata tersebut berarti sikap pengendalian diri yang sangat
kuat dan mengacu pada kurangnya pengendalian diri. Dalam Kamus Besar Bahasa
Indonesia, kata “moderasi” mempunyai dua arti. Yang pertama adalah mengurangi
kekerasan dan yang kedua adalah menghindari tindakan-tindakan ekstrem. Kata
“moderat” selalu berarti menghindari tindakan ekstrem dan tetap berada pada kisaran
menengah. Kata Arab untuk “moderat” dikenal sebagai ‘“al-wasatiya”. Al-Qur'an
memuat firman ayat Al-Qur'an “Surah al-Baqgarah':143."al-wasasth" dalam ayat ini
menjelaskan tentang yang terbaik dan paling sempurna. di dalam hadits yang sangat
terkenal juga mengatakan bahwa masalah yang paling baik ada di tengah-tengah
(Qardhawi, 2017). Islam moderat berupaya mengidentifikasi dan menyelesaikan
masalah, berkompromi untuk menemukan kompromi, dan mengatasi perbedaan agama

430



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(7), 428-440 elSSN: 3024-8140

dan sektarian. Dalam moderasi beragama, toleransi, saling menghormati, keyakinan
terhadap keyakinan agama dan kebenaran suatu agama selalu diutamakan, sehingga
setiap orang dapat dengan tenang mengambil keputusan tanpa bertindak anarkis
(ROMADONI, 2022).

Moderasi adalah suatu prinsip di agama Islam. Islam yang moderat merupakam
suatu pemahaman agama yang begitu penting dalam konteks keberagaman dalam
segala aspeknya, baik dari segi agama, adat istiadat, suku, dan bangsa itu sendiri.
Keberagaman tersebut antara lain berasal dari pandangan dialektika antara teks itu
sendiri dengan kenyataan, serta peran akal dan wahyu dalam menyelesaikan
permasalahan. Misalnya dalam Islam aliran fundamentalis, Islam liberal, Islam progresif,
dan Islam moderat.

Moderasi dalam Al-Qur’an dan Hadist
1. Moderasi beragama Al-Qur’an

Pemimpin umat Islam menyetujui bahwa Al-Qur'an dan Hadits merupakan
referensi terpenting bagi segala permasalahan yang dihadapi masyarakat di semua
lapisan. Hal ini dilakukan sejak generasi Nabi hingga masa tertentu ketika umat Islam
masih hidup di bawah tanah (NURDIN, 2021). Selain itu, moderasi belakangan ini banyak
dibicarakan dan digaungkan di berbagai media, baik media cetak maupun elektronik.
Kata atau ungkapan moderasi beragama tidak berasal dari bahasa Arab, Alquran dan
Hadits, melainkan pinjaman dari bahasa Indonesia. Pertanyaannya adalah apakah istilah
“moderasi beragama’” muncul dalam Al-Qur’an dan Hadits yang menjadi petunjuk utama
umat Islam di seluruh dunia. Jawabannya adalah: “Al-Quran dan Hadits bukanlah kamus
melainkan pedoman hidup manusia.” Di dalam Al-Qur’an dan Hadits diwahyukan
teksnya, melainkan isi dan maknanya yang ingin dipelajari dan diteliti serta
dikembangkan oleh orang beriman untuk kemaslahatan kehidupan manusia sesuai
waktu dan tempat. Disitulah letak dinamisme ajaran Islam.

Para ahli Islam telah menyamakan kata “moderasi” dengan kalimat “wasathan”
dalam Al-Qur’an dan Hadits. Kata ini telah diperluas untuk mencakup arti, istilah, dan
istilah yang berbeda, penjelasannya diberikan di bawah ini:

a. Moderasi bermakna umat pilihan

z

%Uﬁ \W&&J}w}\ djﬁj JU\&S«Q\-\.@» \ng.J ”I\;Ps\;li} JA%
1 5,80 38 g e “*/Guwu,:‘j}w;\“/“@w ¥) ke & G da
("’) Jj;JJ U»Ub (| f)l vgau\ c«dﬁ a&ﬂ TS ;,,g./.\j\ J:&

“Artinya: Dan demikian Kami telah menjadikan kamu umatan wasatan agar kamu
menjadi saksi-saksi atas perbuatan manusia dan agar rasul (Muhammad) menjadi saksi
atas perbuatan) kamu. Dan Kami tidak menetapkan kiblat yang dahulu menjadi kiblatmu
melainkan agar Kami mengetahui siapa yang mengikuti Rasul dan siapa yang membelot.
dan sungguh (pemindahan kiblat) itu terasa Amat berat kecuali bagi orang-orang yang
telah diberi petunjuk oleh Allah; dan Allah tidak akan menyia-nyiakan imanmu.

431



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(7), 428-440 elSSN: 3024-8140

Sesungguhnya Allah Maha Pengasih lagi Maha Penyayang. (Al-Bagarah:143)” (AMRI,
2021)

b. Moderasi dalam keseimbangan fenomena alam
TN S &’J" S Gy u“)‘ &L, dupL b S o Gl ‘5.0\
gshd Gy

“Artinya, (Dia juga) yang menciptakan tujuh langit berlapis-lapis. Kamu tidak akan
melihat pada ciptaan Tuhan Yang Maha Pengasih ketidakseimbangan sedikit pun. Maka,
lihatlah sekali lagi! Adakah kamu melihat suatu cela? (Al-Mulk: 3)”

c. Moderasi bermakna adil

;&“ :’;d-wb ‘}Qgs/o? CJ /°/(;:£§,‘b) \.@JA“_;\U i§ ‘jéﬁéiés}éig/é‘s;

/////

“Artinya: Sesungguhnya Allah menyuruh kamu menyampaikan amanat kepada
yang berhak menerimanya, dan (menyuruh kamu) apabila menetapkan hukum di antara
manusia supaya kamu menetapkan dengan adil. Sesungguhnya Allah memberi
pengajaran yang sebaik-baiknya kepadamu. Sesungguhnya Allah adalah Maha
mendengar lagi Maha melihat. (An-Nisa:58)”

d. Moderasi dalam bersikap

e il g KT Oy s e alabiy Shka § uably

“Artinya: dan sederhanalah kamu dalam berjalan dan lunakkanlah suaramu.
Sesungguhnya seburuk-buruk suara ialah suara keledai. (Lugman: 19)”

2. Moderasi dalam hadist
a. Hadist Riwayat. Bukhari

Dari Abu Hurairah ra. berkata: Rasulullah saw. bersabda: Perbuatan seseorang
tidak akan pernah menyelamatkannya. Mereka pun bertanya: “Kamu juga ya
Rasulullah?” Jawabnya: “Aku juga, kalau Allah tidak memberikan rahmat-Nya. Maka
perbaikilah (niatmu), tapi jangan memaksakan diri (sampai bosan dalam cinta), cepatlah
pagi dan siang.” Bantulah saat larut malam. Berjalan di tengah, berjalan di tengah untuk
mencapai tujuan.

b. Hadits Riwayat. Ahmad, Bihaqqi dan Al-Hakim

Buraydah al-Aslami berkata: “Pada suatu hari aku pergi untuk membutuhkan
pertolongan. aku melihat Rasulullah. dan banyak tuku yang sedang shalat. Nabi
bersabda: “Apakah kamu melihat dia sebagai seorang munafik?”” dan aku berkata, “Allah
dan Rasul-Nya lebih mengetahui.” Beliau melepas tanganku, kemudian beliau
mengambil tanganku dan menyelesaikannya lalu mengangkat keduanya seraya berkata:

432



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(7), 428-440 elSSN: 3024-8140

“Sebaiknya kalian ikuti petunjuk yang di tengah (dia mengulanginya tiga kali) karena
yang sombong agamalah yang menang.”

c. Hadits Riwayat. Muslim

Jabir b. Samurah berkata: “Aku shalat bersama Rasulullah SAW. Berkali-kali dan
(aku temukan) di tengah-tengah shalatnya dan juga di tengah-tengah khutbahnya.”

Moderasi menurut Para Ulama dan Fuqaha
a. Imam Ibnu Jarir At-Thabari (W: 3101/923M)

Imam Ibnu Jarir At-tabari adalah Syekhul Mufashir dan menulis Tafsir Burmatsir
dunia (historis) terlengkap pada abad ke-3 Hijriah. Penafsirannya telah menjadi model
hermeneutik sejak saat itu hingga saat ini. At-Tabari memberikan konsep wasatiyah yang
lengkap dan valid dalam tafsirnya terhadap Surat al-Bagarah ayat 143 yang masih
menjadi rujukan para ulama wasatiyah hingga saat ini (ARIF, 2020).

Menurut At-tabar, kaum Islam Wasatiyah bersifat “moderat karena berada di
tengah-tengah semua agama dan bukan merupakan kelompok yang ekstrim dan
berlebihan seperti masyarakat Nahrani yang menolak ajaran agama-agama dunia dan
fitrah kemanusiaannya sendiri. Muslim juga berbeda dengan Yahudi yang bebas dan
sembrono yang mengubah kitab suci Tuhan, membunuh nabi, berbohong kepada Tuhan
dan tidak beriman kepada Tuhan. Namun umat Islam adalah komunitas agama yang
moderat dan seimbang dan itulah sebabnya Tuhan menyebut mereka moderat (Khairan,
2020).

At-thabari menempatkan orang-orang Islam di antara dua ajaran agama suci yang
telah mengalami penyimpangan dan distorsi, yaitu Yudaisme dan Kristen. Yudaisme
adalah agama yang dianut oleh bani Israel, dipimpin oleh para rahib yang tidak mengikuti
ajaran asli Taurat, namun mengubah ajaran Taurat agar sesuai dengan keinginannya
sendiri. Firman Tuhan:. “Beberapa orang Yahudi menggantikan firman Allah dengan
mengatakan, “Kami mendengar, namun kami durhaka" (QS.An-Nisa: 46)."Mereka
menggantikan syariat hukum yang diajarkan Allah kepada mereka melalui para nabi, dan
menggantikan Allah dengan Nabi Uzair dan orang lain sebagai anak Allah. Bahkan
orang-orang Yahudi pun berani dan sadis dan membunuh para nabi dan rasul yang
diutus Tuhan kepada mereka untuk meningkatkan keimanan dan kehidupan mereka.
Oleh karena itu, mereka akan dihina, dikutuk dan dimarahi Allah selamanya. Allah
berfirman: “Kemudian mereka mendapat kehinaan dan kemiskinan serta senantiasa
mendatangkan murka Allah, karena mereka tidak beriman kepada ayat-ayat Allah dan
membunuh para nabi tanpa sebab yang wajar”.”(QS. Al-Bagarah: 61, Ali Imran:21 dan 112
dan At- Taubah: 111)”.

Ketika kita berbicara tentang umat Kristen dan umatnya, kita sedang menghadapi
dengan orang-orang yang mengabaikan akal sehat dalam ajaran agama. Mereka sangat
berorientasi pada teks dan sangat ketat dalam memahami ajaran agama. Agama Kristen
merupakan agama yang hanya fokus pada permasalahan umat Islam dan tidak
memperdulikan hal-hal duniawi dalam kehidupan. Karena pemahaman yang tegang dan
tekstual tersebut, mereka tidak menerima perubahan dan menjadikan kehidupan

433



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(7), 428-440 elSSN: 3024-8140

monastik (menjauhi dunia) sebagai doktrin agamanya, padahal Tuhan tidak
mengajarkannya.

Inilah kehidupan dua orang moderat beragama. Bangsa Yahudi terjerumus ke
dalam kesesatan yang menimbulkan murka Tuhan yang abadi, karena kesombongan
dan sikap mandiri mereka mengubah perintah Tuhan. Umat Kristiani bersifat tekstual,
ketat dan ekstrim dalam mengamalkan ajaran agamanya dalam bentuk kehidupan
monastik, namun mereka menolak dunia dan hidup dalam kesalahan abadi, jauh dari
tuntunan Tuhan (At-Thabari, 2004).

b. Imam Ibnu Taimiyah “(W: 728 H/ 1328 M)”

Ulama Imam Ibnu Taymiyah adalah seorang ulama besar abad ke-7 hijriah yang
terkenal dengan tekadnya yang besar dan ketaatannya yang teguh terhadap Al-Qur'an
dan Sunnah. Beliau sangat tegas di dalam memerangi ajaran sesat, dan juga menyatakan
bahwa arah pemikiran Islam adalah wasathiy (moderasi), yang masih merupakan arah
terbaik dan paling akurat dalam memahami dan berpikir tentang Islam. Ibnu Taimiyah
mengatakan bahwa “Umat Islam disebut Wasathi karena sikapnya yang tidak
berlebihan atau ekstrim terhadap Nabi. Muslim moderat tidak menyamakan para nabi
ini dengan Tuhan, tidak memuja sifat-sifat ketuhanan mereka, atau menjadikan mereka
penyembuh penyakit”(Taimiyah, 2005).

Umat Islam tidak melatarbelakangi, menolak, atau mematuhi Nabi sebagai
Rasulullah; sebaliknya, mereka mendukungnya dan mengikuti hukum Islam tanpa
mempertanyakan moral seperti halal atau haram. Generasi Salafi tidak pernah
mempunyai ajaran Islam yang jelas dan tidak ambigu, dan generasi Khalaf tidak pernah
mempunyai sikap simplistik terhadap Islam. Oleh karena itu, hanya musuh-musuh Allah
yang mengikuti agama ini secara ekstrim, dan hanya para wali yang mengikuti agama ini
secara ekstrim. Faktanya, Ibnu Taimiyah berpendapat bahwa siapa pun yang keluar atau
melakukan kekerasan terhadap apa yang ada pada diri seseorang, maka ia bersalah
karena bid'ah.

c. Al-lmam As-Syathibiy “(W:790H/1388M)”

Ulama Magasid Islam terbesar yaitu Imam as-Syathibiy. la mengatakan bahwa
moderasi wasatiyah atau manhaj salah satu ciri utama tujuan Syariah Islam. Karena
moderasi merupakan standar syariah, maka seluruh ijtihad dan fatwa terkait syariah
harus dilakukan berdasarkan prinsip moderasi atau wasati. Sebagaimana Syatibi tulis
dalam bukunya Al-Muwafaqaat: “Isi syariat adalah kedudukan yang setara antara dua
hal yang berlawanan, tanpa mempedulikan salah satu ekstremnya, dan mengikuti jalan
tengah yang paling adil. sarana yang seimbang dan sangat adil seperti shalat, zakat, haji,
dan jihad.

Bahkan Imam as-Syatibi mengatakan: “Jika ketentuan hukum syariat cenderung
menyimpang dari manhaj moderat dan menyimpang dari salah satu dua kutub yang
saling bertentangan yaitu kelompok paling kanan dan paling kiri, maka menurut hukum
atau berdasarkan ketentuan fatwa agar segera kembali kepada sifat moderat atau
manhajnya.”

434



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(7), 428-440 elSSN: 3024-8140

Menurut As-Shatibi, kewajiban mengikuti perintah moderat bukan sekedar
ketaatan pasif berdasarkan dalil teks Al-Qur’an dan As-Sunnah, namun wasatiyah
merupakan ukuran dan wali yang tetap, tetap dan . kelahiran . bersifat mutlak apabila
terdapat penyimpangan fatwa atau ijtihad figiyah dalam hal atau produk yang berkaitan
dengan hukum Islam. hal itu bisa disebabkan karena sifat dan wataknya yang wasati atau
moderat (As-Syatibi, 2003).

d. Al-lImam Muhammad Abu Zahrah “(W: 1974M)”

Imam Muhammad Abu Zahrah merupakan ulama yang terkenal di Islam modern
yang mampu memahami dan mengaplikasikan Islam dengan baik, sehingga para ulama
pada masanya menjulukinya sebagai “salah satu ulama pada masanya”. Hingga saat ini
para ulama dan peneliti Islam di seluruh dunia selalu mengacu pada pandangan Abu
Zahrah terhadap berbagai persoalan seperti figih, bekerja keras, ilmu agama dan
pemikiran Islam (Abu Zahrah, 2000).

Menurut Abu Zahrah (sebutan yang sering digunakan untuk Imam Muhammad
Abu Zahrah), masyarakat mencontoh kemurahan hati dan toleransi Nabi Muhammad
SAW. Demikian pula Islam adalah agama yang moderat, damai dan terbaik. Abu Zahra
menafsirkan Surat al-Baqarah: 143: , berkata: “Dalam ayat ini, kata Wasatahan
mempunyai dua arti”.

Pertama: sesuatu yang melambangkan titik tengah antara dua hal yang
berlawanan. Kedua: bukti kebaikan dan kesempurnaan. Islam merupakan agama
moderat atau moderat yang mengambil posisi bahaya dan menerapkan pengurangan
atau pengecualian. Islam adalah jalan tengah di antara orang-orang Yahudi dan Kristen.
Karena orang-orang Yahudi tidak menaati nabi dan mengabaikan nabi, mereka
membunuhnya. Agama Kristen justru sebaliknya. Mereka sangat menghormati dan
memuja Nabi, memujanya dan menjadikannya tuhan mereka. Oleh karena itu,
pendekatan atau orientasi keagamaan yang moderat atau moderat bukanlah sesuatu
yang ekstrim dan tidak dimaksudkan untuk disederhanakan atau diabaikan.

Urgensi dan Implementasi Moderasi Beragama di Indonesia

Indonesia merupakan negara yang plural dan variatif terhadap sosial, budaya dan
keagamaan (Sumbulah, 2018). Konflik antar kelompok agama tentu bisa terjadi jika
muncul pola pikir keagamaan secara eksklusif dengan hanya menerima realitas dan
keamanan secara sepihak saja. Selain itu, adanya persaingan antar berbagai golongan
agama dalam memperoleh sokongan masyarakat yang berlandaskan sikap intoleran,
karena setiap kelompok agama memakai intensitasnya untuk memperoleh kemenangan
sehingga menimbulkan konflik (Srimulyono, 2021). Oleh karena itu, kewajiban
Pemerintah terkhusus kepada Kementerian Agama ialah mempelihara kerukunan umat
antar agama. Tentunya tugas pokok dan fungsi Kementerian Agama bukan sekadar ini,
namun terdapat berbagai dimensi kehidupan yang berhubungan dengan Agama
(Saranani, 2018).

Kementerian Agama memformulasikan tujuh program mandatorinya sejak tahun
2021. Dewasa kini, intikad kehidupan pada disruption era yang bahkan telah bergerak
pada metaverse era, yang diformulasikan ke dalam tujuh program mandatori tersebut.

435



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(7), 428-440 elSSN: 3024-8140

Tujuh program mandatori tersebut dirumuskan pada saat Rapat Kerja Nasional
Kementerian Agama Tahun 2021 dan Rapat Kerja Nasional Tahun 2022, diantaranya
yaitu; Penguatan Moderasi Beragama, Transformasi Digital, Revitalisasi KUA, Cyber
Islamic University, Kemandirian Pesantren, Religiousity Indeks dan Pencanangan Tahun
Toleransi 2022.

Dalam program mandatori Kementerian Agama tersebut, moderasi beragama
menjadi persoalan yang krusial karena jika tidak ditonggakan dan disosialisasikan maka
akan menimbulkan perpecahan dan pertentangan berbagai elemen masyarakat,
kelompok, keyakinan, ras, mentalitas, dan pola perilaku dalam kehidupan
bermasyarakat di negara kita. Oleh Karena itu, parameter moderasi menjadi suatu hal
yang urgent bagi kita untuk selalu dievaluasi dan diawasi bersama agar dapat
terimplementasikan secara optimal.

Secara global moderasi beragama dapat diukur dengan empat indikator, yakni;
komitmen kebangsaan, toleransi, anti kekerasan dan akomodatif terhadap kebudayaan
lokal (local wisdom). Keempat indikator tersebut diaplikasikan sebagai suatu langkah
dalam pelaksanaan moderasi beragama dengan dilakukannya dalam berbagai program,
melaksanakan penghayatan prinsip-prinsip fundamental agama, memperkokoh
komitmen dalam berbangsa dan bernegara, menguatkan toleransi, dan menentang
terhadap berbagai macam kekerasan yang mengatasnamakan agama serta program lain
dalam mengembangkan lingkungan yang moderat, keseimbangan dalam sikap
beragama antara praktik beragama sendiri (eksklusif) dan penghormatan kepada
pengamalan beragama orang lain (inklusif). Kita pasti akan terlindungi dari sikap
ekstrem berlebih-lebihan, fanatisme, dan sikap revolusioner dalam beragama jika kita
mengambil jalan tengah yang seimbang atau sikap moderat dalam praktik beragama
(Kholisoh, 2021).

Pengamalan moderasi beragama sudah menjadi suatu kewajiban dalam
menguatkan kesadaran hukum umat sebagai protektif terhadap paham radikalisme.
Moderasi beragama dimaknai sebagai sikap tindak dalam beragama yang proporsional
antara praktik agama sendiri (eksklusif) dan penghormatan terhadap pengamalan
beragama orang lain yang memiliki keyakinan berbeda (inklusif). Proporsional dalam
pengamalan beragama ini dapat mengjauhkan seseorang dari perilaku yang fanatik,
ekstremisme atau berlebih-lebihan, dan tidak toleransi.

Dalam pengamalan moderasi beragama, prinsip-prinsip fundamental seperti
ibadah, keimanan, dan adab merupakan hal yang esensial. Pengamalan pada prinsip
keimanan mampu mempertahankan kekuatan dan keseimbangan seseorang dalam
beragama dengan teguh. Prinsip Ibadah sangat penting karena akan mempertahankan
seseorang untuk terus menjalankan agama dengan cara yang moderat dan
proporsional. Prinsip moral akan mempertahankan seseorang untuk bertindak dengan
cara yang tidak bertentangan dengan pemahaman agama serta tidak memunculkan
konflik dengan orang lain.

Corak pendidikan moderasi beragama merupakan hal yang vital dalam mendidik
para siswa di sekolah. Sangat penting bagi para pendidik dan guru untuk menyadari
perlunya moderasi beragama dan menanamkan prinsip-prinsip ini kepada murid-murid

436



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(7), 428-440 elSSN: 3024-8140

mereka. Media sosial dapat digunakan secara cermat dan tepat di era disrupsi digital
untuk membedakan antara ajaran moderasi beragama dan radikalisme. Selain itu,
keluarga dapat secara aktif untuk berperan dalam mendidik anak-anak mereka tentang
nilai dan prinsip dalam ajaran moderasi beragama (Truna, 2010).

Pengamalan moderasi beragama wajib mempertimbangkan pluralitas budaya dan
agama di Indonesia. Dasar negara yakni pancasila mencita-citakan eksistensi dari sebuah
pluralitas menjadi suatu landasan atau dasar pedoman untuk saling bersikap toleransi
dan menghormati. Sikap toleransi terhadap antar masyarakat beragama merupakan
suatu cara dan strategi sosial yang diimplementasikan masyrakat dalam menghadapi
pluralitas dan kemajemukan agama (Hasbullah, 2017).

Karakteristik sesama umat beragama di Indonesia yaitu moderasi beragama.
Dewasa kini, beragama secara moderat telah menjadi jalan utama dalam pluaralitas di
Indonesia (Bakar, 2015). Hal tersebut terjadi sebab Indonesia mempunyai corak budaya,
sosial dan keagamaan yang beraneka ragam (Saifuddin, 2019). Hadirnya ajaran moderasi
beragama ditujukan untuk menciptakan proporsionalitas dalam realitas umat
beragama. Moderasi beragama memberi jaminan bahwa dalam mengimplementasikan
nilai-nilai pemahaman agama, individu pemeluk suatu agama tidak terkurung dalam area
yang menjerumuskan ke dalam radikalisme dan ekstremisme yang egois dan berlebihan
dalam ajaran sendiri. Sehingga, adanya ajaran moderasi beragama perlu dipahami secara
kontekstual dan holistik.

Permasalahan ekstremisme dan paham radikal terhadap agama yang berakhir
pada pertikaian dan perpecahan seharusnya tidak termakbul di Indonesia, Sebab
hakikatnya Indonesia memiliki semboyan absolut (Suharto, 2021) yakni “Bhinneka
Tunggal lka (berbeda-beda tetapi tetap satu)”. Gairah dalam moderasi beragama
merupakan salah satu mekanisme solutif yang dipraktikan untuk memunculkan suasana
damai dan titik terang terhadap permasalahan yang terjadi antara umat antar beragama
(Abror, 2020).

Moderasi beragama sangat penting untuk menjaga Indonesia, danitulah sebabnya
moderasi beragama harus selalu tumbuh dan berkembang di Indonesia. Selain itu, untuk
menjunjung harkat martabat manusia sebagai makhluk yang mulia, moderasi beragama
juga dibutuhkan dalam kehidupan sehari-hari. Dalam moderasi beragama tidak berarti
mencampurkan hak dann batil serta melenyapkan individualitas seseorang. Sikap dalam
moderasi beragama tidak menodakan nilai kebenaran, tetapi sikap saling toleransi antar
umat beragama sebagai kesatuan masyarakat yang rukun.

Moderasi beragama adalah suatu prinsip yang sangat penting dalam
meningkatkan sikap toleransi dan sosio-religius di masyarakat. Moderasi beragama
dapat diamalkan dalam berbagai dimensi kehidupan, seperti dimensi pendidikan,
dimensi sosial, dan dimensi budaya. Moderasi beragama dapat membantu
meningkatkan kerukunan dan toleransi di masyarakat, serta membantu masyarakat
dalam memaknai dan menghormti kemajemukan agama dan budaya yang ada di
masyarakat. Maka dari itu, implementasi moderasi beragama harus dilakukan secara
aktif dan konsisten dalam setiap aspek kehidupan.

437



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(7), 428-440 elSSN: 3024-8140

Implementasi moderasi beragama adalah upaya untuk menyebar-luaskan sikap
toleransi, penghargaan, dan pemahaman yang mendalam terhadap perbedaan agama
dan keyakinan. Ini bukanlah tentang mengurangi kepentingan atau intensitas spiritual
seseorang terhadap agama mereka, tetapi lebih tentang menciptakan lingkungan sosial
dan politik yang inklusif, bahwa terdapat fakta individu-individu yang berasal dari
bermacam-macam latar belakang agama yang bias hidup berdampingan dengan
khidmat dan respect terhadap satu sama lain.

Pentingnya moderasi beragama sangatlah relevan dalam konteks masyarakat
yang semakin terkoneksi global. Pada masa saat ini, dimana informasi secara gembur
dapat tersebar kilat dan interaksi antar budaya semakin sering terjadi, penting bagi kita
untuk memiliki pemahaman yang lebih dalam tentang agama-agama lainnya, serta
untuk menghormati kepercayaan dan praktik-praktik spiritual yang berbeda.

Implementasi moderasi beragama memerlukan kolaborasi dari berbagai pihak,
termasuk pemerintah, pemimpin agama, akademisi, dan masyarakat umum. Berikut
beberapa langkah yang dapat diambil dalam implementasi moderasi bergama di
Indonesia: Pertama, Pendidikan dan kesadaran. Pendidikan tentang agama-agama
lainnya dan pemahaman yang mendalam tentang nilai-nilai keberagaman dapat
membantu mengurangi stereotip dan prasangka yang mungkin ada di antara
masyarakat. Sekolah-sekolah dan lembaga pendidikan lainnya dapat memainkan peran
penting dalam menyediakan kurikulum yang mencakup pelajaran-pelajaran tentang
keberagaman agama.

Kedua, Dialog antar agama. Mengadakan forum-forum dialog antar agama di mana
perwakilan dari berbagai komunitas agama dapat bertemu, berdiskusi, dan belajar satu
sama lain adalah langkah penting dalam membangun pemahaman dan kerjasama.
Dialog semacam ini dapat membantu memecahkan kesalahpahaman dan meningkatkan
toleransi antar agama.

Ketiga, Kebijakan dan perlindungan hukum. Pemerintah perlu mengadopsi
kebijakan yang mendukung kebebasan beragama dan memberikan perlindungan hak
asasi manusia bagi setiap warga negara tanpa melihat agama atau kepercayaan orang
lain. Perlindungan hukum yang kuat bagi minoritas agama juga penting untuk
memastikan bahwa semua warga negara dapat hidup dengan aman dan merasa
dihargai.

Keempat, Kerja sama antar umat beragama dalam pembangunan masyarakat.
Pemimpin agama dapat bekerja sama dalam proyek-proyek pembangunan masyarakat
yang mempromosikan prinsip keadilan, perdamaian, dan kemakmuran bagi setiap
orang, tanpa melihat agama atau keyakinan mereka. Kolaborasi semacam ini dapat
memperkuat ikatan antara berbagai komunitas agama dalam masyarakat.

Kelima, Alat komunikasi dan Media. Media mempunyai peran vital dalam
menciptakan pandangan masyarakat tentang agama dan keberagaman. Maka dari itu,
Sudah menjadi hal yang utama bagi media dalam menyajikan informasi yang
proporsional dan objektif tentang berbagai agama dan keyakinan, serta untuk
menghindari memberikan ruang bagi narasi yang memprovokasi konflik antaragama.

438



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(7), 428-440 elSSN: 3024-8140

Keenam, Pengembangan kepemimpinan. Memfasilitasi pembangunan
kepemimpinan dari berbagai agama dapat membantu mempromosikan moderasi
beragama dalam masyarakat. Pemimpin agama yang memimpin dengan teladan,
mengutamakan dialog dan kerjasama antaragama, dapat menjadi model bagi anggota
komunitas mereka.

Implementasi moderasi beragama bukanlah proses yang mudah, dan seringkali
melibatkan tantangan-tantangan yang kompleks. Namun, dengan komitmen bersama
dari semua pihak yang terlibat, dapat dicapai masyarakat yang lebih menyeluruh, damai,
dan koheren, bahwa suatu keberagaman agama dipandang sebagai sumber kekayaan
dan kekuatan, bukan sebagai sumber konflik.

Kesimpulan dan Saran

Moderasi telah ada dalam Al-Qur’an dan Hadits sejak dulu. Terdapat makna
moderasi dalam Al-Qur’an seperti moderasi bermakna umat pilihan, moderasi dalam
keseimbangan fenomena alam, moderasi bermakna adil, dan moderasi dalam bersikap.
Dalam hadits moderasi telah disebutkan seperti dalam Hadist Riwayat Bukhari, Hadits
Riwayat Ahmad, Bihaqqi dan Al-Hakim dan Hadits Riwayat Muslim. Para ulama
kontemporer telah banyak yang memberikan pandangan terhadap moderasi seperti
Imam Ibnu Jarir At-thabari, Imam Ibnu Taymiyah, Imam as-Syathibiy dan Imam
Muhammad Abu Zahrah.

Indonesia merupakan negara yang plural dan variatif terhadap sosial, budaya dan
keagamaan. Konflik antar kelompok agama tentu bisa terjadi jika muncul pola pikir
keagamaan secara eksklusif dengan hanya menerima realitas dan keamanan secara
sepihak saja. Selain itu, adanya persaingan antar berbagai golongan agama dalam
memperoleh sokongan masyarakat yang berlandaskan sikap intoleran, karena setiap
kelompok agama memakai intensitasnya untuk memperoleh kemenangan sehingga
menimbulkan konflik. Oleh karena itu, perlu adanya ajaran moderasi beragama secara
menyeluruh. Perlu adanya implementasi moderasi beragama yang dilakukan dari
berbagai pihak, termasuk pemerintah, pemimpin agama, akademisi, dan masyarakat
umum. Berikut beberapa langkah yang dapat diambil, diantaranya: pendidikan dan
kesadaran, dialog antar agama, kebijakan dan perlindungan hukum, kerja sama antar
umat beragama, media dan komunikasi, dan pengembangan kepemimpinan

Daftar Pustaka

Abror, Muhammad. (2020). Moderasi Beragama Dalam Bingkai Toleransi Kajian Islam
dan Keberagaman, Jurnal Pemikiran Islam 1(2), 137-148.
https://doi.org/10.35961/rsd.v1i2.174

Abu Zahrah, Muhammad. (2000). Zahrah At-Tafasir, in Daar Al-Fikr Al-Arabiy.

Amri, K. (2021). Moderasi beragama perspektif agama-agama di Indonesia. Living Islam:
Journal of Islamic Discourses, 188. https://doi.org/10.14421/lijid.v4i2.2909

Arif, K. M. (2020). Moderasi Islam Perspektif Al-Qur’an, As-Sunnah Serta Pandangan
Para Ulama dan Fugaha. Al-Risalah: Jurnal Studi Agama Dan Pemikiran Islam, 26-

37-

439



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(7), 428-440 elSSN: 3024-8140

Bakar, Abu. (2015). “Konsep Toleransi dan Kebebasan Beragama” Jurnal Toleransi:
Media Komunikasi Umat Beragama Riau 7(2), 123.

Hasbullah, M. (2017). Faktor-faktor penyebab intoleransi agama. Jurnal limiah [Imu-
[Imu Agama, volume 17(2), 171-180.

Ishaq As-Syatibi, Abu. (2003). Al-Muwafaqat fii Ushul As-Syariah, in al- maktabah at-
taufigiyah.

Islam, Khalil Nurul. (2020). Moderasi Beragama di Tengah Pluralitas Bangsa: Tinjauan
Revolusi  Mental Perspektif Al-Qur’an. Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan
Keagamaan, 13(1), 38-59. https://doi.org/10.35905/kur.v13i1.1379

Jarir At-Thabari, Ibnu. (2004). Tafsir At-Thabari, in Maktabah At-Taufigiyah.

Kementerian Agama RI. (2019). Moderasi Beragama. in Badan Litbag dan Diklat
Kementerian Agama.

Khairan, Muhammad Arif (2020). “Moderasi Islam (Wasathiyah Islam) Perspektif Al-
Qur’an, As-Sunnah Serta Pandangan Para Ulama Dan Fuqgaha,” Al-Risalah, 11(1),
22-43 https://doi.org/10.34005/alrisalah.v11i1.592

Kholisoh, S. (2021). Politik Identitas dan Siar Kebencian: Partisipasi Masyarakat Sipil. in
Lemhannas RI.

Nurdin, F. (2021). Moderasi Beragama menurut Al-Qur’an dan Hadist. Jurnal llmiah Al-
Mu'ashirah: Media Kajian Al-Qur'an dan Al-Hadits Multi Perspektif, 62-65.

Qardhawi, Yusuf. (2017). Islam Jalam Tengah: Menjauhi Sikap Berlebihan dalam Agama.
in Mizan.

Rahman, Khalid, Aditia Muhammad Noor. (2020). Moderasi Beragama di Tengah
Pergumulan Ideologi Ekstremisme. in UB Press.

Rahman, Tahir. (2018). Extreme Overvalued Beliefs: How Violent Extremist Beliefs
Become Normalized. Behavioral Sciences, 8(1). https://doi.org/10.3390/bs8010010

Romadoni, M. W. (2022). Moderasi beragama dalam perspektif al-Qur’an & Hadis.
Jadid: Journal of Quranic Studies and Islamic Communication, 201.

Saifuddin, Lukman Hakim. (2019). Moderasi Beragama, in Kementerian Agama
Republik Indonesia.

Saranani, Ilham. (2018). Tingginya Sikap Intoleransi dalam Masyarakat Beragama. in
Grand Media.

Srimulyono, Yusuf. (2021). “Mencegah Intoleran Agama Dan Budaya Dalam Keluarga”.
https://kumparan.com/naelmulyono/mencegah-intoleran-agama-dan-budaya-
dalam-keluarga-twos69xujk7/full. Diakses pada tanggal 14.03.2021, pukul: 18.42.

Suharto, B. (2021). Moderasi Beragama; Dari Indonesia Untuk Dunia. in LKiS Pelangi
Aksara

Sumbulah, Umi, Nurjanah. (2013). Pluralisme Agama Makna dan Lokalitas Pola
Kerukunan Antarumat Beragama. in UIN-Maliki Press.

Sumbulah, Umi. (2018). “Universalisme Islam Dan Kontribusinya Dalam Konstruk
Indonesia Baru,” el Harakah, 2(1), 41-45 https://doi.org/10.18860/el.v2i1.4737

Taimiyah, Ibnu. (2005). Majmu’ah Al-Fatawa Li Syaikhil Islam Ahmad bin Taimiyah, in
Daar Al-Wafa.

Truna, Dody S. (2010). Pendidikan Agama Islam Berwawasan Multikulturalisme. in
Kementerian Agama

440



