
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)          eISSN: 3024-8140 

Volume 2, Issue 7, 2024 pp. 428-440     http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Moderasi agama sebagai solusi masa kini terhadap 
pluralitas dan ekstremisme di Indonesia 

 

Abdilah Reza Mardiana1*, Attahiraa Prajna Paramitha2, Bintang Surya Bhirawa3 

1,2,3 Program Studi Hukum Keluarga Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang  
e-mail: *210201110190@student.uin-malang.ac.id 
 

A B S T R A K 

Moderasi beragama merupakan faktor utama terciptanya kerukunan 
dan toleransi. Menolak ekstremisme dan liberalisme dalam beragama 
adalah kunci keseimbangan dari moderasi demi terciptanya 
perdamaian. Moderasi beragama dipahami sebagai cara pandang, sikap, 
dan perilaku untuk selalu mengambil posisi tengah, bertindak adil, dan 
tidak ekstrem dalam beragama. Indonesia termasuk negara yang 
pluralitas dan variatif terhadap sosial, budaya dan keagamaan. Konflik 
antar kelompok agama tentu bisa terjadi jika muncul pola pikir 
keagamaan hanya menerima kebenaran dan keselamatan secara 

sepihak saja. Oleh karena itu, perlu adanya solusi dari Pemerintah terkhusus kepada Kementerian Agama 
yang memiliki tanggung jawab mempelihara kerukunan umat antar agama. Dalam memenuhi tanggung 
jawab tersebut perlu adanya kerjsama antara pemerintah dengan berbagai pihak, seperti pemimpin agama, 
akademisi, dan masyarakat umum. Dengan komitmen bersama dari semua pihak yang terlibat, dapat dicapai 
masyarakat yang lebih inklusif, damai, dan harmonis, di mana keberagaman agama dipandang sebagai 
sumber kekayaan dan kekuatan, bukan sebagai sumber konflik. 

A B S T R A C T 

Religious moderation is the main factor in creating harmony and tolerance. Rejecting extremism and 
liberalism in religion is the key to balancing moderation for the sake of creating peace. Religious 
moderation is understood as a perspective, attitude and behavior to always take a middle position, act 
fairly and not be extreme in religion. Indonesia is a country that is pluralistic and varied in terms of social, 
cultural and religious aspects. Conflicts between religious groups can certainly occur if a religious mindset 
emerges that only accepts truth and salvation one-sidedly. Therefore, there needs to be a solution from 
the Government, especially the Ministry of Religion, which has the responsibility to maintain inter-
religious harmony. In fulfilling this responsibility, there needs to be cooperation between the government 
and various parties, such as religious leaders, academics and the general public. With a shared 
commitment from all parties involved, a more inclusive, peaceful and harmonious society can be achieved, 
where religious diversity is seen as a source of wealth and strength, not as a source of conflict. 

Pendahuluan 

Indonesia dikenal sebagai negara yang kaya akan keragaman, salah satunya adalah 
keragaman agama yang sangat luas (Khalil Nurul Islam, 2020). Dengan populasi lebih 
dari 270 juta jiwa, Indonesia menjadi rumah bagi berbagai agama besar seperti Islam, 
Kristen, Katolik, Hindu, Buddha, dan Konghucu, serta berbagai kepercayaan lokal 
lainnya. Oleh karena itu, dalam konteks ini moderasi beragama menjadi hal yang sangat 
penting untuk menjaga keharmonisan dan perdamaian di tengah keberagaman yang 
ada. 

Kata Kunci: 
moderasi; moderasi agama; 
pluralitas; solusi;  
ekstremisme 
 
Keywords: 
moderation; religious 
moderation; plurality; 
solutions; extremism 
 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(7), 428-440            eISSN: 3024-8140 

429 
 

Moderasi beragama merupakan faktor utama terciptanya kerukunan dan 
toleransi. Menolak ekstremisme dan liberalisme dalam beragama adalah kunci 
keseimbangan dari moderasi demi terciptanya perdamaian. Dengan cara seperti inilah 
setiap umat beragama dapat memperlakukan orang lain secara terhormat, dapat 
menerima perbedaan, serta dapat hidup bersama dalam keaadan aman dan damai. 
Dalam masyarakat multikultural seperti Indonesia, moderasi beragama bisa jadi bukan 
pilihan, melainkan keharusan. 

Salah satu prinsip dasar dalam moderasi beragama yaitu dengan selalu menjaga 
keseimbangan di antara dua hal, seperti keseimbangan antara akal dan wahyu, 
keseimbangan antara jasmani dan rohani, keseimbangan antara hak dan kewajiban, 
keseimbangan antara kepentingan individual dan kelompok, keseimbangan antara teks 
agama dan ijtihad tokoh agama, keseimbangan antara keharusan dan kesukarelaan, 
keseimbangan antara gagasan ideal dan kenyataan, serta keseimbangan antara masa 
lalu dan masa depan. 

Dengan begitu, moderasi beragama dipahami sebagai cara pandang, sikap, dan 
perilaku untuk selalu mengambil posisi tengah, bertindak adil, dan tidak ekstrem dalam 
beragama. Moderasi beragama juga dipahami sebagai sikap beragama yang seimbang 
antara pengamalan agama sendiri (eksklusif) dan penghormatan kepada praktik 
beragama orang lain yang berbeda keyakinan (inklusif). Keseimbangan atau jalan 
tengah dalam praktik beragama ini akan menghindarkan kita dari sikap ekstrem 
berlebihan, fanatik dan sikap revolusioner dalam beragama. Moderasi beragama 
merupakan solusi atas hadirnya dua kutub ekstrem dalam beragama, yaitu kutub ultra-
konservatif atau ekstrem kanan dan liberal atau ekstrem kiri (Kementerian Agama RI, 
2019). 

Ekstrem kanan dan ekstrem kiri keduanya diibaratkan sebagai gerak sentrifugal 
dari sumbu tengah yang menuju pada salah satu sisi paling ekstrem. Seseorang yang 
berfokus pada cara pandang, sikap, dan perilku beragama secara liberal akan senantiasa 
secara ekstrem mendahulukan akalnya dalam memahami ajaran agama, sehingga keluar 
dari teksnya. Sedangkan seseorang yang berada di sisi ekstrem lainnya akan memahami 
teks ajaran agama tanpa mempertimbangkan konteksnya. Adanya moderasi beragama 
bertujuan untuk menengahi kedua sisi ekstrem ini. 

Dalam konteks beragama, pandangan dan perilaku ekstrem akan mendorong 
pemeluknya untuk menolak menerima pandangan orang lain. Dari sinilah muncul istilah 
ekstrem atau ektremisme yang dikaitkan dengan praktik beragama yang ultra 
konservatif. Salah satu ciri khas awal konservatisme seseorang dalam beragama yaitu 
adanya pandangan dan perilaku fanatik terhadap satu agama saja dan menolak 
pandangan lainnya yang berbeda, meskipun mengetahui adanya pandangan lain 
tersebut. Bahkan, seseorang yang memiliki ultra konservatif akan berusaha untuk 
melenyapkan adanya pandangan-pandangan orang lain yang berbeda dari dirinya 
karena baginya cara pandang seperti itu lebih bisa memberikan keyakinan daripada 
harus menerima keragaman (Kementerian Agama RI, 2019). 

Ekstremisme merupakan isu sosial yang sering kali dibahas. Ekstremisme 
memberikan gambaran bahwa agama memiliki keterpurukan terhadap keyakinan dan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(7), 428-440            eISSN: 3024-8140 

430 
 

kepercayaan kepada Tuhan Yang Maha Esa karena seseorang memiliki keyakinan 
berlebih yang ekstrem (Tahir Rahman, 2018). Ekstremisme juga merupakan salah satu 
permasalahan sosial yang kompleks dan sering kali menjadi ancaman serius bagi 
perdamaian dan stabilitas suatu negara, termasuk Indonesia. Dalam konteks pluralitas 
agama, ekstremisme dapat menimbulkan konflik antar kelompok, merusak harmoni 
sosial, dan mengancam integritas nasional. 

Pluralitas agama atau keberagaman agama merupakan fenomena yang tidak bisa 
dihindari begitu saja. Pluralitas agama merupakan suatu kekayaan tersendiri, 
terumatama di Indonesia. Keberagaman ini dapat menjadi keistimewaan, namun juga 
dapat menjadi penyebab terjadinya konflik keagamaan di masyarakat. Berbagai macam 
konflik yang berasal dari faktor keagamaan menunjukkan bahwa masyarakat belum 
memahami makna dari pluralitas agama, yakni hidup berdampingan dengan damai 
dengan pemeluk agama yang lain. Paradigma pluralisme menjadi tantangan pada setiap 
agama sehingga pencarian titik temu setiap agama dalam memaknai pluralitas menjadi 
penting dilakukan untuk mencapai kehidupan yang aman dan damai yang dibalut 
dengan rasa toleransi yang tinggi (Khalid Rahman, 2020). 

Fenomena pluralitas agama di tengah masyarakat dianggap sebagai salah satu 
masalah yang sukup serius. Selain menyimpan banyak keragaman, tersimpan pula 
potensi konflik. Terlebih jika masyarakat tersebut belum terbentuk kesadaran 
multikulturalisme, yakni masyarakat yang tidak hanya mengerti adanya kelompok yang 
berbeda tetapi masyarakat yang dapat memberi tempat dan mau hidup saling 
berdampingan secara damai dengan kelompok yang lainnya. Jika pluralitas agama tidak 
disikapi dengan tepat bisa menimbulkan konflik antar umat beragama (Umi Sumbulah, 
2013). Maka dari itu, untuk mencari solusi dari konflik antar umat beragama perlu adanya 
pendekatan yang tepat, di antaranya dengan menjalin hubungan sesama umat 
beragama dengan baik dan menerapkan moderasi beragama dalam kehidupan sehari-
hari. 

Pembahasan  

Moderasi Agama dalam Perspektif Al-Quran, Hadits, dan Ulam Kontemporer  

Pengertian Moderasi 

Kata moderasi berasal dari bahasa latin moderation yang artinya moderat (tidak 
berlebihan dan tidak cukup). Kata tersebut berarti sikap pengendalian diri yang sangat 
kuat dan mengacu pada kurangnya pengendalian diri. Dalam Kamus Besar Bahasa 
Indonesia, kata “moderasi” mempunyai dua arti. Yang pertama adalah mengurangi 
kekerasan dan yang kedua adalah menghindari tindakan-tindakan ekstrem. Kata 
“moderat” selalu berarti menghindari tindakan ekstrem dan tetap berada pada kisaran 
menengah. Kata Arab untuk “moderat” dikenal sebagai “al-wasatiya”. Al-Qur'an 
memuat firman ayat Al-Qur'an ``Surah al-Baqarah'':143."al-wasasth" dalam ayat ini 
menjelaskan tentang yang terbaik dan paling sempurna. di dalam hadits yang sangat 
terkenal juga mengatakan bahwa masalah yang paling baik ada di tengah-tengah 
(Qardhawi, 2017). Islam moderat berupaya mengidentifikasi dan menyelesaikan 
masalah, berkompromi untuk menemukan kompromi, dan mengatasi perbedaan agama 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(7), 428-440            eISSN: 3024-8140 

431 
 

dan sektarian. Dalam moderasi beragama, toleransi, saling menghormati, keyakinan 
terhadap keyakinan agama dan kebenaran suatu agama selalu diutamakan, sehingga 
setiap orang dapat dengan tenang mengambil keputusan tanpa bertindak anarkis 
(ROMADONI, 2022). 

Moderasi adalah  suatu prinsip di agama Islam. Islam yang moderat merupakam 
suatu  pemahaman agama yang begitu penting dalam konteks keberagaman dalam 
segala aspeknya, baik dari segi agama, adat istiadat, suku, dan bangsa itu sendiri. 
Keberagaman tersebut antara lain berasal dari pandangan dialektika antara teks itu 
sendiri dengan kenyataan, serta peran akal dan wahyu dalam menyelesaikan 
permasalahan. Misalnya dalam Islam aliran fundamentalis, Islam liberal, Islam progresif, 
dan Islam moderat. 

Moderasi dalam Al-Qur’an dan Hadist 

1. Moderasi beragama Al-Qur’an 

Pemimpin umat Islam menyetujui bahwa Al-Qur'an dan Hadits merupakan 
referensi terpenting bagi segala permasalahan yang dihadapi masyarakat di semua 
lapisan. Hal ini dilakukan sejak generasi Nabi hingga masa tertentu ketika umat Islam 
masih hidup di bawah tanah (NURDIN, 2021). Selain itu, moderasi belakangan ini banyak 
dibicarakan dan digaungkan di berbagai media, baik media cetak maupun elektronik. 
Kata atau ungkapan moderasi beragama tidak berasal dari bahasa Arab, Alquran dan 
Hadits, melainkan pinjaman dari bahasa Indonesia. Pertanyaannya adalah apakah istilah 
“moderasi beragama” muncul dalam Al-Qur’an dan Hadits yang menjadi petunjuk utama 
umat Islam di seluruh dunia. Jawabannya adalah: “Al-Quran dan Hadits bukanlah kamus 
melainkan pedoman hidup manusia.” Di dalam Al-Qur’an dan Hadits diwahyukan 
teksnya, melainkan isi dan maknanya yang ingin dipelajari dan diteliti serta 
dikembangkan oleh orang beriman untuk kemaslahatan kehidupan manusia sesuai 
waktu dan tempat. Disitulah letak dinamisme ajaran Islam. 

Para ahli Islam telah menyamakan kata “moderasi” dengan kalimat “wasathan” 
dalam Al-Qur’an dan Hadits. Kata ini telah diperluas untuk mencakup arti, istilah, dan 
istilah yang berbeda, penjelasannya diberikan di bawah ini: 

a. Moderasi bermakna umat pilihan  

 جَعَلْنَا وكََذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أمَُّةً وَسَطاً لتَِكُونوُا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا وَمَا  

قَلِبُ عَلَى عَقِبَ يْهِ وَإِنْ كَ  هَا إِلََّّ لنَِ عْلَمَ مَنْ يَ تَّبِعُ الرَّسُولَ مَِّنْ يَ ن ْ لَةَ الَّتِِ كُنْتَ عَلَي ْ  انَتْ لَكَبِيرةًَ إِلََّّ الْقِب ْ

ُ ليُِضِيعَ إِيماَنَكُمْ إِنَّ اللَََّّ بِِلنَّاسِ لَرَءُوفٌ رحَِيمٌ    ُ وَمَا كَانَ اللََّّ  عَلَى الَّذِينَ هَدَى اللََّّ

“Artinya: Dan demikian Kami telah menjadikan kamu umatan wasatan agar kamu 
menjadi saksi-saksi atas perbuatan manusia dan agar rasul (Muhammad) menjadi saksi 
atas perbuatan) kamu. Dan Kami tidak menetapkan kiblat yang dahulu menjadi kiblatmu 
melainkan agar Kami mengetahui siapa yang mengikuti Rasul dan siapa yang membelot. 
dan sungguh (pemindahan kiblat) itu terasa Amat berat kecuali bagi orang-orang yang 
telah diberi petunjuk oleh Allah; dan Allah tidak akan menyia-nyiakan imanmu. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(7), 428-440            eISSN: 3024-8140 

432 
 

Sesungguhnya Allah Maha Pengasih lagi Maha Penyayang. (Al-Baqarah:143)” (AMRI, 
2021)       

b. Moderasi dalam keseimbangan fenomena alam 

 الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سََاَوَاتٍ طِبَاقًا مَا تَ رَى فِ خَلْقِ الرَّحَْْنِ مِنْ تَ فَاوُتٍ فاَرْجِعِ الْبَصَرَ هَلْ تَ رَى 

 مِنْ فُطوُرٍ 

“Artinya, (Dia juga) yang menciptakan tujuh langit berlapis-lapis. Kamu tidak akan 
melihat pada ciptaan Tuhan Yang Maha Pengasih ketidakseimbangan sedikit pun. Maka, 
lihatlah sekali lagi! Adakah kamu melihat suatu cela? (Al-Mulk: 3)” 

c. Moderasi  bermakna adil  

 أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيَْْ النَّاسِ أَنْ تََْكُمُوا بِِلْعَدْلِ إِنَّ اللَََّّ إِنَّ اللَََّّ يََْمُركُُمْ أَنْ تُ ؤَدُّوا الْْمََانََتِ إِلََ  

يعًا بَصِيراً   ا يعَِظُكُمْ بهِِ إِنَّ اللَََّّ كَانَ سََِ  نعِِمَّ

“Artinya: Sesungguhnya Allah menyuruh kamu menyampaikan amanat kepada 
yang berhak menerimanya, dan (menyuruh kamu) apabila menetapkan hukum di antara 
manusia supaya kamu menetapkan dengan adil. Sesungguhnya Allah memberi 
pengajaran yang sebaik-baiknya kepadamu. Sesungguhnya Allah adalah Maha 
mendengar lagi Maha melihat. (An-Nisa:58)” 

d. Moderasi  dalam bersikap 

 وَاقْصِدْ فِ مَشْيِكَ وَاغْضُضْ مِنْ صَوْتِكَ إِنَّ أنَْكَرَ الَْْصْوَاتِ لَصَوْتُ الْْمَِيرِ 

“Artinya: dan sederhanalah kamu dalam berjalan dan lunakkanlah suaramu. 
Sesungguhnya seburuk-buruk suara ialah suara keledai. (Luqman: 19)” 

2. Moderasi  dalam hadist 

a. Hadist Riwayat. Bukhari 

Dari Abu Hurairah ra. berkata: Rasulullah saw. bersabda: Perbuatan seseorang 
tidak akan pernah menyelamatkannya. Mereka pun bertanya: “Kamu juga ya 
Rasulullah?” Jawabnya: “Aku juga, kalau Allah tidak memberikan rahmat-Nya. Maka 
perbaikilah (niatmu), tapi jangan memaksakan diri (sampai bosan dalam cinta), cepatlah 
pagi dan siang.” Bantulah saat larut malam. Berjalan di tengah, berjalan di tengah untuk 
mencapai tujuan. 

b. Hadits Riwayat. Ahmad, Bihaqqi dan Al-Hakim 

Buraydah al-Aslamî berkata: “Pada suatu hari aku pergi untuk membutuhkan 
pertolongan. aku melihat Rasulullah. dan banyak tuku yang sedang shalat. Nabi 
bersabda: “Apakah kamu melihat dia sebagai seorang munafik?” dan aku berkata, “Allah 
dan Rasul-Nya lebih mengetahui.” Beliau melepas tanganku, kemudian beliau 
mengambil tanganku dan menyelesaikannya lalu mengangkat keduanya seraya berkata: 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(7), 428-440            eISSN: 3024-8140 

433 
 

“Sebaiknya kalian ikuti petunjuk yang di tengah (dia mengulanginya tiga kali) karena 
yang sombong agamalah yang menang.” 

c. Hadits Riwayat. Muslim  

Jabir b. Samurah berkata: “Aku shalat bersama Rasulullah SAW. Berkali-kali dan 
(aku temukan) di tengah-tengah shalatnya dan juga di tengah-tengah khutbahnya.” 

Moderasi menurut Para Ulama dan Fuqaha 

a. Imam Ibnu Jarir At-Thabari (W: 3101/923M) 

Imam Ibnu Jarir At-tabari adalah Syekhul Mufashir dan menulis Tafsir Burmatsir 
dunia (historis) terlengkap pada abad ke-3 Hijriah. Penafsirannya telah menjadi model 
hermeneutik sejak saat itu hingga saat ini. At-Tabari memberikan konsep wasatiyah yang 
lengkap dan valid dalam tafsirnya terhadap Surat al-Baqarah ayat 143 yang masih 
menjadi rujukan para ulama wasatiyah hingga saat ini (ARIF, 2020).  

Menurut At-tabar, kaum Islam Wasatiyah bersifat “moderat karena berada di 
tengah-tengah semua agama dan bukan merupakan kelompok yang ekstrim dan 
berlebihan seperti masyarakat Nahrani yang menolak ajaran agama-agama dunia dan 
fitrah kemanusiaannya sendiri. Muslim juga berbeda dengan Yahudi yang bebas dan 
sembrono yang mengubah kitab suci Tuhan, membunuh nabi, berbohong kepada Tuhan 
dan tidak beriman kepada Tuhan. Namun umat Islam adalah komunitas agama yang 
moderat dan seimbang dan itulah sebabnya Tuhan menyebut mereka moderat (Khairan, 
2020). 

At-thabari menempatkan orang-orang Islam di antara dua ajaran agama suci yang 
telah mengalami penyimpangan dan distorsi, yaitu Yudaisme dan Kristen. Yudaisme 
adalah agama yang dianut oleh bani Israel, dipimpin oleh para rahib yang tidak mengikuti 
ajaran asli Taurat, namun mengubah ajaran Taurat agar sesuai dengan keinginannya 
sendiri. Firman Tuhan:. “Beberapa orang Yahudi menggantikan firman Allah dengan 
mengatakan, “Kami mendengar, namun kami durhaka'' (QS.An-Nisa: 46).`Mereka 
menggantikan syariat hukum yang diajarkan Allah kepada mereka melalui para nabi, dan 
menggantikan Allah dengan Nabi Uzair dan orang lain sebagai anak Allah.  Bahkan 
orang-orang Yahudi pun berani dan sadis dan membunuh para nabi dan rasul yang 
diutus Tuhan kepada mereka untuk meningkatkan keimanan dan kehidupan mereka. 
Oleh karena itu, mereka akan dihina, dikutuk dan dimarahi Allah selamanya. Allah 
berfirman: ``Kemudian mereka mendapat kehinaan dan kemiskinan serta senantiasa 
mendatangkan murka Allah, karena  mereka tidak beriman kepada ayat-ayat Allah dan 
membunuh para nabi tanpa sebab yang wajar”.”(QS. Al-Baqarah: 61, Ali Imran:21 dan 112 
dan At- Taubah: 111)”. 

Ketika kita berbicara tentang umat Kristen dan umatnya, kita sedang menghadapi 
dengan orang-orang yang mengabaikan akal sehat dalam ajaran agama. Mereka sangat 
berorientasi pada teks dan sangat ketat dalam memahami ajaran agama. Agama Kristen 
merupakan agama yang hanya fokus pada permasalahan umat Islam dan tidak 
memperdulikan hal-hal duniawi dalam kehidupan. Karena pemahaman yang tegang dan 
tekstual tersebut, mereka tidak menerima perubahan dan menjadikan kehidupan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(7), 428-440            eISSN: 3024-8140 

434 
 

monastik (menjauhi dunia) sebagai doktrin agamanya, padahal Tuhan tidak 
mengajarkannya.  

Inilah kehidupan dua orang moderat beragama. Bangsa Yahudi terjerumus ke 
dalam  kesesatan yang menimbulkan murka Tuhan yang abadi, karena kesombongan 
dan sikap mandiri mereka mengubah perintah Tuhan. Umat Kristiani bersifat tekstual, 
ketat dan ekstrim dalam mengamalkan ajaran agamanya dalam bentuk kehidupan 
monastik, namun mereka menolak dunia dan hidup dalam kesalahan abadi, jauh dari 
tuntunan Tuhan (At-Thabari, 2004). 

b. Imam Ibnu Taimiyah “(W: 728 H/ 1328 M)”  

Ulama Imam Ibnu Taymiyah adalah seorang ulama besar abad ke-7 hijriah yang 
terkenal dengan tekadnya yang besar dan ketaatannya yang teguh terhadap Al-Qur'an 
dan Sunnah. Beliau sangat tegas di dalam memerangi ajaran sesat, dan juga menyatakan 
bahwa arah pemikiran Islam adalah wasathiy (moderasi), yang masih merupakan arah 
terbaik dan paling akurat dalam memahami dan berpikir tentang Islam. Ibnu Taimiyah 
mengatakan bahwa ``Umat Islam disebut Wasathi karena sikapnya yang tidak 
berlebihan atau ekstrim terhadap Nabi. Muslim moderat tidak menyamakan para nabi 
ini dengan Tuhan, tidak memuja sifat-sifat ketuhanan mereka, atau menjadikan mereka 
penyembuh penyakit”(Taimiyah, 2005). 

  Umat Islam tidak melatarbelakangi, menolak, atau mematuhi Nabi sebagai 
Rasulullah; sebaliknya, mereka mendukungnya dan mengikuti hukum Islam tanpa 
mempertanyakan moral seperti halal atau haram. Generasi Salafi tidak pernah 
mempunyai ajaran Islam yang jelas dan tidak ambigu, dan generasi Khalaf tidak pernah 
mempunyai sikap simplistik terhadap Islam. Oleh karena itu, hanya musuh-musuh Allah 
yang mengikuti agama ini secara ekstrim, dan hanya para wali yang mengikuti agama ini 
secara ekstrim. Faktanya, Ibnu Taimiyah berpendapat bahwa siapa pun yang keluar atau 
melakukan kekerasan terhadap apa yang ada pada diri seseorang, maka ia bersalah 
karena bid'ah. 

c. Al-Imam As-Syathibiy  “(W: 790H/1388M)” 

Ulama Maqasid Islam terbesar yaitu Imam as-Syathibiy. Ia mengatakan bahwa 
moderasi wasatiyah atau manhaj salah satu ciri utama tujuan Syariah Islam. Karena 
moderasi merupakan standar syariah, maka seluruh ijtihad dan fatwa terkait syariah 
harus dilakukan berdasarkan prinsip moderasi atau wasati. Sebagaimana Syatibi tulis 
dalam bukunya Al-Muwafaqaat: “Isi syariat adalah kedudukan yang setara antara dua 
hal yang berlawanan, tanpa mempedulikan salah satu ekstremnya, dan mengikuti jalan 
tengah yang paling adil. sarana yang seimbang dan sangat adil seperti  shalat, zakat, haji,  
dan jihad. 

 Bahkan Imam as-Syatibi mengatakan: ``Jika ketentuan hukum syariat cenderung 
menyimpang dari manhaj moderat dan menyimpang dari salah satu  dua kutub yang 
saling bertentangan yaitu kelompok paling kanan dan paling kiri, maka menurut hukum 
atau berdasarkan ketentuan fatwa agar segera kembali kepada sifat moderat atau 
manhajnya.” 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(7), 428-440            eISSN: 3024-8140 

435 
 

Menurut As-Shatibi, kewajiban mengikuti perintah moderat bukan sekedar 
ketaatan pasif berdasarkan dalil teks Al-Qur’an dan As-Sunnah, namun wasatiyah 
merupakan ukuran dan wali yang tetap, tetap dan . kelahiran . bersifat mutlak apabila 
terdapat penyimpangan fatwa atau ijtihad fiqiyah dalam hal atau produk yang berkaitan 
dengan hukum Islam. hal itu bisa disebabkan karena sifat dan wataknya yang wasati atau 
moderat (As-Syatibi, 2003). 

d. Al- Imam Muhammad Abu Zahrah “(W: 1974M)” 

Imam Muhammad Abu Zahrah merupakan ulama yang terkenal di Islam modern 
yang mampu memahami dan mengaplikasikan Islam dengan baik, sehingga para ulama 
pada masanya menjulukinya sebagai “salah satu ulama pada masanya”. Hingga saat ini 
para ulama dan peneliti Islam di seluruh dunia selalu mengacu pada pandangan Abu 
Zahrah terhadap berbagai persoalan seperti fiqih, bekerja keras, ilmu agama dan 
pemikiran Islam (Abu Zahrah, 2000). 

Menurut Abu Zahrah (sebutan yang sering digunakan untuk Imam Muhammad 
Abu Zahrah), masyarakat mencontoh kemurahan hati dan toleransi Nabi Muhammad 
SAW. Demikian pula Islam adalah agama yang moderat, damai dan terbaik. Abu Zahra 
menafsirkan Surat al-Baqarah: 143: , berkata: “Dalam ayat ini, kata Wasatahan 
mempunyai dua arti”.  

Pertama: sesuatu yang melambangkan titik tengah antara dua hal yang 
berlawanan. Kedua: bukti kebaikan dan kesempurnaan. Islam merupakan agama 
moderat atau moderat yang mengambil posisi bahaya dan menerapkan pengurangan 
atau pengecualian. Islam adalah jalan tengah di antara orang-orang Yahudi dan Kristen. 
Karena orang-orang Yahudi tidak menaati nabi dan mengabaikan nabi, mereka 
membunuhnya. Agama Kristen justru sebaliknya. Mereka sangat menghormati dan 
memuja Nabi, memujanya dan menjadikannya tuhan mereka. Oleh karena itu, 
pendekatan atau orientasi keagamaan yang moderat atau moderat bukanlah sesuatu 
yang ekstrim dan tidak dimaksudkan untuk disederhanakan atau diabaikan. 

Urgensi dan Implementasi Moderasi Beragama di Indonesia  

Indonesia merupakan negara yang plural dan variatif terhadap sosial, budaya dan 
keagamaan (Sumbulah, 2018). Konflik antar kelompok agama tentu bisa terjadi jika 
muncul pola pikir keagamaan secara eksklusif dengan hanya menerima realitas dan 
keamanan secara sepihak saja. Selain itu, adanya persaingan antar berbagai golongan 
agama dalam memperoleh sokongan masyarakat yang berlandaskan sikap intoleran, 
karena setiap kelompok agama memakai intensitasnya untuk memperoleh kemenangan 
sehingga menimbulkan konflik (Srimulyono, 2021). Oleh karena itu, kewajiban 
Pemerintah terkhusus kepada Kementerian Agama ialah mempelihara kerukunan umat 
antar agama. Tentunya tugas pokok dan fungsi Kementerian Agama bukan sekadar ini, 
namun terdapat berbagai dimensi kehidupan yang berhubungan dengan Agama 
(Saranani, 2018). 

Kementerian Agama memformulasikan tujuh program mandatorinya sejak tahun 
2021. Dewasa kini, intikad kehidupan pada disruption era yang bahkan telah bergerak 
pada metaverse era, yang diformulasikan ke dalam tujuh program mandatori tersebut. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(7), 428-440            eISSN: 3024-8140 

436 
 

Tujuh program mandatori tersebut dirumuskan pada saat Rapat Kerja Nasional 
Kementerian Agama Tahun 2021 dan Rapat Kerja Nasional Tahun 2022, diantaranya 
yaitu; Penguatan Moderasi Beragama, Transformasi Digital, Revitalisasi KUA, Cyber 
Islamic University, Kemandirian Pesantren, Religiousity Indeks dan Pencanangan Tahun 
Toleransi 2022.  

Dalam program mandatori Kementerian Agama tersebut, moderasi beragama 
menjadi persoalan yang krusial karena jika tidak ditonggakan dan disosialisasikan maka 
akan menimbulkan perpecahan dan pertentangan berbagai elemen masyarakat, 
kelompok, keyakinan, ras, mentalitas, dan pola perilaku dalam kehidupan 
bermasyarakat di negara kita. Oleh Karena itu, parameter moderasi menjadi suatu hal 
yang urgent bagi kita untuk selalu dievaluasi dan diawasi bersama agar dapat 
terimplementasikan secara optimal. 

Secara global moderasi beragama dapat diukur dengan empat indikator, yakni; 
komitmen kebangsaan, toleransi, anti kekerasan dan akomodatif terhadap kebudayaan 
lokal (local wisdom). Keempat indikator tersebut diaplikasikan sebagai suatu langkah 
dalam pelaksanaan moderasi beragama dengan dilakukannya dalam berbagai program, 
melaksanakan penghayatan prinsip-prinsip fundamental agama, memperkokoh 
komitmen dalam berbangsa dan bernegara, menguatkan toleransi, dan menentang 
terhadap berbagai macam kekerasan yang mengatasnamakan agama serta program lain 
dalam mengembangkan lingkungan yang moderat, keseimbangan dalam sikap 
beragama antara praktik beragama sendiri (eksklusif) dan penghormatan kepada 
pengamalan beragama orang lain (inklusif). Kita pasti akan terlindungi dari sikap 
ekstrem berlebih-lebihan, fanatisme, dan sikap revolusioner dalam beragama jika kita 
mengambil jalan tengah yang seimbang atau  sikap moderat dalam praktik beragama 
(Kholisoh, 2021). 

Pengamalan moderasi beragama sudah menjadi suatu kewajiban dalam 
menguatkan kesadaran hukum umat sebagai protektif terhadap paham radikalisme. 
Moderasi beragama dimaknai sebagai sikap tindak dalam beragama yang proporsional 
antara praktik agama sendiri (eksklusif) dan penghormatan terhadap pengamalan 
beragama orang lain yang memiliki keyakinan berbeda (inklusif). Proporsional dalam 
pengamalan beragama ini dapat mengjauhkan seseorang dari perilaku yang fanatik, 
ekstremisme atau berlebih-lebihan, dan tidak toleransi. 

Dalam pengamalan moderasi beragama, prinsip-prinsip fundamental seperti 
ibadah, keimanan, dan adab merupakan hal yang esensial. Pengamalan pada prinsip 
keimanan mampu mempertahankan kekuatan dan keseimbangan seseorang dalam 
beragama dengan teguh. Prinsip Ibadah sangat penting karena akan mempertahankan 
seseorang untuk terus menjalankan agama dengan cara yang moderat dan 
proporsional. Prinsip moral akan mempertahankan seseorang untuk bertindak dengan 
cara yang tidak bertentangan dengan pemahaman agama serta tidak memunculkan 
konflik dengan orang lain. 

Corak pendidikan moderasi beragama merupakan hal yang vital dalam mendidik 
para siswa di sekolah. Sangat penting bagi para pendidik dan guru untuk menyadari 
perlunya moderasi beragama dan menanamkan prinsip-prinsip ini kepada murid-murid 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(7), 428-440            eISSN: 3024-8140 

437 
 

mereka. Media sosial dapat digunakan secara cermat dan tepat di era disrupsi digital 
untuk membedakan antara ajaran moderasi beragama dan radikalisme. Selain itu, 
keluarga dapat secara aktif untuk berperan dalam mendidik anak-anak mereka tentang 
nilai dan prinsip dalam ajaran moderasi beragama (Truna, 2010). 

Pengamalan moderasi beragama wajib mempertimbangkan pluralitas budaya dan 
agama di Indonesia. Dasar negara yakni pancasila mencita-citakan eksistensi dari sebuah 
pluralitas menjadi suatu landasan atau dasar pedoman untuk saling bersikap toleransi 
dan menghormati. Sikap toleransi terhadap antar masyarakat beragama merupakan 
suatu cara dan strategi sosial yang diimplementasikan masyrakat dalam menghadapi 
pluralitas dan kemajemukan agama (Hasbullah, 2017). 

Karakteristik sesama umat beragama di Indonesia yaitu moderasi beragama. 
Dewasa kini, beragama secara moderat telah menjadi jalan utama dalam pluaralitas di 
Indonesia (Bakar, 2015). Hal tersebut terjadi sebab Indonesia mempunyai corak budaya, 
sosial dan keagamaan yang beraneka ragam (Saifuddin, 2019). Hadirnya ajaran moderasi 
beragama ditujukan untuk menciptakan proporsionalitas dalam realitas umat 
beragama. Moderasi beragama memberi jaminan bahwa dalam mengimplementasikan 
nilai-nilai pemahaman agama, individu pemeluk suatu agama tidak terkurung dalam area 
yang menjerumuskan ke dalam radikalisme dan ekstremisme yang egois dan berlebihan 
dalam ajaran sendiri. Sehingga, adanya ajaran moderasi beragama perlu dipahami secara 
kontekstual dan holistik. 

Permasalahan ekstremisme dan paham radikal terhadap agama yang berakhir 
pada pertikaian dan perpecahan seharusnya tidak termakbul di Indonesia, Sebab 
hakikatnya Indonesia memiliki semboyan absolut (Suhart0, 2021) yakni “Bhinneka 
Tunggal Ika (berbeda-beda tetapi tetap satu)”. Gairah dalam moderasi beragama 
merupakan salah satu mekanisme solutif yang dipraktikan untuk memunculkan suasana 
damai dan titik terang terhadap permasalahan yang terjadi antara umat antar beragama 
(Abror, 2020). 

Moderasi beragama sangat penting untuk menjaga Indonesia, dan itulah sebabnya 
moderasi beragama harus selalu tumbuh dan berkembang di Indonesia. Selain itu, untuk 
menjunjung harkat martabat manusia sebagai makhluk yang mulia, moderasi beragama 
juga dibutuhkan dalam kehidupan sehari-hari. Dalam moderasi beragama tidak berarti 
mencampurkan hak dann batil serta melenyapkan individualitas seseorang. Sikap dalam 
moderasi beragama tidak menodakan nilai kebenaran, tetapi sikap saling toleransi antar 
umat beragama sebagai kesatuan masyarakat yang rukun. 

Moderasi beragama adalah suatu prinsip yang sangat penting dalam 
meningkatkan sikap toleransi dan sosio-religius di masyarakat. Moderasi beragama 
dapat diamalkan dalam berbagai dimensi kehidupan, seperti dimensi pendidikan, 
dimensi sosial, dan dimensi budaya. Moderasi beragama dapat membantu 
meningkatkan kerukunan dan toleransi di masyarakat, serta membantu masyarakat 
dalam memaknai dan menghormti kemajemukan agama dan budaya yang ada di 
masyarakat. Maka dari itu, implementasi moderasi beragama harus dilakukan secara 
aktif dan konsisten dalam setiap aspek kehidupan. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(7), 428-440            eISSN: 3024-8140 

438 
 

Implementasi moderasi beragama adalah upaya untuk menyebar-luaskan sikap 
toleransi, penghargaan, dan pemahaman yang mendalam terhadap perbedaan agama 
dan keyakinan. Ini bukanlah tentang mengurangi kepentingan atau intensitas spiritual 
seseorang terhadap agama mereka, tetapi lebih tentang menciptakan lingkungan sosial 
dan politik yang inklusif, bahwa terdapat fakta individu-individu yang berasal dari 
bermacam-macam latar belakang agama yang bias hidup berdampingan dengan 
khidmat dan respect terhadap satu sama lain. 

Pentingnya moderasi beragama sangatlah relevan dalam konteks masyarakat 
yang semakin terkoneksi global.  Pada masa saat ini, dimana informasi secara gembur 
dapat tersebar kilat dan interaksi antar budaya semakin sering terjadi, penting bagi kita 
untuk memiliki pemahaman yang lebih dalam tentang agama-agama lainnya, serta 
untuk menghormati kepercayaan dan praktik-praktik spiritual yang berbeda. 

Implementasi moderasi beragama memerlukan kolaborasi dari berbagai pihak, 
termasuk pemerintah, pemimpin agama, akademisi, dan masyarakat umum. Berikut 
beberapa langkah yang dapat diambil dalam implementasi moderasi bergama di 
Indonesia: Pertama, Pendidikan dan kesadaran. Pendidikan tentang agama-agama 
lainnya dan pemahaman yang mendalam tentang nilai-nilai keberagaman dapat 
membantu mengurangi stereotip dan prasangka yang mungkin ada di antara 
masyarakat. Sekolah-sekolah dan lembaga pendidikan lainnya dapat memainkan peran 
penting dalam menyediakan kurikulum yang mencakup pelajaran-pelajaran tentang 
keberagaman agama. 

Kedua, Dialog antar agama. Mengadakan forum-forum dialog antar agama di mana 
perwakilan dari berbagai komunitas agama dapat bertemu, berdiskusi, dan belajar satu 
sama lain adalah langkah penting dalam membangun pemahaman dan kerjasama. 
Dialog semacam ini dapat membantu memecahkan kesalahpahaman dan meningkatkan 
toleransi antar agama. 

Ketiga, Kebijakan dan perlindungan hukum. Pemerintah perlu mengadopsi 
kebijakan yang mendukung kebebasan beragama dan memberikan perlindungan hak 
asasi manusia bagi setiap warga negara tanpa melihat agama atau kepercayaan orang 
lain. Perlindungan hukum yang kuat bagi minoritas agama juga penting untuk 
memastikan bahwa semua warga negara dapat hidup dengan aman dan merasa 
dihargai. 

Keempat, Kerja sama antar umat beragama dalam pembangunan masyarakat. 
Pemimpin agama dapat bekerja sama dalam proyek-proyek pembangunan masyarakat 
yang mempromosikan prinsip keadilan, perdamaian, dan kemakmuran bagi setiap 
orang, tanpa melihat agama atau keyakinan mereka. Kolaborasi semacam ini dapat 
memperkuat ikatan antara berbagai komunitas agama dalam masyarakat. 

Kelima, Alat komunikasi dan Media. Media mempunyai peran vital dalam 
menciptakan pandangan masyarakat tentang agama dan keberagaman. Maka dari itu, 
Sudah menjadi hal yang utama bagi media dalam menyajikan informasi yang 
proporsional dan objektif tentang berbagai agama dan keyakinan, serta untuk 
menghindari memberikan ruang bagi narasi yang memprovokasi konflik antaragama. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(7), 428-440            eISSN: 3024-8140 

439 
 

Keenam, Pengembangan kepemimpinan. Memfasilitasi pembangunan 
kepemimpinan dari berbagai agama dapat membantu mempromosikan moderasi 
beragama dalam masyarakat. Pemimpin agama yang memimpin dengan teladan, 
mengutamakan dialog dan kerjasama antaragama, dapat menjadi model bagi anggota 
komunitas mereka. 

Implementasi moderasi beragama bukanlah proses yang mudah, dan seringkali 
melibatkan tantangan-tantangan yang kompleks. Namun, dengan komitmen bersama 
dari semua pihak yang terlibat, dapat dicapai masyarakat yang lebih menyeluruh, damai, 
dan koheren, bahwa suatu keberagaman agama dipandang sebagai sumber kekayaan 
dan kekuatan, bukan sebagai sumber konflik. 

Kesimpulan dan Saran  

Moderasi telah ada dalam Al-Qur’an dan Hadits sejak dulu. Terdapat makna 
moderasi dalam Al-Qur’an seperti  moderasi bermakna umat pilihan, moderasi dalam 
keseimbangan fenomena alam, moderasi  bermakna adil, dan moderasi dalam bersikap. 
Dalam hadits moderasi telah disebutkan seperti dalam Hadist Riwayat Bukhari, Hadits 
Riwayat Ahmad, Bihaqqi dan Al-Hakim dan Hadits Riwayat Muslim. Para ulama 
kontemporer telah banyak yang memberikan pandangan terhadap moderasi seperti 
Imam Ibnu Jarir At-thabari, Imam Ibnu Taymiyah, Imam as-Syathibiy dan Imam 
Muhammad Abu Zahrah. 

Indonesia merupakan negara yang plural dan variatif terhadap sosial, budaya dan 
keagamaan. Konflik antar kelompok agama tentu bisa terjadi jika muncul pola pikir 
keagamaan secara eksklusif dengan hanya menerima realitas dan keamanan secara 
sepihak saja. Selain itu, adanya persaingan antar berbagai golongan agama dalam 
memperoleh sokongan masyarakat yang berlandaskan sikap intoleran, karena setiap 
kelompok agama memakai intensitasnya untuk memperoleh kemenangan sehingga 
menimbulkan konflik. Oleh karena itu, perlu adanya ajaran moderasi beragama secara 
menyeluruh. Perlu adanya implementasi moderasi beragama yang dilakukan dari 
berbagai pihak, termasuk pemerintah, pemimpin agama, akademisi, dan masyarakat 
umum. Berikut beberapa langkah yang dapat diambil, diantaranya: pendidikan dan 
kesadaran, dialog antar agama, kebijakan dan perlindungan hukum, kerja sama antar 
umat beragama, media dan komunikasi, dan pengembangan kepemimpinan 

Daftar Pustaka  

Abror, Muhammad. (2020). Moderasi Beragama Dalam Bingkai Toleransi Kajian Islam 
dan Keberagaman, Jurnal Pemikiran Islam 1 (2), 137-148. 
https://doi.org/10.35961/rsd.v1i2.174 

Abu Zahrah, Muhammad. (2000).  Zahrah At-Tafasir, in Daar Al-Fikr Al-Arabiy. 
Amri, K. (2021). Moderasi beragama perspektif agama-agama di Indonesia. Living Islam: 

Journal of Islamic Discourses, 188. https://doi.org/10.14421/lijid.v4i2.2909 
Arif, K. M. (2020). Moderasi Islam Perspektif Al-Qur’an, As-Sunnah Serta Pandangan 

Para Ulama dan Fuqaha. Al-Risalah: Jurnal Studi Agama Dan Pemikiran Islam, 26-
37. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(7), 428-440            eISSN: 3024-8140 

440 
 

Bakar, Abu. (2015). “Konsep Toleransi dan Kebebasan Beragama” Jurnal Toleransi: 
Media Komunikasi Umat Beragama Riau 7(2), 123. 

Hasbullah, M. (2017). Faktor-faktor penyebab intoleransi agama. Jurnal Ilmiah Ilmu-
Ilmu Agama, volume 17(2), 171-180. 

Ishaq As-Syatibi, Abu. (2003). Al-Muwafaqat fii Ushul As-Syariah, in al- maktabah at-
taufiqiyah. 

Islam, Khalil Nurul. (2020). Moderasi Beragama di Tengah Pluralitas Bangsa: Tinjauan 
Revolusi  Mental Perspektif Al-Qur’an. Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan 
Keagamaan, 13(1), 38-59. https://doi.org/10.35905/kur.v13i1.1379   

Jarir At-Thabari, Ibnu. (2004). Tafsir At-Thabari, in Maktabah At-Taufiqiyah. 
Kementerian Agama RI. (2019). Moderasi Beragama.  in Badan Litbag dan Diklat 

Kementerian Agama. 
Khairan, Muhammad Arif (2020). “Moderasi Islam (Wasathiyah Islam) Perspektif Al-

Qur’an, As-Sunnah Serta Pandangan Para Ulama Dan Fuqaha,” Al-Risalah, 11(1), 
22-43 https://doi.org/10.34005/alrisalah.v11i1.592 

Kholisoh, S. (2021). Politik Identitas dan Siar Kebencian: Partisipasi Masyarakat Sipil. in 
Lemhannas RI. 

Nurdin, F. (2021). Moderasi Beragama menurut Al-Qur’an dan Hadist.  Jurnal Ilmiah Al-
Mu'ashirah: Media Kajian Al-Qur'an dan Al-Hadits Multi Perspektif, 62-65. 

Qardhawi, Yusuf. (2017). Islam Jalam Tengah: Menjauhi Sikap Berlebihan dalam Agama. 
in Mizan. 

Rahman, Khalid, Aditia Muhammad Noor. (2020). Moderasi Beragama di Tengah 
Pergumulan Ideologi Ekstremisme. in UB Press. 

Rahman, Tahir. (2018). Extreme Overvalued Beliefs: How Violent Extremist Beliefs 
Become Normalized. Behavioral Sciences, 8(1). https://doi.org/10.3390/bs8010010  

Romadoni, M. W. (2022). Moderasi beragama dalam perspektif al-Qur’an & Hadis. 
Jadid: Journal of Quranic Studies and Islamic Communication, 201. 

Saifuddin, Lukman Hakim. (2019). Moderasi Beragama, in Kementerian Agama 
Republik Indonesia. 

Saranani, Ilham. (2018). Tingginya Sikap Intoleransi dalam Masyarakat Beragama. in 
Grand Media. 

Srimulyono, Yusuf. (2021). “Mencegah Intoleran Agama Dan Budaya Dalam Keluarga”. 
https://kumparan.com/naelmulyono/mencegah-intoleran-agama-dan-budaya-
dalam-keluarga-1wos69xujk7/full. Diakses pada tanggal 14.03.2021, pukul: 18.42. 

Suharto, B. (2021). Moderasi Beragama; Dari Indonesia Untuk Dunia. in LKiS Pelangi 
Aksara 

Sumbulah, Umi, Nurjanah. (2013). Pluralisme Agama Makna dan Lokalitas Pola 
Kerukunan Antarumat Beragama. in UIN-Maliki Press. 

Sumbulah, Umi. (2018). “Universalisme Islam Dan Kontribusinya Dalam Konstruk 
Indonesia Baru,” eL Harakah, 2(1), 41-45 https://doi.org/10.18860/el.v2i1.4737 

Taimiyah, Ibnu. (2005). Majmu’ah Al-Fatawa Li Syaikhil Islam Ahmad bin Taimiyah, in 
Daar Al-Wafa. 

Truna, Dody S. (2010). Pendidikan Agama Islam Berwawasan Multikulturalisme. in 
Kementerian Agama 


