Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elSSN: 3024-8140
Volume 2, Issue 11, 2024 pp. 915-921 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Perbedaan Tasawuf dengan Teologi dan Figh

Maghfira Maulia Rossyka
Program Studi Psikologi, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: 210401110069 @student.uin-malang.ac.id

Kata Kunci: ABSTRAK
perbedaan; Teologi; Islam adalah agama yang memiliki rahmat berupa keberagaman dalam
Tasawuf; Figh; dan kajian-kajian keilmuan. Terdapat tiga bidang disiplin ilmu, yaitu :
keberagaman Tasawuf, Teologi (kalam), dan Figh. Ketiga bidang ini telah melahirkan
beragam pandangan, pendapat dan aliran. Bidang disiplin ilmu ini
Keywords: sangat penting dibahas agar lebih mengenal dan mengetahui
difference; Theology; perbedaan yang ada serta memiliki keunggulan dari segi menambah
Sufism; Figh; and diversity wawasan keislaman dalam menghadapi perbedaan di tengah-tengah

umat. Tujuan pembahasan ini dalam rangka untuk menganalisis
perbedaan tasawuf, teologi, dan figh menggunakan sudut pandang objek, tujuan, dan metode serta
implikasinya dalam membangun ukhuwah Islamiyah dan mencapai kemaslahatan bersama. Berdasarkan
hasil telaah artikel ini dapat disimpulkan bahwa terdapat perbedaan diantara ilmu tasawuf, teologi, dan
figh dalam sudut pandang objek, tujuan, dan metode. Ketiga disiplin ilmu ini memiliki karakteristik dan
esensi yang berbeda-beda.

ABSTRACT

Islam is a religion that has the blessing of diversity in scientific studies. There are three fields of scientific
discipline, namely: Sufism, Theology (kalam), and Figh. These three fields have given birth to various
views, opinions and schools. It is very important to discuss this area of scientific discipline in order to
better understand and know the differences that exist and have advantages in terms of increasing
Islamic insight in dealing with differences among the people. The purpose of this discussion is to analyze
the differences between Sufism, theology and Figh using the perspective of objects, goals and methods
as well as their implications in building Islamic brotherhood and achieving mutual benefit. Based on the
results of this article, it can be concluded that there are differences between Sufism, theology and Figh
in terms of objects, objectives and methods. These three scientific disciplines have different
characteristics and essence.

Pendahuluan

Dengan rahmat Allah SWT, agama Islam memiliki kekuatan intelektual yang luar
biasa yang dapat membantu pertumbuhan dan kemajuan berbagai aspek kehidupan
manusia. Rusydi (dalam Hidayat & Firdaus (2018) mengatakan bahwa fakta bahwa
Islam adalah agama yang diturunkan dari langit dan telah hidup dalam sejarah manusia
telah menyebabkan berbagai interpretasi tentang ajarannya (Al Kurdi, n.d.). Tiga
bidang ilmu: figh, teologi (kalam), dan tasawuf bergantung pada ide-ide ini.

Tasawuf berhubungan dengan dimensi spiritual dan suasana hati manusia. Teologi
merupakan aspek pengetahuan berdimensi pikiran, akal atau filsafat ketuhanan, dan

@ ® @ @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Manlana Malik Ibrabim Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2024, 2(11), 915-921 elSSN: 3024-8140

figh berkaitan dengan dimensi perilaku lahir manusia; Ketiga pandangan ini memiliki
esensi yang berbeda namun masih banyak dari dari kita belum mengetahui perbedaan
diantara ketiganya. Dengan mengtahui perbedaan yang ada dapat membantu kita
dalam memahami islam lebih dalam karena dengan begitu kita dapat melihat islam
dalam berbagai sudut pandang yang berbeda serta guna membangun rasa toleransi
pada pandangan yang berbeda untuk mencapai kemaslahatan yang hakiki.

Jurnal sebelumnya yang ditulis oleh Hidayat & Firdaus (2018) menjadi inspirasi untuk
artikel ini. Analisis Perkembangan Mazhab Figih, Ilmu Kalam, dan Tasawur serta
Dampaknya Terhadap Pembentukan Ukhwah Islamiyah Al-Ishlah: Jurnal yang berfokus
pada pendidikan. Jurnal ini berbeda dengan artikel penulis karena menggunakan
pendekatan kualitatif dan metode studi literatur untuk menganalisis fakta dan
perkembangan topik sejarah pembentukan mazhab fikih, ilmu kalam (teologi), dan
tasawuf.

Sedangkan artikel penulis membahas tentang perbedaan anatara tasawuf, teologi,
dan figh dalam sudut pandang objek, metode, dan tujuan menggunakan pendekatan
studi literatur vyaitu serangkaian kegiatan yang berkenaan dengan metode
pengumpulan data pustaka, membaca dan mencatat, serta mengelolah bahan
penelitian(Habsy, 2017) . Artikel ini bertujuan untuk menganalisis perbedaan tasawuf,
teologi, dan figh menggunakan sudut pandang objek, metode dan tujuan serta
implikasinya dalam membangun ukhuwah Islamiyah dan mencapai kemaslahatan
bersama.

Pembahasan

Tasawuf

Penjelasan mengenai sufi cukup rumit dan subjektif karena pengetahui mengenai
sufi diperoleh dari perjalanan spiritual para sufi yang mana pengalaman yang
didapatkan berbeda-beda pada setiap sufi sehingga sehingga sulit untuk mencapai
definisi yang objektif. Namun para ulama, memberikan penjelasan mengenai taswuf
secara menyeluruh sehingga didapati pengertian tasawuf yang general yaitu salah satu
cabang ilmu Islam yang menekankan aspek bathiniyah (spiritual) daripada lahiriyah,
menekankan aspek ruhaniyah daripada jasmaniyah, dan menekankan kehidupan
akhirat daripada duniawi.

Tasawuf menurut imam kurdi “sesuatu yang dengannya diketahui hal ihwal kebaikan
dan keburukan jiwa; cara membersihkannya dari yang terela; mengisinya dengan sifat-
sifat yang terpuiji; sera meninggalkan larangannya (Habsy, 2017).”Ibnu khaldun dalam
buku syifa’ al-sail mengilustrasikan tasawuf “tasawuf adalah menjaga kebaikan
berperilaku bersama Allah menggunakan aspek lahiriyah dan bathiniyah, sambil
mensucikan hati dan pikiran untuk memperoleh keselamatan (Nahrowi, 2012).” secara
garis besar, tasawuf merupakan rumusan langsung dari perasaan individu yang
mendambakan kehadirat illahi, penyucian batin, ketenangan hari, serta adanya
hubungan antara tuhan dengan manusia (Putra, 2012).

Tasawuf adalah disiplin ilmu yang berfokus pada ruhaniah (jiwa) dan hati manusia.
Ruh adalah salah satu unsur ruhani yang ada pada manusia; jiwa adalah maksud dari

916



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2024, 2(11), 915-921 elSSN: 3024-8140

ruh. Orang-orang memiliki ruh ilahi, yang membuat mereka lebih mulia daripada
makhluk lain. Tasawuf berbeda dari bidang ilmu lain karena penekanan pada ruh ilahi
(jiwa). Oleh karena itu, "jiwa" manusia adalah objek penelitian tasawuf. Tasawuf
berbicara tentang bagaimana jiwa manusia berhubungan dengan Allah SWT dan
makhluk-Nya. Dalam konteks ini, tasawuf bertanggung jawab untuk membersihkan
hati dari sifat buruk dan tercela (al-madzmumah). Tujuannya adalah untuk
mempermudah hubungan dengan sang illahi.

Dilihat dari tujuannya, tasawuf bertujuan untuk memperoleh pemahaman yang lebih
baik tentang Allah dan untuk terus mendekatinya sehingga mencapai magam
muhsinin, yang memiliki ma'rifatullah, yang diperoleh melalui dzauq atau ilmu al-
laduny. Tujuan utama ajaran Tasawuf adalah untuk membangun hubungan langsung
dengan Allah SWT sehingga seseorang merasa berada di dekat-Nya. Ajaran ini memiliki
tujuan yang baik, yaitu menjaga kebersihan diri dan taqorrub kepada-Nya.

Menurut Mustafa Zuhri, tujuan perbaikan akhlak adalah untuk membersihkan jiwa
dari kotoran hawa nafsu dan amarah, sehingga hati menjadi bersih dan suci, seperti
cermin yang dapat menerima cahaya Tuhan. Tiga pendekatan dapat digunakan untuk
mempelajari ilmu tasawuf lebih dalam. Mereka adalah metode tematik, yang
menyajikan ajaran tasawuf sesuai dengan tema tertentu; metode eksploratif, yang
menggali ajaran tasawuf dari berbagai literatur ilmu tasawuf yang dilakukan; dan
pendekatan kesejaraan, yang menggabungkan pendekatan tematik dengan studi
tokoh (Wanto, 2014).

Teologi

Teologi dapat diartikan sebagai ilmu tentang Tuhan atau [lmu Ketuhanan karena
namanya berasal dari bahasa Yunani, dari kata "Theos", yang berarti "Tuhan atau
Dewa," dan "Logos", yang berarti "ilmu", "ilmu," atau "diskusi." Menurut Ahmad
Hanafi, theologi adalah suatu bidang ilmu yang menyelidiki hubungan Tuhan dengan
manusia dan bagaimana Dia berinteraksi dengan mereka. Studi ini didasarkan pada
penyelidikan akal budi manusia dan kebenaran wahyu (Mukhlis, 2015).

Dalam islam ilmu teologi memiliki tiga istilah, yaitu ilmu kalam, ilmu tauhid, dan
teologi itu sendiri. Banyak perdebatan baik dari kalangan barat maupun islam dalam
pemahaman mengenai teologi namun ilmu kalam, ilmu tauhid, dan teologi menjadi
diskursus ilmu pengetahuan yang bermuara pada sienrgi spiritualitas dan rasionalitas
(Rohmah et al., 2020).

Menurut Syeikh Muhammad Abduh, teologi atau ilmu kalam adalah bidang yang
menyelidiki wujud tuhan, sifat-sifatnya, sifat-sifat yang mungkin dan tidak mungkin ada
padanya. Hal ini membuat tuhan dan hubungannya dengan makhluk menjadi subjek
studi teologi. Jadi, kajian teologi berpusat pada dialektika tentang ketuhanan dan
kemakhlukan, yang dinarasikan melalui konstruksi akademik. Persoalan tentang Dia,
seperti Dzat-Nya, sifat-sifat-Nya, perbuatan-Nya, dan keputusan-Nya, adalah subjek
kajian teologi (Rohmah et al., 2020). Untuk memahami eksistensi tuhan, teologi islam
menggunakan spiritualitas dan rasionalitas. Tujuan dari adanya telaah mengenai
keilmuan ini adalah agar lebih mengenal tentang tuhan secara rasional dan mendalam.

917



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2024, 2(11), 915-921 elSSN: 3024-8140

menggunakan akal untuk memahami eksistensi tuhan dal yang berkaitan dengan-Nya
secara kritis.

Menurut Abu Zahrah, Ibn Taimiyah mengatakan bahwa metode kalam terdiri dari
empat jenis: filosofis, semi-filsafat, tradisional, keseimbangan akal dan nash. Pertama,
metode filosofis membahas persoalan teologi (kalam) dengan mengumatakan al-
Qur'an. Kedua, metode semi-filsafat Mu'tazilah membahas persoalan akidah
berdasarkan nash dan akal. Namun, penggunaan akal lebih banyak dibandingkan
dengan nash, dan nash harus ditakwilkan sampai diperoleh pemahaman yang tepat.
Ketiga, pendekatan keseimbangan nash dan akal digunakan oleh Al-Maturidi. Dia
memulai dengan al-Qur'an sebagai dasar akidah dan kemudian memperkuatnya
dengan logika supaya keyakinan menjadi lebih sempurna. Keempat, Asy'ariyyah
menggunakan nash lebih banyak daripada akal. AlAsy'ari tidak lagi berusaha
memperkuat nash dengan logika jika nash sudah cukup. Jika dibandingkan dengan
Mu'tazilah dan al-Maturidi, argumen logika al-Asy'ari sangat sedikit (Mansur et al.,
2018).

Figh

Tiga akar kata fa gqa dan ha membentuk istilah figh, yang berarti "mengetahui
sesuatu dan memahaminya." Namun, dalam Al-Qur'an, istilah ini digunakan untuk
menggambarkan pemahaman ilmu yang lebih mendalam. "Figh" adalah istilah yang
berarti "ilmu tentang hukum-hukum syari'at yang bersifat praktis, yang didasarkan
pada bukti yang jelas." Perbedaan pendapat mengenai masalah furu' atau materi
hukum adalah alasan munculnya ilmu ini. Menurut Anwar (2010), figh dapat

didefinisikan sebagai pembelaan terhadap pendapat suatu madzhab atau penjelasan
yang diberikan oleh masing-masing madzhab tentang dasar dan pertimbangan hukum.

Hukum-hukum juz'i dan dalil-dalil tafshily adalah objek dan ruang lingkup kajian figh.
Hukum juz'i adalah hukum yang memiliki mankna yang jelas dan khusus yang sudah
menunjuk pada objek tertentu. Misalnya, meminum khamr, makan daging babi,
bangkai, dan sebagainya adalah haram. Dalam ilmu Figh, dalil-dalil tafshily merujuk
pada hukum tertentu. Misalnya, dalil wala tagrabuz zina menunjukkan bahwa
perbuatan yang mendekati zina haram. Menurut Harisudin (2013), ilmu Ushul Figh juga
mempelajari dalil yang bersifat global, seperti dalil al-Qur'an, yang memiliki bahasan
yang beragam dan belum merujuk pada hukum tertentu.

lImu figh adalah bidang yang menggunakan dalid-dalil yang jelas untuk mengatur
perbuatan manusia. Tujuannya adalah untuk mendapatkan pemahaman tentang
hukum-hukum figh atau syar'i yang berkaitan dengan perbuatan dan perkataan
manusia. Kemudian pelajari alasan mengapa hukum figh harus diterapkan dalam
kehidupan sehari-hari. Menurut Harisudin (2013), ketika pengetahuan tentang hukum
figh tidak diterapkan dalam kehidupan sehari-hari, maka tidak ada artinya. Dalam
pendekatan ini, al-maslahah mursalah, yang digunakan oleh mazhab Malikiyah,
digunakan, yang berarti apa yang masuk akal akan diselaraskan dengan tujuan syara’.
Jika tidak menemukan jawaban, imam syafi'i menggunakan ijma' dan qiyas untuk
menggali ayat-ayat al-qur'an dan hadist. Pendekatan magashid al syariah digunakan
oleh Al-Syatibi (Anwar, 2010).

918



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2024, 2(11), 915-921 elSSN: 3024-8140

Perbandingan Ilmu Tasawuf,Teologi, dan Figh

Menurut pengertiannya, tasawuf adalah ungkapan langsung dari perasaan
seseorang yang menginginkan kehadiran Tuhan, penyucian batin, ketenangan hari, dan
hubungan antara tuhan dan manusia. Teologi, di sisi lain, adalah disiplin ilmu yang
menyelidiki hubungan Tuhan dengan manusia. Namun, figh adalah bidang yang
mempelajari hukum-hukum syari'at yang bersifat praktis, yang didasarkan pada bukti
khusus. Bagi tasawuf, ruh, atau "jiwa manusia", adalah objek, sedangkan teologi
adalah Tuhan dan hubungannya dengan makhluk. Hukum-hukum juz'i dan dalil-dalil
tafshily, di sisi lain, adalah subjek darifigh.

Ditinjau dari tujuannya, Tasawuf memiliki tujuan yaitu Mengenal dan dekat dengan
sang pencipta; Memperoleh hubungan langsung dengan Allah SWT; Kebersihan dan
tagorrub kepada Allah SWT. Sedangkan teologi memiliki tujuan yaitu, agar lebih
mengenal tentang tuhan secara rasional dan mendalam. menggunakan akal untuk
memahami eksistensi tuhan dal yang berkaitan dengan-Nya secara kritis. Figh memiliki
tujuan yaitu mengetahui  hukum-hukum figh atau hukum-hukum syar’i atas
perbuatan dan perkataan manusia dan menerapkan dalam kehidupan sehari-hari.
Berdasarkan metode pendekatannya antara tasawuf, teologi, dan figh memiliki
metode pendekatan yang berbeda-beda. Metode pendekatan tasawuf menggunakan
metode tematik, eksploratif,dan pendekatan kesejaraan.Metode pendekatan teologi
menggunakan metode filosofis, semi filsafat, keseimbangan nash dan akal, dan
tradisonal.Metode pendekatan figh menggunakan al-maslahah, menggali ayat-ayat al-
qur’an,ijma’,qiyas, maqashid al syariah.

Tabel 1. Tabel Perbandingan Tasawuf, Teologi,dan Figh.

Keterangan | Tasawuf Teologi Figh
Definisi Rumusan langsung | Suatu  kajian | lImu mengenai
dari perasaan | ilmu yang | hukum-hukum
individu yang | membahas syari'at  yang
mendambakan tentang Tuhan | bersifat amali,
kehadirat illahi, | dan yang  diambil
penyucian  batin, | pertaliannya dari  dalil-dalil
ketenangan hari, | dengan yang spesifik
serta adanya | manusia.
hubungan antara
tuhan dengan
manusia
Objek Ruh “jiwa | Tuhan dan | Hukum-hukum
manusia” relasinya juz’i dan dalil-
dengan dalil tafshily.
makhluk.
Tujuan 1. Mengenal Agar lebih | 1. Mengeta
dan dekat dengan | mengenal hui hukum-

919



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(11), 915-921

elSSN: 3024-8140

sang pencipta tentang tuhan | hukum figh
; Memperoleh secara rasional | atau  hukum-
h.ubungan dan hukum  syar’i
langsung  dengan mendalam. atas
Allah SW menggunakan | perbuatan dan
akal untuk | perkataan
3.  Kebersihan | memahami manusia
dan taqorrub | eksistensi
2. Menera
kepada A”ah SWT tuhan dal yang kan dalal::n
zzgka;i:l 5 kehidupan
g y sehari-hari
secara kritis
Metode a. Metode a. Metode a. al-
tematik filosofis, maslahah
b. Metode b. Metode mursalah
eksploratif semi filsafat, b.  menggali
c.  Metode c.  Metode aya:c-ayat dal-
pendekatan keseimbangan gu;.an an
kesejaraan nash dan akal adist
d. Metode ¢ jma
tradisional d. qiyas
e. magqashid
al syariah

Kesimpulan dan Saran

Tasawuf, teologi, dan figh adalah disiplin ilmu yang memiliki inti dan fitur yang
berbeda. Tasawuf adalah alat untuk mempelajari kebaikan dan keburukan jiwa,
membersihkannya dari yang terela, memberinya sifat terpuji, dan meninggalkan
larangannya. Fokus penelitian tasawuf adalah ruh "jiwa manusia", yang merupakan
sikap jiwa manusia dalam hubungannya dengan Allah SWT. Tujuan penelitian adalah
untuk memperoleh hubungan langsung dengan Allah SWT, dan metode yang
digunakan termasuk pendekatan tematik, eksploratif, dan kesejaraan. Teologi adalah
bidang ilmu yang mempelajari tentang Tuhan dan hubungannya dengan manusia.
Tujuan dari bidang ini adalah untuk mengenal Tuhan secara rasional, dan metode yang
digunakan adalah pendekatan aqli dan naqli. Figih adalah disiplin ilmu yang
mempelajari hukum-hukum syari'at yang bersifat praktis, dengan objek kajian berupa
hukum-hukum juz'i dan dalil-dalil tafshily. Tujuan dari disiplin ilmu ini adalah untuk
mengetahui hukum-hukum syari'at yang berkaitan dengan perbuatan manusia dan
bagaimana mereka dapat diterapkan. Ayat-ayat al-Qur'an, hadist, ijma', giyas, dan

920



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2024, 2(11), 915-921 elSSN: 3024-8140

maqashid al syariah adalah dasar dari metode pendekatannya menggunakan al-
maslahah mursalah.

Daftar Pustaka

Al Kurdi, A. (n.d.). Tanwit al-Qulub fi Mu’amalah ‘Alam al-Ghuyub . Bungkul Indah.

Anwar, S. (2010). llmu Figh dan Ushul Figh. Ghalian Indonesia.

Habsy, B. A. (2017). Seni memehami penelitian kuliatatif dalam bimbingan dan
konseling: Studi Literatur. JURKAM: Jurnal Konseling Andi Matappa, 1(2), 90.
https://doi.org/10.31100/jurkam.v1i2.56

Harisudin, N. (2013). Pengantar lImu Fqgih. Buku Pena Salsabila.

Hidayat, T., & Firdaus, E. (2018). Analisis atas terbentuknya Mazhab Fikih, Ilmu Kalam,
dan Tasawuf serta implikasinya dalam membangun Ukhwah Islamiyah. Al-Ishlah:
Jurnal Pendidikan, 10(2), 255-277.

Mansur, A., Kurnial llahi, K. I., Jamaluddin, J., & HB, M. S. (2018). Metode Kalam Ibn
Rusyd: Kritik atas metode Mutakallimin. Jurnal Ushuluddin, 26(1), 95.
https://doi.org[10.24014/jush.v26i1.4542

Mukhlis, H. (2015). Model penelitian Kalam: Teologi Islam (llmu Kalam) Ahmad Hanafi.
Dialogia: Jurnal Studi Islam, 13(2), 137-148.

Nahrowi, M. (2012). Amin al-Kurdi, Tanwit al-Qulub fi Mu’amalah ‘Alam al-Ghuyub
(Surabaya: Bungkul Indah, t.th. PT. As-SalamSejahtera.

Putra, E. (2012). Tasawuf, llmu Kalam, dan Filsafat Islam. Al-Adyan: Jurnal Studi Lintas
Agama, 7(2), 91-102.

Rohmabh, S., Tohari, I., & Habibie, R. (2020). Teologi Islam. Madani Media.

Wanto, S. (2014). Pendekatan Tasawuf dalam studi Islam dan apikasinya di era modern.
Jurnal At-Tafkir, 7(1), 131-144.

921



