
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)          eISSN: 3024-8140 

Volume 2, Issue 11, 2024 pp. 915-921      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Kata Kunci: 
perbedaan; Teologi; 
Tasawuf; Fiqh; dan 
keberagaman 
 
Keywords: 
difference; Theology; 
Sufism; Fiqh; and diversity 
 
 

Perbedaan Tasawuf dengan Teologi dan Fiqh 

 

Maqhfira Maulia Rossyka 
Program Studi Psikologi, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: 210401110069@student.uin-malang.ac.id  
 
 

A B S T R A K 

Islam adalah agama yang memiliki rahmat berupa keberagaman dalam 
kajian-kajian keilmuan. Terdapat tiga bidang disiplin ilmu, yaitu : 
Tasawuf, Teologi (kalam), dan Fiqh. Ketiga bidang ini telah melahirkan 
beragam pandangan, pendapat dan aliran. Bidang disiplin ilmu ini 
sangat penting dibahas agar lebih mengenal dan mengetahui 
perbedaan yang ada serta memiliki keunggulan dari segi menambah 
wawasan keislaman dalam menghadapi perbedaan di tengah-tengah 
umat. Tujuan pembahasan ini dalam rangka untuk menganalisis 

perbedaan tasawuf, teologi, dan fiqh menggunakan sudut pandang objek, tujuan, dan metode serta 
implikasinya dalam membangun ukhuwah Islamiyah dan mencapai kemaslahatan bersama. Berdasarkan 
hasil telaah artikel ini dapat disimpulkan bahwa terdapat perbedaan diantara ilmu tasawuf, teologi, dan 
fiqh dalam sudut pandang objek, tujuan, dan metode. Ketiga disiplin ilmu ini memiliki karakteristik dan 
esensi yang berbeda-beda. 

A B S T R A C T  

Islam is a religion that has the blessing of diversity in scientific studies. There are three fields of scientific 
discipline, namely: Sufism, Theology (kalam), and Fiqh. These three fields have given birth to various 
views, opinions and schools. It is very important to discuss this area of scientific discipline in order to 
better understand and know the differences that exist and have advantages in terms of increasing 
Islamic insight in dealing with differences among the people. The purpose of this discussion is to analyze 
the differences between Sufism, theology and Fiqh using the perspective of objects, goals and methods 
as well as their implications in building Islamic brotherhood and achieving mutual benefit. Based on the 
results of this article, it can be concluded that there are differences between Sufism, theology and Fiqh 
in terms of objects, objectives and methods. These three scientific disciplines have different 
characteristics and essence. 
 

 

Pendahuluan  

Dengan rahmat Allah SWT, agama Islam memiliki kekuatan intelektual yang luar 
biasa yang dapat membantu pertumbuhan dan kemajuan berbagai aspek kehidupan 
manusia. Rusydi (dalam Hidayat & Firdaus (2018) mengatakan bahwa fakta bahwa 
Islam adalah agama yang diturunkan dari langit dan telah hidup dalam sejarah manusia 
telah menyebabkan berbagai interpretasi tentang ajarannya (Al Kurdi, n.d.). Tiga 
bidang ilmu: fiqh, teologi (kalam), dan tasawuf bergantung pada ide-ide ini.  

Tasawuf berhubungan dengan dimensi spiritual dan suasana hati manusia.  Teologi 
merupakan aspek pengetahuan berdimensi pikiran, akal atau filsafat ketuhanan, dan 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 915-921   eISSN: 3024-8140 

916 
 

fiqh berkaitan dengan dimensi perilaku lahir manusia; Ketiga pandangan ini memiliki 
esensi yang berbeda namun masih banyak dari dari kita belum mengetahui perbedaan 
diantara ketiganya. Dengan mengtahui perbedaan yang ada dapat membantu kita 
dalam memahami islam lebih dalam karena dengan begitu kita dapat melihat islam 
dalam berbagai sudut pandang yang berbeda serta guna membangun rasa toleransi 
pada pandangan yang berbeda untuk mencapai kemaslahatan yang hakiki. 

Jurnal sebelumnya yang ditulis oleh Hidayat & Firdaus (2018) menjadi inspirasi untuk 
artikel ini. Analisis Perkembangan Mazhab Fiqih, Ilmu Kalam, dan Tasawur serta 
Dampaknya Terhadap Pembentukan Ukhwah Islamiyah Al-Ishlah: Jurnal yang berfokus 
pada pendidikan. Jurnal ini berbeda dengan artikel penulis karena menggunakan 
pendekatan kualitatif dan metode studi literatur untuk menganalisis fakta dan 
perkembangan topik sejarah pembentukan mazhab fikih, ilmu kalam (teologi), dan 
tasawuf. 

Sedangkan artikel penulis membahas tentang perbedaan anatara tasawuf, teologi, 
dan fiqh dalam sudut pandang objek, metode, dan tujuan menggunakan pendekatan 
studi literatur yaitu serangkaian kegiatan yang berkenaan dengan metode 
pengumpulan data pustaka, membaca dan mencatat, serta mengelolah bahan 
penelitian(Habsy, 2017) . Artikel ini bertujuan untuk menganalisis perbedaan tasawuf, 
teologi, dan fiqh menggunakan sudut pandang objek, metode dan tujuan serta 
implikasinya dalam membangun ukhuwah Islamiyah dan mencapai kemaslahatan 
bersama. 

Pembahasan  

Tasawuf 

Penjelasan mengenai sufi cukup rumit dan subjektif karena pengetahui mengenai 
sufi diperoleh dari perjalanan spiritual para sufi yang mana pengalaman yang 
didapatkan berbeda-beda pada setiap sufi sehingga sehingga sulit untuk mencapai 
definisi yang objektif. Namun para ulama, memberikan penjelasan mengenai taswuf 
secara menyeluruh sehingga didapati pengertian tasawuf yang general yaitu salah satu 
cabang ilmu Islam yang menekankan aspek bathiniyah (spiritual) daripada lahiriyah, 
menekankan aspek ruhaniyah daripada jasmaniyah, dan menekankan kehidupan 
akhirat daripada duniawi.  

Tasawuf menurut imam kurdi “sesuatu yang dengannya diketahui hal ihwal kebaikan 
dan keburukan jiwa; cara membersihkannya dari yang terela; mengisinya dengan sifat-
sifat yang terpuji; sera meninggalkan larangannya (Habsy, 2017).”Ibnu khaldun dalam 
buku syifa’ al-sail mengilustrasikan tasawuf “tasawuf adalah menjaga kebaikan 
berperilaku bersama Allah menggunakan aspek lahiriyah dan bathiniyah, sambil 
mensucikan hati dan pikiran untuk memperoleh keselamatan (Nahrowi, 2012).” secara 
garis besar, tasawuf merupakan rumusan langsung dari perasaan individu yang 
mendambakan kehadirat illahi, penyucian batin, ketenangan hari, serta adanya 
hubungan antara tuhan dengan manusia (Putra, 2012). 

Tasawuf adalah disiplin ilmu yang berfokus pada ruhaniah (jiwa) dan hati manusia. 
Ruh adalah salah satu unsur ruhani yang ada pada manusia; jiwa adalah maksud dari 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 915-921   eISSN: 3024-8140 

917 
 

ruh. Orang-orang memiliki ruh ilahi, yang membuat mereka lebih mulia daripada 
makhluk lain. Tasawuf berbeda dari bidang ilmu lain karena penekanan pada ruh ilahi 
(jiwa). Oleh karena itu, "jiwa" manusia adalah objek penelitian tasawuf. Tasawuf 
berbicara tentang bagaimana jiwa manusia berhubungan dengan Allah SWT dan 
makhluk-Nya. Dalam konteks ini, tasawuf bertanggung jawab untuk membersihkan 
hati dari sifat buruk dan tercela (al-madzmumah). Tujuannya adalah untuk 
mempermudah hubungan dengan sang illahi.  

Dilihat dari tujuannya, tasawuf bertujuan untuk memperoleh pemahaman yang lebih 
baik tentang Allah dan untuk terus mendekatinya sehingga mencapai maqam 
muhsinin, yang memiliki ma'rifatullah, yang diperoleh melalui dzauq atau ilmu al-
laduny. Tujuan utama ajaran Tasawuf adalah untuk membangun hubungan langsung 
dengan Allah SWT sehingga seseorang merasa berada di dekat-Nya. Ajaran ini memiliki 
tujuan yang baik, yaitu menjaga kebersihan diri dan taqorrub kepada-Nya.   

Menurut Mustafa Zuhri, tujuan perbaikan akhlak adalah untuk membersihkan jiwa 
dari kotoran hawa nafsu dan amarah, sehingga hati menjadi bersih dan suci, seperti 
cermin yang dapat menerima cahaya Tuhan. Tiga pendekatan dapat digunakan untuk 
mempelajari ilmu tasawuf lebih dalam. Mereka adalah metode tematik, yang 
menyajikan ajaran tasawuf sesuai dengan tema tertentu; metode eksploratif, yang 
menggali ajaran tasawuf dari berbagai literatur ilmu tasawuf yang dilakukan; dan 
pendekatan kesejaraan, yang menggabungkan pendekatan tematik dengan studi 
tokoh (Wanto, 2014). 

Teologi 

Teologi dapat diartikan sebagai ilmu tentang Tuhan atau Ilmu Ketuhanan karena 
namanya berasal dari bahasa Yunani, dari kata "Theos", yang berarti "Tuhan atau 
Dewa," dan "Logos", yang berarti "ilmu", "ilmu," atau "diskusi." Menurut Ahmad 
Hanafi, theologi adalah suatu bidang ilmu yang menyelidiki hubungan Tuhan dengan 
manusia dan bagaimana Dia berinteraksi dengan mereka. Studi ini didasarkan pada 
penyelidikan akal budi manusia dan kebenaran wahyu (Mukhlis, 2015). 

Dalam islam ilmu teologi memiliki tiga istilah, yaitu ilmu kalam, ilmu tauhid, dan 
teologi itu sendiri. Banyak perdebatan baik dari kalangan barat maupun islam dalam 
pemahaman mengenai teologi namun ilmu kalam, ilmu tauhid, dan teologi menjadi 
diskursus ilmu pengetahuan yang bermuara pada sienrgi spiritualitas dan rasionalitas 
(Rohmah et al., 2020). 

Menurut Syeikh Muhammad Abduh, teologi atau ilmu kalam adalah bidang yang 
menyelidiki wujud tuhan, sifat-sifatnya, sifat-sifat yang mungkin dan tidak mungkin ada 
padanya. Hal ini membuat tuhan dan hubungannya dengan makhluk menjadi subjek 
studi teologi. Jadi, kajian teologi berpusat pada dialektika tentang ketuhanan dan 
kemakhlukan, yang dinarasikan melalui konstruksi akademik. Persoalan tentang Dia, 
seperti Dzat-Nya, sifat-sifat-Nya, perbuatan-Nya, dan keputusan-Nya, adalah subjek 
kajian teologi (Rohmah et al., 2020). Untuk memahami eksistensi tuhan, teologi islam 
menggunakan spiritualitas dan rasionalitas. Tujuan dari adanya telaah mengenai 
keilmuan ini adalah agar lebih mengenal tentang tuhan secara rasional dan mendalam. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 915-921   eISSN: 3024-8140 

918 
 

menggunakan akal untuk memahami eksistensi tuhan dal yang berkaitan dengan-Nya 
secara kritis. 

Menurut Abu Zahrah, Ibn Taimiyah mengatakan bahwa metode kalam terdiri dari 
empat jenis: filosofis, semi-filsafat, tradisional, keseimbangan akal dan nash. Pertama, 
metode filosofis membahas persoalan teologi (kalam) dengan mengumatakan al-
Qur'an. Kedua, metode semi-filsafat Mu'tazilah membahas persoalan akidah 
berdasarkan nash dan akal. Namun, penggunaan akal lebih banyak dibandingkan 
dengan nash, dan nash harus ditakwilkan sampai diperoleh pemahaman yang tepat. 
Ketiga, pendekatan keseimbangan nash dan akal digunakan oleh Al-Maturidi. Dia 
memulai dengan al-Qur'an sebagai dasar akidah dan kemudian memperkuatnya 
dengan logika supaya keyakinan menjadi lebih sempurna. Keempat, Asy'ariyyah 
menggunakan nash lebih banyak daripada akal. AlAsy'ari tidak lagi berusaha 
memperkuat nash dengan logika jika nash sudah cukup. Jika dibandingkan dengan 
Mu'tazilah dan al-Maturidi, argumen logika al-Asy'ari sangat sedikit (Mansur et al., 
2018). 

Fiqh 

Tiga akar kata fa qa dan ha membentuk istilah fiqh, yang berarti "mengetahui 
sesuatu dan memahaminya." Namun, dalam Al-Qur'an, istilah ini digunakan untuk 
menggambarkan pemahaman ilmu yang lebih mendalam. "Fiqh" adalah istilah yang 
berarti "ilmu tentang hukum-hukum syari'at yang bersifat praktis, yang didasarkan 
pada bukti yang jelas." Perbedaan pendapat mengenai masalah furu' atau materi 
hukum adalah alasan munculnya ilmu ini. Menurut Anwar (2010), fiqh dapat 
didefinisikan sebagai pembelaan terhadap pendapat suatu madzhab atau penjelasan 
yang diberikan oleh masing-masing madzhab tentang dasar dan pertimbangan hukum. 

Hukum-hukum juz'i dan dalil-dalil tafshily adalah objek dan ruang lingkup kajian fiqh. 
Hukum juz'i adalah hukum yang memiliki mankna yang jelas dan khusus yang sudah 
menunjuk pada objek tertentu. Misalnya, meminum khamr, makan daging babi, 
bangkai, dan sebagainya adalah haram. Dalam ilmu Fiqh, dalil-dalil tafshily merujuk 
pada hukum tertentu. Misalnya, dalil wala taqrabuz zina menunjukkan bahwa 
perbuatan yang mendekati zina haram. Menurut Harisudin (2013), ilmu Ushul Fiqh juga 
mempelajari dalil yang bersifat global, seperti dalil al-Qur'an, yang memiliki bahasan 
yang beragam dan belum merujuk pada hukum tertentu. 

Ilmu fiqh adalah bidang yang menggunakan dalid-dalil yang jelas untuk mengatur 
perbuatan manusia. Tujuannya adalah untuk mendapatkan pemahaman tentang 
hukum-hukum fiqh atau syar'i yang berkaitan dengan perbuatan dan perkataan 
manusia. Kemudian pelajari alasan mengapa hukum fiqh harus diterapkan dalam 
kehidupan sehari-hari. Menurut Harisudin (2013), ketika pengetahuan tentang hukum 
fiqh tidak diterapkan dalam kehidupan sehari-hari, maka tidak ada artinya. Dalam 
pendekatan ini, al-maslahah mursalah, yang digunakan oleh mazhab Malikiyah, 
digunakan, yang berarti apa yang masuk akal akan diselaraskan dengan tujuan syara’. 
Jika tidak menemukan jawaban, imam syafi'i menggunakan ijma' dan qiyas untuk 
menggali ayat-ayat al-qur'an dan hadist. Pendekatan maqashid al syariah digunakan 
oleh Al-Syatibi (Anwar, 2010).  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 915-921   eISSN: 3024-8140 

919 
 

Perbandingan Ilmu Tasawuf,Teologi, dan Fiqh 

Menurut pengertiannya, tasawuf adalah ungkapan langsung dari perasaan 
seseorang yang menginginkan kehadiran Tuhan, penyucian batin, ketenangan hari, dan 
hubungan antara tuhan dan manusia. Teologi, di sisi lain, adalah disiplin ilmu yang 
menyelidiki hubungan Tuhan dengan manusia. Namun, fiqh adalah bidang yang 
mempelajari hukum-hukum syari'at yang bersifat praktis, yang didasarkan pada bukti 
khusus. Bagi tasawuf, ruh, atau "jiwa manusia", adalah objek, sedangkan teologi 
adalah Tuhan dan hubungannya dengan makhluk. Hukum-hukum juz'i dan dalil-dalil 
tafshily, di sisi lain, adalah subjek darifiqh. 

Ditinjau dari tujuannya, Tasawuf memiliki tujuan yaitu Mengenal dan dekat dengan 
sang pencipta; Memperoleh hubungan langsung dengan Allah SWT; Kebersihan dan 
taqorrub kepada Allah SWT. Sedangkan teologi memiliki tujuan yaitu, agar lebih 
mengenal tentang tuhan secara rasional dan mendalam. menggunakan akal untuk 
memahami eksistensi tuhan dal yang berkaitan dengan-Nya secara kritis. Fiqh memiliki 
tujuan yaitu mengetahui   hukum-hukum  fiqh  atau  hukum-hukum syar’i  atas  
perbuatan  dan perkataan    manusia dan menerapkan  dalam  kehidupan sehari-hari. 
Berdasarkan metode pendekatannya antara tasawuf, teologi, dan fiqh memiliki 
metode pendekatan yang berbeda-beda. Metode pendekatan tasawuf menggunakan 
metode tematik, eksploratif,dan pendekatan kesejaraan.Metode pendekatan teologi 
menggunakan metode filosofis, semi filsafat, keseimbangan nash dan akal, dan 
tradisonal.Metode pendekatan fiqh menggunakan al-maslahah, menggali ayat-ayat al-
qur’an,ijma’,qiyas, maqashid al syariah. 

 
Tabel 1. Tabel Perbandingan Tasawuf, Teologi,dan Fiqh.  

Keterangan Tasawuf Teologi Fiqh 

Definisi Rumusan langsung 
dari perasaan 
individu yang 
mendambakan 
kehadirat illahi, 
penyucian batin, 
ketenangan hari, 
serta adanya 
hubungan antara 
tuhan dengan 
manusia 

Suatu kajian 
ilmu yang 
membahas 
tentang Tuhan 
dan 
pertaliannya 
dengan 
manusia. 

Ilmu mengenai 
hukum-hukum 
syari’at yang 
bersifat amali, 
yang diambil 
dari dalil-dalil 
yang spesifik 

 

Objek Ruh “jiwa 
manusia” 

Tuhan dan 
relasinya 
dengan 
makhluk. 

Hukum-hukum 
juz’i dan dalil-
dalil tafshily. 

Tujuan 1. Mengenal 
dan dekat dengan 

Agar lebih 
mengenal 

1. Mengeta
hui   hukum-



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 915-921   eISSN: 3024-8140 

920 
 

sang pencipta 

2. Memperoleh 
hubungan 
langsung dengan 
Allah SW 

3. Kebersihan 
dan taqorrub 
kepada Allah SWT 

tentang tuhan 
secara rasional 
dan 
mendalam. 
menggunakan 
akal untuk 
memahami 
eksistensi 
tuhan dal yang 
berkaitan 
dengan-Nya 
secara kritis 

 

hukum  fiqh  
atau  hukum-
hukum syar’i  
atas  
perbuatan  dan 
perkataan    
manusia 

2. Menerap
kan  dalam  
kehidupan 
sehari-hari 

Metode a. Metode 
tematik  

b. Metode 
eksploratif 

c. Metode 
pendekatan 
kesejaraan 

a. Metode 
filosofis,  

b. Metode 
semi filsafat, 

c. Metode 
keseimbangan 
nash dan akal 

d. Metode 
tradisional 

a. al-
maslahah 
mursalah 

b. menggali 
ayat-ayat al-
qur’an dan 
hadist 

c. ijma’ 

d. qiyas 

e. maqashid 
al syariah 

 

Kesimpulan dan Saran  

Tasawuf, teologi, dan fiqh adalah disiplin ilmu yang memiliki inti dan fitur yang 
berbeda. Tasawuf adalah alat untuk mempelajari kebaikan dan keburukan jiwa, 
membersihkannya dari yang terela, memberinya sifat terpuji, dan meninggalkan 
larangannya. Fokus penelitian tasawuf adalah ruh "jiwa manusia", yang merupakan 
sikap jiwa manusia dalam hubungannya dengan Allah SWT. Tujuan penelitian adalah 
untuk memperoleh hubungan langsung dengan Allah SWT, dan metode yang 
digunakan termasuk pendekatan tematik, eksploratif, dan kesejaraan. Teologi adalah 
bidang ilmu yang mempelajari tentang Tuhan dan hubungannya dengan manusia. 
Tujuan dari bidang ini adalah untuk mengenal Tuhan secara rasional, dan metode yang 
digunakan adalah pendekatan aqli dan naqli. Fiqih adalah disiplin ilmu yang 
mempelajari hukum-hukum syari'at yang bersifat praktis, dengan objek kajian berupa 
hukum-hukum juz'i dan dalil-dalil tafshily. Tujuan dari disiplin ilmu ini adalah untuk 
mengetahui hukum-hukum syari'at yang berkaitan dengan perbuatan manusia dan 
bagaimana mereka dapat diterapkan. Ayat-ayat al-Qur'an, hadist, ijma', qiyas, dan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 915-921   eISSN: 3024-8140 

921 
 

maqashid al syariah adalah dasar dari metode pendekatannya menggunakan al-
maslahah mursalah.  

Daftar Pustaka  

Al Kurdi, A. (n.d.). Tanwit al-Qulub fi Mu’amalah ‘Alam al-Ghuyub . Bungkul Indah. 
Anwar, S. (2010). Ilmu Fiqh dan Ushul Fiqh. Ghalian Indonesia. 
Habsy, B. A. (2017). Seni memehami penelitian kuliatatif dalam bimbingan dan 

konseling: Studi Literatur. JURKAM: Jurnal Konseling Andi Matappa, 1(2), 90. 
https://doi.org/10.31100/jurkam.v1i2.56 

Harisudin, N. (2013). Pengantar Ilmu Fqih. Buku Pena Salsabila. 
Hidayat, T., & Firdaus, E. (2018). Analisis atas terbentuknya Mazhab Fikih, Ilmu Kalam, 

dan Tasawuf serta implikasinya dalam membangun Ukhwah Islamiyah. Al-Ishlah: 
Jurnal Pendidikan , 10(2), 255–277. 

Mansur, A., Kurnial Ilahi, K. I., Jamaluddin, J., & HB, M. S. (2018). Metode Kalam Ibn 
Rusyd: Kritik atas metode Mutakallimin. Jurnal Ushuluddin, 26(1), 95. 
https://doi.org/10.24014/jush.v26i1.4542 

Mukhlis, H. (2015). Model penelitian Kalam: Teologi Islam (Ilmu Kalam) Ahmad Hanafi. 
Dialogia: Jurnal Studi Islam, 13(2), 137–148. 

Nahrowi, M. (2012). Amin al-Kurdi, Tanwit al-Qulub fi Mu’amalah ‘Alam al-Ghuyub 
(Surabaya: Bungkul Indah, t.th. PT. As-SalamSejahtera. 

Putra, E. (2012). Tasawuf, Ilmu Kalam, dan Filsafat Islam. Al-Adyan: Jurnal Studi Lintas 
Agama , 7(2), 91–102. 

Rohmah, S., Tohari, I., & Habibie, R. (2020). Teologi Islam. Madani Media. 
Wanto, S. (2014). Pendekatan Tasawuf dalam studi Islam dan apikasinya di era modern. 

Jurnal At-Tafkir , 7(1), 131–144. 

  

 
 


