
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)          eISSN: 3024-8140 

Volume 2, Issue 12, 2024 pp. 1038-1049      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

 

Kata Kunci: 
 Qur’an; Ijmali; tahlili; 
Maudhu’i; Muqaran 
 
Keywords: 
Qur'an; Ijmali; tahlili; 
Maudhu'i; Muqaran 
 

Metode dan corak Tafsir Al-Qur'an: Tahlili, Ijmali, 
Muqaran, dan Maudhui 

 
Naufal Alfarizi Mas’ud1, Arifin Alqadir2, Kamaludin3, Akhmad Fahrul Azis4, Faisol5 

1,2,3,4,5Program Studi Akuntansi, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: nalfarizi270304@gmail.com 

 

A B S T R A K 

Kita perlu memahami Al-Quran secara tepat dan akurat sebagai pedoman. 
Umat manusia selalu mencoba memahami Al-Qur'an, khususnya 
Mufasir.Hal ini memunculkan metodologi penafsiran Al-Qur'an yang 
terdiri dari berbagai jenis metode penafsiran. Artikel ini menjelaskan 
empat cara berbeda dalam menafsirkan Al-Aqran. Keempat metode 
tersebut adalah tafsir ijmali (global), tafsir tahlili (analitis), tafsir 
maudhu’i (tematik), dan tafsir muqaran (komparatif). Masing-masing 

metode tersebut akan dibahas satu per satu, meliputi definisi, kelebihan dan kekurangan, serta contoh hasil 
interpretasi. Untuk itu artikel ini mengadopsi metode penelitian sastra dengan pendekatan filosofis. 

A B S T R A C T 

We need to understand the Koran precisely and accurately as a guide. Humanity has always tried to 
understand the Qur'an, especially Mufasir. This has given rise to a methodology for interpreting the 
Qur'an which consists of various types of interpretation methods. This article explains four different 
ways of interpreting the Al-Aqran. The four methods are tafsir ijmali (global), tafsir tahlili (analytical), 
tafsir maudhu'i (thematic), and tafsir muqaran (comparative). Each of these methods will be discussed 
one by one, including definitions, advantages and disadvantages, as well as examples of interpretation 
results. For this reason, this article adopts a literary research method with a philosophical approach. 

 

Pendahuluan  

Al-Qur'an merupakan instrumen pengajaran yang berisi hikmah yang telah 
diterapkan pada semua umat manusia sepanjang sejarah. Kesejahteraan manusia 
secara global dibangun di atas landasan pendidikan moral. Kata-kata Al-Qur'an bersifat 
abadi, namun penafsirannya berbeda-beda berdasarkan bagaimana manusia 
berperilaku dalam berbagai konteks temporal dan sp Al-Qur'an merupakan instrumen 
pengajaran yang berisi hikmah yang telah diterapkan pada semua umat manusia 
sepanjang sejarah. Kesejahteraan manusia secara global dibangun di atas landasan 
pendidikan moral. Kata-kata Al-Qur'an bersifat abadi, namun penafsirannya berbeda-
beda berdasarkan bagaimana manusia berperilaku dalam berbagai konteks temporal 
dan spasial. Oleh karena itu, untuk memahami teks aslinya dengan baik, Al-Qur'an 
selalu tersedia untuk dianalisis, ditafsirkan, dan diterjemahkan dengan menggunakan 
berbagai alat, teknik, dan pendekatan.Beberapa metode tafsir telah diciptakan untuk 
menafsirkan Al-Qur'an. Al-Qur'an yang diterjemahkan panjang dan tidak banyak 
kesalahan. Jika umat manusia gagal, itu bukan karena Quran salah; sebaliknya, hal ini 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 1038-1049   eISSN: 3024-8140 

1039 
 

disebabkan oleh ketidaksempurnaan pengetahuan manusia. Dalam pembacaan Al-
Qur'an itu secara progresif 

Ijtihad awal yang digunakan untuk mendukung kajian Al-Qur'an jauh lebih lemah dan 
kurang dapat dipercaya jika menyangkut kaidah kebahasaan dan makna, yang 
merupakan satu kata. Namun seiring dengan bertambahnya jumlah penduduk, 
pentingnya akal dan ijtihad dalam membaca ayat-ayat Al-Qur'an juga semakin 
meningkat, sehingga menimbulkan berbagai pendekatan dan metodologi penafsiran 
yang berbeda-beda. 

Diantara jenis penafsiran yang diakui adalah pola tasawuf, pola sastra sosial budaya, 
filsafat dan teologi, penafsiran ilmiah, fiqh atau hukum, dan sastra kebahasaan. Selain 
kembang sumber dan gaya tafsir yang digunakan dalam proses penafsiran, para ulama 
mungkin menggunakan berbagai metode untuk memahami Al-Qur'an.asial. Oleh 
karena itu, untuk memahami teks aslinya dengan baik, Al-Qur'an selalu tersedia untuk 
dianalisis, ditafsirkan, dan diterjemahkan dengan menggunakan berbagai alat, teknik, 
dan pendekatan. 

Beberapa metode tafsir telah diciptakan untuk menafsirkan Al-Qur'an. Al-Qur'an 
yang diterjemahkan panjang dan tidak banyak kesalahan. Jika umat manusia gagal, itu 
bukan karena Quran salah; sebaliknya, hal ini disebabkan oleh ketidaksempurnaan 
pengetahuan manusia. Dalam pembacaan Al-Qur'an itu secara progresif 

Ijtihad awal yang digunakan untuk mendukung kajian Al-Qur'an jauh lebih lemah dan 
kurang dapat dipercaya jika menyangkut kaidah kebahasaan dan makna, yang 
merupakan satu kata. Namun seiring dengan bertambahnya jumlah penduduk, 
pentingnya akal dan ijtihad dalam membaca ayat-ayat Al-Qur'an juga semakin 
meningkat, sehingga menimbulkan berbagai pendekatan dan metodologi penafsiran 
yang berbeda-beda. 

Diantara jenis penafsiran yang diakui adalah pola tasawuf, pola sastra sosial budaya, 
filsafat dan teologi, penafsiran ilmiah, fiqh atau hukum, dan sastra kebahasaan. Selain 
kembang sumber dan gaya tafsir yang digunakan dalam proses penafsiran, para ulama 
mungkin menggunakan berbagai metode untuk memahami Al-Qur'an. 

Pembahasan 

Pengertian Tafsir 

Secara etimologis (linguistik), kata "tafsīr" berasal dari kata "fassara – yufassiru – 
tafsīrān" yang berarti keterangan atau penjelasan. Sedangkan menurut glosarium yang 
didefinisikan oleh Abu Hayyan dan dikutip oleh Manna al-Khan, tafsir adalah ilmu yang 
berhubungan dengan pengucapan, petunjuk, dan hukum kata-kata Al-Qur'an. ada tidak 
hanya dengan sendirinya, tetapi juga ketika mereka terstruktur dan makna-makna 
yang mungkin serta pelengkapnya diurutkan. 

Tafsir Ali Ḥasan al-Ariḍ adalah ilmu yang membahas tentang cara mengungkapkan 
lafadz al-Qur'an, makna-makna yang ditunjukkan dan hukum hukumnya baik ketika 
berdiri sendiri atau pun tersusun, serta makna-makna yang dimungkinkan ketika dalam 
tersusun. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 1038-1049   eISSN: 3024-8140 

1040 
 

Sebaliknya menurut Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, tafsir adalah: 

    

"suatu ilmu yang di dalamnya dibahas tentang keadaan-keadaan al- Qur'an al-karim 
dari segi dalalahnya kepada apa yang dikehendaki Allah, sebatas yang dapat 
disanggupi manusia". 

Manusia mempunyai pemahaman bahwa tidak ada yang namanya kekurangan 
karena yang tidak dapat digunakan untuk memahami mutasyabihat makna-makna atau 
mengurangi nilai tafsir karena tidak dapat digunakan untuk memahami apa yang 
diturunkan oleh Allah.Istilah tafsir merujuk kepada ayat-ayat yang ada di dalam al-
Qur‟an, salah satu di antaranya adalah di dalam ayat 33 dari surat al-Furqān: 

 

"Tidaklah orang-orang kafir itu datang kepadamu (membawa) sesuatu yang ganjil, 
melainkan Kami datangkan kepadamu suatu yang benar dan yang paling baik 
penjelasannya". 

Tafsir yang artinya menjadikan sesuatu yang sulit dijelaskan menjadi landasan 
penjelasan dalam Risan al-Arab. Almugaṭṭa, sebaliknya, mengacu pada membuat 
sesuatu yang belum siap. Gagasan yang disampaikan Ahli Tafsir adalah "al-īḍāḥ wa al-
tabyīn" (penjelasan dan penafsiran). Tergantung pada tingkat pemahaman penafsir, 
dapat disimpulkan bahwa tafsir memperjelas dan menjelaskan situasi Al-Qur'an saat ini, 
dimulai dengan beragam ayat Al-Qur'an dan diakhiri dengan apa pun yang 
diperintahkan Allah. 

Macam-macam metode tafsir 

Kata "metode" berasal dari bahasa Yunani dan menggambarkan suatu proses atau 
pendekatan. Hal ini dikenal sebagai "metode" dalam bahasa Inggris, "manhaji" dalam 
bahasa Arab, dan berisi hal-hal berikut dalam bahasa Indonesia: pendekatan yang hati-
hati dan menyeluruh dalam menyelesaikan suatu tugas (seperti mempelajari sesuatu 
yang baru), cara yang metodis untuk membuat dia tersenyum. strategi yang 
memfasilitasi kemampuan mereka untuk mencapai hasil yang diinginkan. Menurut 
konsep ini, ada beberapa peraturan dan ketentuan yang harus ditaati agar dapat 
memahami Al-Qur'an dengan baik. Teknik ilmiah dalam menafsirkan Al-Qur'an dinilai 
dengan metodologi Tafsir. Pernyataan di atas memperjelas bahwa teknik tafsir 
merupakan upaya mereka untuk konsisten mentranskripsikan Al-Qur’an. 

Metode Tahlili 

Pendekatan tafsir Talili, kadang-kadang disebut juga metode analisis, adalah suatu 
teknik penafsiran yang menggunakan penafsiran ayat dan huruf Al-Quran untuk 
mencoba menjelaskan dan menunjukkan makna ayat-ayat tertentu dalam Al-Quran. 
Pendapat Ikhwanul Muslimin Dan Ulama Lainnya, Arti dan Isi Kitab Rafaz, Alasan 
Nuzur, Hadits Nabi SAW Terkait Ayat Yang Ditafsir. 

Saat melakukan penafsiran, seorang mufassir (penafsir) akan memperhatikan setiap 
aspek dari ayat yang sedang dianalisis. Tujuannya adalah untuk dapat menggambarkan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 1038-1049   eISSN: 3024-8140 

1041 
 

setiap ayat dengan akurat. Dengan kata lain, setiap bagian dari teks tersebut adalah 
argumen terperinci yang disampaikan oleh komentator. 

Langkah-langkah Metode Taḥlīlī 

Saat membaca Al-Qur'an, biasanya mufassir melakukan hal-hal berikut: 

1. Menjelaskan hubungan (munāsabah) antara ayat dan surah. 

2. Menjelaskan mengapa ayat (asbāb al- nuzūl) turun. 

3. kemahiran dalam bahasa Arab dan mufradat (kosa kata). Kadang-kadang juga 
mengutip syair-syair dari zaman dahulu untuk mendukung pendapatnya, terutama 
terkait bahasa ayat yang bersangkutan. 

4. menunjukkan isi dan makna ayat secara keseluruhan. 

5. Menjelaskan fashāḥah, bayān, dan i'jāz dari unsur-unsurnya. Terutama ketika ayat 
yang dikutip mengandung kata "balāgah." 

6. Beri penjelasan tentang hukum yang dapat diambil dari ayat yang dibahas, terutama 
jika ayat tersebut aḥkām atau  dengan masalah hukum 

7. Menjelaskan tentang syara' yang ada dalam ayat dan maksudnya. Ayat-ayat lain, 
hadits Nabi SAW, dan pendapat para sahabat dan tabi'in digunakan oleh mufassir 
sebagai dasar. Tafsir yang didasarkan pada gaya altafsīr al-'ilmi (penafsiran dengan 
ilmu pengetahuan), juga dikenal sebagai al-tafsīr al-adābi al-ijtimā'i, mufassir biasanya 
mengambil pendapat para ilmuwan, teori ilmiah modern, dan sebagainya. 

Contoh-contoh Kitab Tafsir 

contoh Kitab Tafsir dengan Metode Taḥlīlī sebagai berikut 

1. Al-Jami' li Ahkam al-Qur'an, yang ditulis oleh Syaikh Imam al-Qurṭubi 

2. Jāmi’ al-Bayān an Takwīl Ayyi al-Qur'an, yang ditulis oleh Ibn Jarir al-Thabariy 

3. Tafsīr al-Qur'an al-Aẓim, yang ditulis oleh al-Hafidz Imad al-Din Abi al-Fida' Ismāil bin 
Katsir al-Quraisyi al-Danashqi 

4. Al-Mizan fi Tafsīr al-Qur’an, yang ditulis oleh al-‘Allamah al-Sayyid Muhammad 
Husayn al-Thabaṭaba’i 

Kelebihan dalam Metode Tafsir Tahlily 

1. Bergantung pada kemampuan seseorang untuk memahami Al-Qur'an secara bebas 
dan konsisten, metode tahlili digunakan untuk memahami Al-Qur'an dari awal (Surat 
Al-Fatihah) hingga akhir (Surat An-Nas). 

2. Sekurang-kurangnya, seseorang memiliki kemampuan untuk memahami secara 
keseluruhan ayat dan surat Al-Qur'an. 

3. Dalam tafsir tahlili, Al-Qur'an dibahas dalam berbagai aspek, seperti bahasa, sejarah, 
hukum, dan lainnya. 

4. Ruang lingkup yang luas: Teknik tahlili sangat luas. Mufassir dapat menerapkan 
metode ini dalam dua bentuk: bilmatsur (berdasarkan nas) dan bilra'yu (berdasarkan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 1038-1049   eISSN: 3024-8140 

1042 
 

pendapat). Setiap mufassir menafsirkan al-ra'yu dengan cara mereka sendiri. 
Misalnya, ahli bahasa memiliki banyak kesempatan untuk menafsirkan Al-Qur'an 
berdasarkan pemahaman mereka tentang bahasa. 

5. Memuat berbagai konsep: Metode tafsir tahlili memungkinkan mufassir untuk 
menggali berbagai konsep yang terdapat dalam Al-Qur'an. Dengan demikian, mereka 
relatif bebas untuk mengembangkan ide dan konsep baru saat menafsirkan Al-
Qur'an. 

Kelemahan dalam Metode Tafsir Tahlili 

1. Studinya mendalam, tidak detail, dan tidak tuntas. 

2. Membutuhkan ketekunan dan waktu yang cukup lama. 

3. Metode tafsir tahlili tidak selalu menguasai makna yang luas dari mufasir. 

4. Metode tahlili, seperti halnya metode ijmali, dapat membuat petunjuk Al-Qur'an 
persial atau terpecah-pecah, sehingga terasa seolah-olah Al-Qur'an memberikan 
pedoman yang tidak konsisten dan tidak utuh karena penafsiran satu ayat sama 
dengan penafsiran yang lain. Orang tidak memperhatikan ayat-ayat lain yang serupa 
atau mirip, yang menyebabkan perbedaan ini. 

5. Para mufasir memiliki banyak kesempatan untuk berbicara karena metode tafsir 
tahlili menghasilkan penafsiran yang subjekti 

Metode Ijmali 

Penafsiran Al-Qur'an gaya Ijmari melibatkan penjelasan setiap ayat Al-Qur'an secara 
rinci, tanpa bergantung pada penafsiran yang terbatas atau memutarbalikkan, atau 
bahkan hanya penafsiran sastra dalam keadaan tertentu. Hermeneutika Ijmali, 
sebagaimana didefinisikan oleh Ashi Shibarshi (dikutip oleh Badri Kaelman), adalah 
teknik penerapan makna, tujuan, dan Al-Qur'an memiliki banyak ayat yang memuatnya. 

Mufasir menjalankan teknik Tarili dengan menggunakan pendekatan ini, yaitu 
dengan memperhatikan bimbingan Mushshaf Usmani. Namun Mufasir memasukkan 
beberapa tujuan dan anggapan dari Puisi-puisi yang ditemukan di seluruh dunia ke 
dalam sistem ini. Mufasir menggunakan metode ini untuk menyalin ayat-ayat Al-
Qur'an. membacakan Surah-surah Al-Qur'an secara sistematis dalam Mushtaf 
Utsmaniyah agar relevan. 

Contoh-contoh Kitab Tafsir 

Di antara kitab-kitab tafsir yang menggunakan Metode Ijmālī adalah: 

1. Tafsir al-Jalalain dari Jalal al-Din al-Suyuti dan Jalal al-Din al-Mahalli 

2. al-Tafsir al-Mukhtaṣar dari Committee Ulama (Produk Majlis Tinggi Urusan Ummat 
Islam) 

3. Ṣafwah al-Bayan li Ma’aniy al-Qur’an dari Husnain Muhammad Makhmut 

4. Tafsir al-Qur’an dari Ibn Abbas yang dihimpun oleh al-Fairuz Abady 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 1038-1049   eISSN: 3024-8140 

1043 
 

Metode Muqaran 

Dalam penafsiran ayat-ayat Al-Qur'an, pendekatan ini melibatkan membandingkan 
ayat dengan ayat, hadis dengan hadis baik dari segi isi maupun redaksi, atau pendapat 
para ulama dengan menggunakan perbedaan tertentu dari objek yang dibandingkan. 

Macam-macam Metode Muqaran 

Metode Muqaran, seperti Munasabah dan Ilm Asbāb al-Nuzūl, sangat membantu 
dalam melakukan tafsir muqaran ketika terdapat perbedaan antara ayat tertentu dan 
ayat lainnya. Pada dasarnya, nilai-nilainya sama. 

1. Perbandingan ayat Al-Qur'an dengan ayat lain, Ayat-ayat ini dapat ditafsirkan dalam dua 
atau lebih keadaan atau situasi yang serupa atau sedikit berbeda, atau dapat ditafsirkan 
berbeda dalam satu atau lebih kasus atau situasi yang (diduga) serupa. Ketika 
membandingkan ayat ini dengan ayat-ayat lain yang memiliki makna yang berbeda, faktor-
faktor berikut harus dipertimbangkan: (1) mengumpulkan ayat-ayat dari Al-Qur'an yang 
memiliki redaksi yang berbeda dalam situasi yang sama atau hampir sama dalam situasi yang 
berbeda; (2) mengelompokkan ayat-ayat berdasarkan persamaan dan perbedaan redaksi; 
(3) mempelajari setiap kelompok ayat dan mengaitkannya dengan situasi yang berkaitan 
dengan ayat-ayat tersebut; dan (4) melakukan analisis perbandingan. 

2. Perbandingan ayat Al-Qur'an dengan Hadis, Sebelum membandingkannya dengan 
ayat yang tampaknya bertentangan atau berbeda, kita harus memastikan bagaimana 
nilai sebuah hadis dibandingkan dengan ayat Al-Qur'an. Hadis harus sahih. Mufassir 
terus menelaah perbedaan dan persamaan antara keduanya. 

3. Perbandingan penafsiran mufassir dengan mufassir lain, Mufassir membandingkan 
ayat-ayat dari zaman Salaf dengan ayat-ayat dari zaman Khalaf, mankur (kutipan), 
dan ra'y (pendapat) dalam memahami ayat-ayat Al-Qur'an. Variasi ini muncul dari 
perbedaan individual dalam pola berbicara, wawasan, latar belakang sejarah, dan 
hasil ijtihad. 

Contoh-contoh Kitab Tafsir dengan Metode Muqaran 

1. Durrat al-Tanzil wa Qurrat al-Takwil dari al-Khatib al-Iskafi. 

2. Al-Burhan fi Tajwih Mutasyabih al-Qur’an dari Taj al-Qara’ al-Kirmani. 

Metode Maudhu’i 

Teknik Mawdui adalah cara mempelajari ayat-ayat Al-Qur'an berdasarkan ayat atau 
ayat yang sekarang sedang dipelajari. Setiap kitab suci yang bersangkutan disusun, 
diperiksa secara menyeluruh, dan membahas berbagai mata pelajaran, termasuk kosa 
kata dan asbab al-nuzul. Semuanya disampaikan secara ringkas dan sederhana, serta 
didukung oleh fakta dan bukti dari sumber terpercaya seperti Al-Qur'an, Hadits, dan 
Pemikiran Rasional. Akibatnya alih-alih menafsirkan ayat demi ayat dalam Al-Qur'an. 
Dengan pendekatan ini, seseorang dapat memahami isi Al-Qur’an dengan memilih 
tema atau tema dari sekian banyak pokok bahasan teologis, sosiologis, dan kosmologis 
yang tercakup dalam teks tersebut. Tujuan utama dari teknik tema adalah untuk 
mengajukan pertanyaan kepada khalayak umum mengenai kehidupan sehari-hari, isu-
isu social. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 1038-1049   eISSN: 3024-8140 

1044 
 

Mauḍū’i Surat 

Tujuannya adalah untuk memberikan penjelasan menyeluruh tentang surah tertentu 
dengan merangkum seluruh isinya, baik umum maupun khusus, dan dengan 
menonjolkan keterkaitan antara subjek dan tema lainnya. Oleh karena itu, surah di atas 
sepertinya memberikan jawaban yang sangat jelas dan sederhana. 

Langkah-langkah Mauḍū’i Surat 

Delapan teknik berikut ini termasuk dalam klasifikasi wanita muslimah dan 
diperkirakan dapat digunakan dalam menentukan surah mauḍ\'i: 

1. Pengenalan nama surat 

2. Deskripsi tujuan surat dalam al-Qur’an 

3. Pembagian surat ke dalam beberapa bagian 

4. Penyatuan tema-tema ke dalam tema utama 

Contoh Kitab Tafsir 

1. Tafsir al-Qur’an al-Karim ditulis oleh Muhammad Syaltut 

2. Naḥwa Tafsir al-Mauḍu’i li suwar alQur’an al-karīm ditulis oleh Muhammad al-Ghazali 

3. -Futuḥat al-Rabbaniyyah fī al-Tafsir al-Mauḍu’i li al-ayat al-Qur’aniyyah ditulis oleh al-
Husaini Abu Farhah 

Mauḍu’i Atau Tematik 

Metode yang dikenal dengan metode tematik atau mauḍū'i ini menekankan pada 
ayat-ayat Al-Qur'an yang konsisten dalam satu surah. Metode Tafsir Maudu'i 
didasarkan pada penjelasan suatu konsep dari Al-Qur'an tentang masalah atau topik 
tertentu dengan mengumpulkan semua ayat yang membahas topik tersebut. Setiap 
bab kemudian dianalisis secara komprehensif, mencakup semua aspek kajian, 
termasuk asbab al-Nuzul, kesesuaiannya, makna leksikalnya, dan pemahaman ahli 
tafsir terhadap makna di setiap ayat, serta aspek terkait lainnya. Puisi diartikan sebagai 
sesuatu yang mengandung topik tertentu (mauḍū'i) berdasarkan berbagai fakta dan 
data yang dipelajari secara obyektif dan sistematis. 

Langkah-langkah Mauḍu’i atau Tematik 

Dalam pendekatan kedua ini, Langkah-langkah yang ditempuh yaitu sebagai berikut.  

1) Pilihlah topik dari Al-Qur'an yang akan dibahas secara topikal. 

2) Menelaah dan membedah ayat-ayat Makiyyah dan Madaniyyah yang berkaitan 
dengan permasalahan tersebut. 

3) Menyusun ayat-ayat tersebut secara runtut menurut masa turunnya, disertai dengan 
pemahaman tentang asbāb al-nuzūl, atau latar belakang turunnya ayat. 

4) Memahami korelasi (munasabah) antara ayat-ayat dalam masing-masing surat. 

5) Menyusun tema bahasan dalam kerangka yang tepat, sistematis, lengkap, dan utuh. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 1038-1049   eISSN: 3024-8140 

1045 
 

6) Jika diperlukan, lengkapi uraian dan pembahasan dengan hadis untuk membuatnya 
lebih jelas dan sempurna. 

7) Mempelajari ayat-ayat tersebut secara tematik dan menyeluruh dengan 
menghimpun ayat-ayat yang memiliki pengertian yang serupa, mengkompromikan 
makna "ām" dan "khāṣ", mengsinkronkan ayat yang semula tampak kontradiktif, 
dan memberikan penjelasan tentang ayat nāsikh dan mansūkh, sehingga semua ayat 
mencapai satu muara tanpa perbedaan atau kontradiksi. 

Contoh-contoh Kitab Tafsir 

Berikut ini adalah daftar contoh kitab tafsir yang menggunakan metode mauḍū’i 
atau tematik. 

تاب (1 قرأن هدى مه ك  (Syeikh Mahmud Syaltut) ال

قرأن (2 ي ال مرأج ف  (Ustadz Abbas Mahmud al-Aqqad ) ال

قرأن (3 ي ال ا ف رت  ( Ustadz Abu al-A‟la al-Maududy ) ال

يدج (4 ق ع ي ال قرأن ف  ( Ustadz Muhammad Abu Zahrah ) ال

اخ (5 سم آي ق ي ال قرأن ف  (Dr. Ahmad kamal Mahdy ) ال

Kelebihan dalam Metode Tafsir Mauḍū’i 

Menurut Ali Hasan Al-Aridh keunggulan metode tafsir maudhu’I sebagai berikut.  

1) Metode maudhu'i menghindari kesalahan mufasir dengan menggabungkan ayat-
ayat dari berbagai surat Al-Qur'an yang berbicara tentang satu subjek. 

2) Dengan menggabungkan ayat-ayat, seorang pengkaji dapat menemukan bagaimana 
mereka berhubungan dan relevan. 

3) Dengan memahami, mengaitkan, dan menganalisis setiap ayat yang berbicara 
tentang topik tertentu, seorang pengkaji dapat memberikan pemikiran dan 
tanggapan yang lengkap dan mendalam tentang topik tersebut.  

4) Menafsirkan ayat satu sama lain adalah salah satu metode terbaik untuk 
menyelesaikan masalah. 

5) Mengatasi masalah yang muncul seiring berjalannya waktu Masalah yang muncul 
dalam kehidupan modern semakin kompleks, rumit, dan berdampak luas. Dari sudut 
pandang tafsir Al-Qur'an, hanya pendekatan penafsiran tematik yang dapat 
menyelesaikan masalah seperti itu. Oleh karena itu, metode ini meninjau setiap ayat 
Al-Qur'an yang membahas masalah tersebut secara menyeluruh dari berbagai 
aspeknya. 

6) Tafsir tematik sistematis, praktis, dan membantu memecahkan masalah. Kondisi 
seperti ini sangat cocok dengan kehidupan umat yang semakin modern dan 
bergerak, sehingga mereka seolah-olah tidak punya waktu untuk membaca kitab 
tafsir yang luas, padahal mereka harus membacanya untuk mendapatkan petunjuk 
al-qur'an, dan mereka akan mendapatkan petunjuk al-qur'an secara sistematis dan 
praktis melalui metode tematik.  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 1038-1049   eISSN: 3024-8140 

1046 
 

7) Dinamis: Metode tematik membuat tafsiran al-Qur'an berkembang seiring waktu, 
menanamkan keyakinan di benak pembaca dan pendengar bahwa Al-Qur'an selalu 
aktual dan relevan, mengayomi dan membimbing kehidupan masyarakat ini. 

8) Dengan menetapkan Judul-judul yang akan dibahas, pemahaman ayat-ayat al-Qur'an 
secara keseluruhan, sesuatu yang sulit dicapai melalui pendekatan lain. 

Kelemahan dalam Metode Tafsir Mauḍū’i 

1) Gagal menafsirkan Qur'an secara menyeluruh. 

2) Menetapkan judul penafsiran untuk membatasi pemahaman ayat. Mufasir terikat 
oleh judul. Namun, seperti yang dinyatakan Darraz, ada kemungkinan bahwa satu 
ayat Al-Qur'an dapat dipelajari dari berbagai sudut. Ini karena, seperti permata yang 
setiap sudutnya memantulkan cahaya, hanya satu sudut yang dapat dipelajari. Ini 
dapat menyebabkan pemahaman pesan yang lebih terbatas. 

3) Mengambil satu atau lebih contoh dari ayat al-Qur'an yang membahas berbagai 
masalah disebut memenggal ayat al-Qur'an. Misalnya, ayat-ayat yang berkaitan 
dengan shalat dan zakat diungkapkan bersamaan; oleh karena itu, agar analisisnya 
tidak terganggu, ayat-ayat tersebut harus dihilangkan dari mushaf.Metode serupa ini 
dianggap tidak sopan terhadap ayat-ayat Al-Qur'an, menurut beberapa ahli 
teksualitas. Metode ini tidak harus dianggap negatif selama tidak mengganggu 
pemahaman. Ini disebabkan oleh fakta bahwa para ulama memotong beberapa 
bagian dari Al-Qur'an untuk digunakan dalam tugas mereka. 

Macam-macam Corak Tafsir 

Dalam bahasa Indonesia, kata “corak” mengacu pada berbagai macam benda, 
seperti gambar pada kain, anyaman, dan sebagainya. "Corak" diterjemahkan sebagai 
"warna" dan "bentuk" dalam tata bahasa Arab, masing-masing berarti "warna" dan 
"bentuk". Misalnya, “corak kain itu kurang bagus” dapat dikaitkan dengan jenis 
peringatan lain dalam peringatan utama, seperti “corak kain itu merah”, dan dapat 
juga dikaitkan dengan istilah “sifat”, yang berarti 

Sebagaimana dikemukakan oleh Nasruddin Baidan, dapat disimpulkan bahwa 
metode penafsiran menumbuhkan kesuburan, sifat, dan kekhususan penafsiran. Gaya 
penafsiran juga dikognisikan sebagai warna, arah, dan kecenderungan pemikiran, serta 
gagasan tertentu yang mendominasi praktik penafsiran tertentu. Dalam arti luas, 
kualitas atau ilmu kekinianlah yang turut andil dalam rumusan tesis, dan merupakan 
ekspresi intelektual para mufassil untuk menjelaskan makna Al-Qur'an. Para ulama 
tafsir mengklasifikasikan beberapa corak penafsiran al-Qur’an dibawah ini.  

Corak Sufi 

Ungkapan-ungkapan ini, yang hanya dapat dipahami oleh mereka yang telah 
mempelajari dan menghayati ajaran taṣawuf, biasanya digunakan oleh para sufi untuk 
mengungkapkan penafsiran mereka. Ada dua kategori corak yaitu sebagai berikut.  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 1038-1049   eISSN: 3024-8140 

1047 
 

Taṣawuf Teoritis 

Kecenderungan ini berupaya menyelidiki dan mengkaji Al-Quran menurut ajaran sufi 
berdasarkan  teori sektarian. Penafsir akan berusaha semaksimal mungkin untuk 
menemukan ayat-ayat Alquran yang mendukung teori tersebut. Oleh karena itu 
terkesan berlebihan dan melenceng dari makna syariat yang sebetulnya didukung oleh 
kajian linguistik. Penafsiran seperti itu ditolak dan hampir tidak ada. Kisah ini 
diceritakan dalam ayat-ayat otentik Al-Quran yang berhubungan dengan bangsa Arab, 
dalam kitab Al-Futuhat Makiyah dan Al-Hushu. 

Taṣawuf Praktis 

Kecenderungan ini berupaya menyelidiki dan mengkaji Al-Quran menurut ajaran sufi 
berdasarkan  teori sektarian. Penafsir akan berusaha semaksimal mungkin untuk 
menemukan ayat-ayat Alquran yang mendukung teori tersebut. Oleh karena itu 
terkesan berlebihan dan melenceng dari makna syariat yang sebetulnya didukung oleh 
studi linguistik. Penafsiran seperti itu sangat jarang dan hampir tidak ada. Kisah ini 
diceritakan dalam ayat-ayat shahih Al-Qur'an yang berkaitan dengan bangsa Arab 
dalam kitab Al-Futuhat Makiyah dan Al-Hushu. Tafsīr al-Qur'anul Karīm karya Tusturi 
dan Haqāiq al-Tafsir karya al-Sulam merupakan contoh kitab tasawuf praktis. 

Corak Falsafi 

Untuk menafsirkan ayat-ayat Alquran, Tafsir Farsafi menggunakan konsep-konsep 
filsafat. Tujuan dari interpretasi ini adalah untuk mencapai kesepakatan dengan 
menghilangkan semua perbedaan antara agama dan filsafat. Ulama seperti Imam Abu 
Hamid al-Ghazali dan Hija al-Islam, yang menulis buku al-Iqal, menentang pengertian 
filosof. Tokoh yang menentang doktrin ini adalah Imam Fakhr al-Din al-Razi. Untuk 
menentangnya, dia menulis buku tafsir bernama Mafati al-Ghayb. Kedua, mereka yang 
mempelajari filsafat malah mengaguminya.Mereka berpendapat bahwa menganut 
suatu filsafat tidak dilarang selama tidak bertentangan dengan agama Islam. Dalam 
bukunya yang berjudul "At-Takht at-Takht", Ibn Rusyd menentang konsep filsafat 
tersebut. 

Corak Fiqih atau Hukum 

Dengan munculnya ilmu hukum dan institusi pendidikan hukum, berbagai kelompok 
berusaha mendukung pendapat mereka dengan menafsirkan teks hukum. Tafsir Al-
Qur'an adalah salah satu kitab Al-Jashash. Hukum-hukum fiqh biasanya ditemukan 
dalam Ayat-ayat Al-Qur'an dalam tafsir fiqh. Pola ini mengandung hukum fiqih secara 
eksplisit dan implisit. 

Tafsir ini menyatakan bahwa persoalan-persoalan tentang hukum fiqh muncul pada 
masa wafatnya Nabi Muhammad SAW. Tujuan ijtihad adalah untuk mengumpulkan 
hukum dari berbagai masalah kontemporer karena jumlah hukum yang diputuskan 
oleh para ulama sangat terbatas.Mereka seperti Ahmad bin Hambal, Abu Hanifah, 
Malik, dan al-Shafi'i. 

Corak Sastra 

Pola penafsiran sastra adalah penafsiran dengan menggunakan kaidah kebahasaan. 
Pola ini muncul akibat banyaknya masyarakat non-Arab yang menganut Islam dan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 1038-1049   eISSN: 3024-8140 

1048 
 

lemahnya masyarakat Arab sendiri dalam bidang sastra sehingga perlu adanya 
penjelasan mengenai pentingnya Al-Qur’an dalam bidang tersebut. Pola penafsiran 
periode klasik ini ditandai dengan Tafsir al-Kashaf karya Zamakhshari. 

Corak Ilmiy 

Tafsir mengedepankan pendidikan luas sebagai sarana memperoleh informasi yang 
didasarkan pada Al-Qur'an. Banyak orang mengira bahwa seluruh ilmu pengetahuan 
manusia terkandung dalam Al-Qur'an. Tafsir al-Jawahir karya Tantawijauhari 
merupakan salah satu contoh tafsir ilustratif. Kata majemuk "sains", yang berarti 
"ulum" atau pengetahuan, merupakan sumber dari istilah "ilmiy". 

Al-Dhahabi mendefinisikan "tafsir ilmi" sebagai "tafsir" yang mengumpulkan 
ungkapan ilmiah yang terkandung dalam kebahasaan Al-Qur'an dan berusaha 
mengungkap berbagai pendapat tentang berbagai ilmu dan filsafat dari ungkapan-
ungkapan tersebut, atau menafsirkan Al-Qur'an dengan pendekatan ilmiah yang 
dianggap memiliki arti. Salah satu alasan penggunaan tafsir ilmiah adalah bahwa Al-
Qur'an pada hakikatnya menyampaikan seruan untuk berpikir. Oleh karena itu, tidak 
mengherankan bahwa banyak ayat dalam Al-Qur'an diakhiri dengan kata-kata seperti 
"afala ta'qilun", yang berarti "Mengapa kamu tidak memikirkan?", atau "afala 
tatafakkarun", yang berarti "Mengapa kamu tidak berpikir?", dan sebagainya. 

Corak al-Adāb al-Ijtimā’i 

Masalah sosial menjadi fokus dalam tafsir ini. Tafsir gaya al-Adab al-Ijtima'i 
didasarkan pada tafsir bi al-rayi. Tafsir ini disebut sebagai "tafsir campuran" oleh 
beberapa ulama karena proporsi atsar dan ra'yunya seimbang. Salah satu contoh karya 
dalam corak ini adalah Tafsir al-Manar, yang dicatat oleh Muhammad Rasyid Ridha, dan 
merupakan salah satu karya Syekh Muhammad Abdu yang ditulis dengan pola ini. 

Kesimpulan  

Setiap penafsiran Al-Qur’an, baik ijmaliy, maudhu’i, tahliliy, dan muqarin, mempunyai 
keistimewaan dan manfaat tertentu. Tahliliy memberikan tafsiran yang lebih 
mendalam, muqarin membandingkan berbagai tafsiran, maudhu'i mempelajari tema-
tema tersebut, dan ijmaliy memberikan intisari makna ayat. Menyadari bahwa Al-
Qur’an berfungsi sebagai pedoman hidup yang selaras dengan hukum dan keadilan, 
memahaminya merupakan suatu kewajiban bagi setiap umat Islam. Pemahaman 
terhadap makna Al-Qur'an membuat kita bisa hidup sesuai dengan ajaran Islam dan 
memperoleh keberkahan di dunia dan akhirat. Dalam mempelajari tafsir, sangat 
penting untuk memperhatikan dan menghormati aturan-aturan yang telah ditetapkan 
oleh para sesepuh. Artinya dilandasi oleh keimanan yang sehat dan teguh serta 
berupaya memahami ajaran Islam yang terpenting. Penggunaan pengetahuan untuk 
mengatasi rasa takut. 

Daftar Pustaka  

Al-Farmawy, al-Hayy. (1996). Metode Tafsir Maudhu’i: Suatu pengantar terj. Sufyan A. 
Jamrah, PT RajaGrafindo Persada, Jakarta. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(12), 1038-1049   eISSN: 3024-8140 

1049 
 

Alfatih, M. Suryadilaga, dkk. (2005). Metodologi ilmu tafsir, teras, sleman 
Noor, Muhibbin. (2016). Tafsir Ijmali. Fatawa Publishing. Semarang 2016 
Nor, Muhammad Ichwan. (2004). Tafsir ‘Ilmiy memahami Al-Qur’an melalui pendekatan 

sains. Modern. Menara Kudus. Jogja. 2004 . 
Rohimin. (2007). Metodologi Ilmu Tafsir & aplikasi model penafsiran. Pustaka Pelajar. 

Yogyakarta. 2007. 
Sya’roni, Mokh. (2012). Metode kontemporer Tafsir al-Qur’an. Lembaga Penelitian IAIN 

Walisongo. Laporan Penelitian Kolektif. Semarang. 2012 . 
Syukur, Abdul. (2015). Mengenal corak tafsir Al-Qur’an. Jurnal Online Kopertais Wilayah 

IV (EKIV), 01(01), 83-104. 
Tim Penyusun Kamus Pusat Bahasa. (2005). Kamus Besar Bahasa Indoneisa. Balai 

Pustaka. Jakarta. 2005. 
Yasin, Hadi. (2020). Mengenal metode penafsiran Al-Qur’an. Tahdzib Akhlak, V(1), 37-

56. 
 
 


