
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)  eISSN: 3024-8140 

Volume 2, Issue 11, 2024 pp. 40-48  http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Analisis konsep Maqamat dalam Teosofi: Taubat, sabar, 
syukur, khauf, dan raja’ 

 
Eliza Agustina1*, Findiah Farah Syafira Madjid2, Maharani Kartika Chandra Kirana 
Raharjo3, Najwa Felaha Salsabila4, Faisol5 

1,2,3,4,5 Program Studi Manajemen, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
E-mail: *elizaagustina88@gmail.com 
 
 

A B S T R A K 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis maqamat dalam teosofi, khususnya 
maqam taubat, sabar, syukur, khauf, dan raja’. Penelitian ini menggunakan 
metode literature review, yang melibatkan analisis berbagai literatur dari 
beberapa sumber untuk disintesiskan menjadi kesimpulan yang bermakna dan 
menghasilkan ide baru. Hasil penelitian menunjukkan bahwa dalam ilmu tasawuf, 
maqamat merupakan kedudukan seorang hamba dalam pandangan Allah yang 
dicapai melalui usaha yang sungguh-sungguh dalam melakukan riyadhah, ibadah, 
dan mujahadah. Kesimpulannya, maqamat dan ahwal saling melengkapi dalam 

perjalanan spiritual seorang sufi, membantu mereka mencapai tujuan akhir tasawuf, yaitu makrifatullah atau 
pengenalan diri yang mendalam kepada Allah, dengan praktik yang konsisten dalam meditasi, doa, dan 
refleksi diri akan membantu memperdalam pemahaman dan pengalaman spiritual pada setiap maqam. Saran 
dari penelitian ini adalah pentingnya meningkatkan pemahaman dan kesadaran akan perjalanan spiritual 
dalam mencapai maqamat dalam teosofi. Implikasinya, pemahaman yang lebih mendalam tentang maqamat 
dan ahwal dapat membantu individu untuk mengembangkan hubungan yang lebih erat dengan Allah SWT 
dan menghasilkan kehidupan yang lebih bermakna secara spiritual. 

A B S T R A C T 

This research aims to analyze the stations of theosophy, especially the stations of repentance, patience, 
gratitude, khauf, and raja'. This research uses the literature review method, which involves analyzing 
various literature from several sources to synthesize it into meaningful conclusions and generate new 
ideas. The results of the research show that in Sufism, maqamat is the position of a servant in the sight of 
Allah which is achieved through serious efforts in carrying out riyadhah, worship and mujahadah. In 
conclusion, maqamat and ahwal complement each other in a Sufi's spiritual journey, helping them achieve 
the ultimate goal of Sufism, namely makrifatullah or deep self-knowledge of Allah, with consistent 
practice in meditation, prayer, and self-reflection will help deepen spiritual understanding and experience 
in every maqam. The suggestion from this research is the importance of increasing understanding and 
awareness of the spiritual journey in achieving maqamat in theosophy. The implication is that a deeper 
understanding of maqamat and ahwal can help individuals to develop a closer relationship with Allah SWT 
and produce a more spiritually meaningful life. 
 

Pendahuluan  

Pada dasarnya, tujuan utama kehidupan manusia di muka bumi ini adalah untuk 
beribadah kepada Allah SWT. Dalam setiap individu terdapat fitrah yang menuntun 
mereka menuju hal-hal yang positif. Fitrah ini tidak hanya berarti keadaan bersih dari 
noda, tetapi juga mencakup potensi kodrati yang bersifat spiritual. Dengan potensi ini, 

Kata Kunci: 
analisis; maqomat; 
teosofi 
 
Keywords: 
analysis, maqamat, 
theosophy 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 40-48  eISSN: 3024-8140 

41 
 

manusia diberi kepercayaan untuk menjadi khalifah fil ardhi serta menjalankan fungsi-
fungsi ketuhanan di muka bumi. Tugas sebagai khalifah ini menuntut manusia untuk 
mengembangkan dan mengaktualisasikan potensi kebaikan, keluhuran, dan 
kesempurnaan yang telah ada dalam dirinya sejak lahir (Anshori, 2014). 

Dalam diri manusia terkandung dua dimensi yang berbeda, yaitu jasmani dan 
rohani. Jasmani lahir dalam keadaan fitrah, tetapi fitrah ini bukan sekadar kebersihan 
dari dosa, melainkan juga mengandung potensi spiritual yang harus dikembangkan. 
Potensi inilah yang memungkinkan manusia untuk memikul tanggung jawab sebagai 
khalifah di bumi, menjalankan amanah Allah SWT, dan memerankan fungsi-fungsi 
ketuhanan dalam kehidupan sehari-hari. Namun, untuk mengembangkan dan 
mengaktualisasikan potensi ini, manusia memerlukan panduan dan metode yang jelas. 
Salah satu pendekatan yang menawarkan panduan tersebut adalah tasawuf (Parhani, 
2013). 

Tasawuf, atau mistisisme Islam, menawarkan metode dan jalan spiritual yang 
membantu manusia untuk mencapai kedekatan dengan Allah SWT. Melalui perjalanan 
spiritual ini, seorang sufi menjalani hidup penuh dengan ketaqwaan, menempuh 
berbagai maqam (tingkatan spiritual), dan meraih berbagai karunia yang menjadikan 
hidupnya penuh dengan kebahagiaan, baik di dunia maupun di akhirat. Tokoh-tokoh 
besar sufi seperti Jalaluddin Rumi, Al-Ghazali, dan Rabia Al-Adawiyah adalah contoh 
individu yang berhasil menjalani maqam-maqam ini dan mencapai kedekatan yang luar 
biasa dengan Tuhan mereka (Mas’ud dkk, 2018). 

Maqam-maqam dalam tasawuf, seperti taubat, sabar, syukur, khauf, dan raja', 
merupakan tahapan-tahapan yang harus ditempuh oleh seorang muslim untuk 
mencapai kedudukan yang mulia di hadapan Allah SWT. Taubat adalah langkah awal 
yang menandai penyesalan dan perbaikan diri, sedangkan sabar adalah kemampuan 
untuk bertahan dalam ujian dan kesulitan. Syukur merupakan rasa terima kasih dan 
penghargaan atas nikmat Allah, sementara khauf dan raja' adalah perasaan takut dan 
harap yang seimbang terhadap Allah. Melalui pemahaman dan pengalaman maqam-
maqam ini, seorang muslim dapat memperdalam hubungannya dengan Allah dan 
mencapai kedekatan yang hakiki dengan-Nya (Bangun & Hanum, 2015). 

Oleh karena itu, mempelajari tasawuf dan maqam-maqam yang terkait adalah 
penting bagi setiap muslim yang ingin mengembangkan potensi spiritualnya dan 
mencapai kedudukan yang mulia di mata Allah SWT. Dengan memahami dan menjalani 
maqam-maqam ini, seorang muslim dapat meraih kebahagiaan sejati, baik di dunia 
maupun di akhirat, dan menjalankan tugasnya sebagai khalifah di bumi dengan lebih 
baik. Penelitian ini akan mengkaji secara mendalam maqam-maqam dalam teosofi, 
dengan fokus khusus pada maqam taubat, sabar, syukur, khauf, dan raja', untuk 
memberikan wawasan tentang bagaimana setiap maqam dapat diinternalisasi dan 
diaplikasikan dalam kehidupan sehari-hari. 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode studi literature review, yaitu suatu 
pendekatan yang dilakukan dengan menganalisis berbagai literatur yang dipilih dari 
beberapa sumber untuk kemudian disintesiskan menjadi kesimpulan yang bermakna 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 40-48  eISSN: 3024-8140 

42 
 

dan menghasilkan ide baru. Dalam proses ini, jurnal-jurnal yang digunakan sebagai 
sumber utama adalah jurnal-jurnal yang secara khusus membahas topik terkait dengan 
kata kunci yang relevan. Metode ini memungkinkan peneliti untuk mengevaluasi dan 
mengintegrasikan temuan-temuan dari berbagai penelitian sebelumnya, sehingga dapat 
memperoleh pemahaman yang komprehensif tentang isu yang sedang dikaji.  

Dengan mengumpulkan, meninjau, dan menganalisis berbagai literatur, peneliti 
dapat mengidentifikasi pola, tren, dan kesenjangan dalam penelitian sebelumnya serta 
mengajukan pertanyaan-pertanyaan baru yang penting untuk dijawab. Hasil dari 
literature review ini diharapkan tidak hanya memberikan gambaran yang lebih jelas 
tentang topik yang dipelajari, tetapi juga dapat memberikan kontribusi yang berarti bagi 
pengembangan pengetahuan dan praktek di bidang yang bersangkutan (Yam, 2024). 

Pembahasan  

Maqamat merupakan bentuk jamak dari kata "maqam" yang secara etimologi 
bermakna tempat, tingkatan, stasiun, dan posisi. Beberapa ulama juga memaknainya 
sebagai tempat seseorang berpijak dan berdiri. Dalam terminologi tasawuf, maqamat 
memiliki definisi yang bervariasi sesuai pandangan para ulama sufi. Al-Qusyairi misalnya, 
mendefinisikan maqamat sebagai tahapan-tahapan etika seorang hamba dalam upaya 
mencapai wushul (penyatuan) dengan Allah melalui berbagai usaha spiritual yang 
dilakukan. Al-Sarraj melihat maqamat sebagai tingkatan yang diperoleh melalui 
serangkaian ibadah, mujahadah (perjuangan melawan hawa nafsu dan penyakit hati), 
melakukan riyadhah (latihan spiritual), dan memfokuskan seluruh perilaku dan 
kehidupan kepada Allah SWT. Sementara itu, al-Hujwiri mendefinisikan maqamat 
sebagai keberadaan seorang hamba di jalan menuju Allah yang dipenuhi dengan 
kewajiban-kewajiban spiritual demi mencapai kesempurnaan (Rusli, 2013). 

Para ulama sufi mengklasifikasikan maqamat ke dalam berbagai jumlah tingkatan. 
Al-Sarraj mengidentifikasi 7 maqamat, yaitu taubat, wara', zuhd, faqr, shabr, tawakkal, 
dan ridha. Al-Ghazali menambahkan satu maqam lagi, yaitu ma'rifat, sehingga jumlahnya 
menjadi 8 tingkatan. Di sisi lain, al-Kalabadzi memperluasnya menjadi 10 maqamat 
dengan menyebutkan taubat, zuhd, shabr, faqir, amin, tawadhu', tawakkal, ridha, 
mahabbah, dan ma'rifat. Meskipun jumlah dan nama maqamat ini dapat bervariasi, para 
ulama sepakat bahwa maqamat adalah tingkatan spiritual yang mencerminkan kualitas 
kejiwaan yang bersifat tetap, berbeda dengan "hal" (keadaan spiritual) yang bersifat 
sementara (Al-Jauziyah, 2013). 

Melalui perjalanan maqamat, seorang sufi berupaya untuk mendekatkan diri 
kepada Allah dengan cara meningkatkan kualitas kejiwaan dan spiritualnya secara 
bertahap. Setiap maqam yang dilalui membawa seorang hamba semakin dekat kepada 
Allah, meningkatkan kesadaran spiritual, dan memperdalam pemahaman tentang 
hakikat kehidupan. Dengan menghayati dan mengamalkan maqamat, seorang salik 
dapat mencapai derajat kedekatan yang tinggi dengan Tuhan, merasakan ketenangan 
batin yang sejati, dan menjalankan peran sebagai khalifah di bumi dengan lebih 
sempurna. Maqamat tidak hanya mengajarkan ketabahan dan kesabaran, tetapi juga 
mengarahkan pada pengabdian total kepada Allah, menghilangkan ego, dan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 40-48  eISSN: 3024-8140 

43 
 

menanamkan sifat-sifat mulia dalam diri seorang hamba. Dengan demikian, pemahaman 
dan penerapan maqamat dalam kehidupan sehari-hari merupakan jalan menuju 
kebahagiaan sejati, baik di dunia maupun di akhirat (Mubarok, 2001). 

Pengertian Taubat, Sabar, Syukur, Khauf dan Raja’ 

Pengertian Taubat 
Esensi taubat adalah kembali dari jalan yang jauh menuju jalan yang dekat. Namun 

demikian, taubat merupakan pilar, prinsip dasar, dan kesempurnaan dalam kehidupan 
spiritual seorang Muslim. Prinsip dasar ini adalah iman, yang berarti terpancarnya cahaya 
ma’rifat pada kalbu sehingga dosa-dosa yang ada di dalamnya dianggap sebagai racun 
yang membinasakan. Dari kesadaran ini muncul bara rasa takut (khauf) dan penyesalan 
(nadam), yang kemudian mendorong sikap waspada dan upaya memperbaiki kesalahan. 
Taubat mencakup usaha untuk meninggalkan dosa-dosa saat ini dan keinginan yang 
sungguh-sungguh untuk menghindari dosa-dosa di masa depan. Selain itu, taubat juga 
melibatkan perbaikan kesalahan yang telah terjadi di masa lalu semaksimal mungkin. 
Dengan demikian, kesempurnaan taubat dapat dicapai (Mutholingah, 2020). 

Taubat diwajibkan karena menyadari bahwa dosa-dosa dapat menghancurkan diri 
seseorang, serta mendorong motivasi kuat untuk meninggalkannya. Taubat harus 
dilakukan setiap saat karena perilaku manusia tidak lepas dari dosa, baik yang dilakukan 
oleh anggota tubuh maupun hati. Manusia juga tidak lepas dari moral dan perilaku 
tercela, yang harus dijauhi dan dibersihkan dari hati. Perilaku tercela menjauhkan diri dari 
Allah, dan upaya untuk menyingkirkannya adalah bagian dari taubat itu sendiri. Ini adalah 
tindakan meninggalkan jalan yang jauh (al-bu’du) untuk kembali menuju jalan yang 
dekat (al-qurb) kepada-Nya. 

Pengertian Sabar 
Kegigihan yang memungkinkan seseorang menjalani kehidupan yang saleh sambil 

menahan hawa nafsu disebut dengan kesabaran. Inilah salah satu ciri manusia yang 
tersusun dari komponen binatang dan malaikat. Malaikat tidak diatur oleh nafsu; hewan 
hanya tunduk pada dorongan nafsu. Mereka hanya terfokus pada kebutuhan untuk 
mengalami tingkat keintiman yang lebih besar dengan Tuhan dan keajaiban keindahan-
Nya. Para malaikat tidak memiliki hawa nafsu dan terus menerus mengagungkan Allah 
SWT sepanjang siang dan malam untuk menyucikan-Nya. Sementara itu, dua pasukan 
yang bertarung memperebutkan supremasi dan saling menyerang mendominasi umat 
manusia, dengan pasukan Allah dan malaikat-Nya di tengah-tengah umat manusia 
(Amin, 2021). 

Ibnu Qayyim al-Jauziyyah mengartikan kesabaran sebagai pantangan dari 
kegelisahan, kegelisahan, dan kemarahan serta dari merengek dan mengendalikan 
anggota tubuh untuk mencegah gangguan. Menurut Achmad Mubarok, bersabar 
berarti tetap tabah menghadapi godaan dan tantangan dalam jangka waktu yang telah 
ditentukan guna mencapai tujuan. Ada tiga jenis kesabaran yang dibedakan oleh para 
ulama: kesabaran terhadap kemaksiatan, kesabaran terhadap ketaatan, dan kesabaran 
dalam menghadapi musibah. Kesabaran dalam menghadapi kemaksiatan adalah yang 
paling utama dari ketiganya. Al-Ghazali membedakan dua jenis kesabaran: mental dan 
fisik. Menahan segala keletihan badan karena menaati perintah Allah dikenal dengan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 40-48  eISSN: 3024-8140 

44 
 

kesabaran jasmani, menahan segala ketegangan batin dan amarah akibat tragedi, 
menahan godaan berbuat dosa, dan mengendalikan diri (Hidayatullah, 2021). 

Pengertian Syukur 
Sikap bersyukur meliputi kesadaran diri, menjauhi kesombongan, dan mengingat 

Tuhan. Mengingat Allah merupakan landasan rasa syukur bagi seorang muslim. Allah 
adalah alasan kita berada di sini, dan kita akan kembali kepada-Nya. Ucapan terima kasih 
adalah cara umum untuk menyampaikan rasa syukur, namun hanya Allah sajalah yang 
berhak menerima segala pujian. Kita akan menjadi lebih baik, lebih tenteram, dan 
bahagia jika semakin sering kita mengungkapkan rasa syukur. Kata “syakara” yang 
berarti penghargaan atas kebaikan dan kelengkapan sesuatu, dari sinilah kata “syukur” 
berasal dari bahasa. Mengungkapkan sesuatu, dalam hal ini menunjukkan nikmat Tuhan, 
merupakan aspek lain dari rasa syukur. Syukur dalam istilah syariah berarti mengakui 
pemberian Allah dan menyatakan ketundukan kepada-Nya sambil memanfaatkannya. 

Pengertian Khauf 
Khauf, atau ketakutan, adalah sensasi yang menyiksa dan membara di hati yang 

disebabkan oleh pemikiran bahwa mungkin akan menghadapi keadaan yang tidak 
menyenangkan di masa depan. Pengetahuan yang terus-menerus mengenai dosa-dosa 
seseorang mungkin menjadi sumber teror ini. Khauf sebagaimana digunakan dalam 
tasawuf menandakan rasa takut akan balasan Allah SWT. Sebagaimana firman Allah 
dalam surat Ali Imran ayat 175: “Oleh karena itu, jika kamu orang-orang yang beriman, 
janganlah kamu takut kepada mereka, tetapi bertakwalah kepada-Ku,” Khauf juga 
merupakan perintah-Nya. Alquran Q.S. Ali Imran 175. Salah satu sifat orang beriman 
adalah khauf. Khauf menurut Al-Hasan adalah kekhawatiran bahwa ketaatan dan 
perbuatan seseorang tidak akan diridhai (Mas’ud dkk, 2018). 

Pengertian Raja’ 
Raja’ secara harfiah diterjemahkan menjadi "kesenangan yang dialami ketika 

seseorang menunggu atau mengharapkan keinginannya." Menurut syariah, raja' adalah 
suatu sikap yakin terhadap kemurahan Allah SWT yang dipadukan dengan rasa syukur 
atas karunia Allah SWT dan harapan atas penerimaan karunia-Nya. Hati akan digiring 
untuk bergerak menuju negeri yang diidamkan yakni surga Allah SWT dengan 
mengadopsi pola pikir raja ini. Secara teknis, “raja” mengacu pada pandangan positif 
dalam menerima anugerah dan berkah yang Tuhan sediakan bagi hamba-hamba-Nya 
yang setia. Sebagaimana khauf dikaitkan dengan peristiwa yang akan datang, Imam 
Qusyairy menggambarkan raja' sebagai keterikatan hati terhadap apa pun yang 
diharapkan terjadi di masa depan. 

Mukmin harus memiliki khauf agar Raja dapat menginspirasinya untuk berbuat 
kebaikan. Jika khauf tidak ada, raja' hanya tinggal fatamorgana belaka. Namun, khauf 
juga membutuhkan seorang raja; tanpa penggaris, khauf hanyalah sebuah pilihan yang 
sia-sia. Oleh karena itu, agar seorang mukmin dapat menjaga keseimbangan hidupnya 
yakni tekun menaati petunjuk-Nya dan menjauhi larangan-Nya, mengharap pahala dan 
takut akan siksa-Nya—khauf dan raja' harus senantiasa dipadukan. Keduanya ibarat dua 
sayap burung yang masing-masing memungkinkan seseorang menjalani hidupnya 
semaksimal mungkin (Anshori, 2014). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 40-48  eISSN: 3024-8140 

45 
 

Tujuan Taubat, Sabar, Syukur, Khauf dan Raja’ 

Tujuan Taubat 
Islam sangat mementingkan taubat dan ilmu. Menjaga diri dari dosa, khususnya di 

Hari Pembalasan, menjamin keridhaan Allah SWT atas segala ibadah, serta menjunjung 
tinggi dan mengupayakan kesempurnaan dalam beribadah adalah beberapa tujuan 
utama taubat. Selain itu, taubat juga bertujuan untuk menenangkan jiwa dan perasaan, 
mendapatkan arahan dan bimbingan dari Allah SWT, serta menuai pahala yang 
menyenangkan di akhir hari. Sebagaimana sabda Rasulullah SAW, “Orang yang 
bertaubat (dari kesalahannya) seolah-olah tidak berbuat dosa” (HR. Ibnu Majah, no. 
4250), bertaubat itu ada ilmunya, di antaranya adalah penghapusan dosa.  

Selain itu, kejelekan yang dilakukan seseorang akan digantikan dengan kebaikan, 
seperti yang dijelaskan dalam firman Allah, "Kecuali orang-orang yang bertaubat, 
beriman, dan mengerjakan amal saleh; maka kejahatan akan digantikan kebajikan. Dan 
sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang" (QS. Al-Furqan: 70). 
Dengan demikian, taubat bukan hanya tindakan yang diwajibkan, tetapi juga sarana 
untuk mencapai ketenangan batin, peningkatan spiritual, dan penerimaan dari Allah 
SWT (Ghoni, 2016). 

Tujuan Sabar 
Memahami hakikat sabar dan keutamaannya dalam Al-Quran, serta dampak dari 

perilaku tidak sabar, menjadi tujuan kajian hakikat sabar dalam Al-Quran, khususnya 
melalui sudut pandang dua mufasir Indonesia, Prof. HAMKA dalam Tafsir al-Quran. -
Azhar dan Prof. Dr. H. Muhammad Quraish Shihab dalam Tafsir al-Misbah. Dengan 
mengkaji kerangka analitis yang digunakan oleh kedua penafsir tersebut, penelitian ini 
juga berupaya untuk menentukan persamaan dan perbedaan penafsiran mereka 
terhadap ayat-ayat sabar yang terdapat dalam Al-Qur'an. 

Selain itu, tujuan dari penelitian ini adalah untuk menjadikan pengertian kesabaran 
dalam Al-Quran sebagai kebiasaan atau pola pikir utama umat Islam. Dengan melatih 
kesabaran, seseorang dapat mengendalikan kegelisahan, kecemasan, dan amarahnya; 
berhenti mengeluh; dan menjaga tubuh mereka agar tidak berantakan. Hal ini 
membangun ketabahan, yang memungkinkan seseorang untuk menolak banyak godaan 
dan kemunduran dalam hidup dan mencapai tujuan yang lebih besar (Mutholingah, 
2020). 

Tujuan Syukur 
Syukur Tujuan utama bersyukur adalah penyucian jiwa, pemeliharaan jiwa, 

kedekatan jiwa dengan Allah, dan beberapa manfaatnya. Rasa syukur terwujud dalam 
hati, perkataan, dan perbuatan. Hati yang bersyukur berarti mensyukuri anugerah Tuhan 
secara batin, mengakui bahwa segala nikmat adalah murni rahmat-Nya, dan mensyukuri 
kebesaran rahmat dan kasih sayang Tuhan. Mengucapkan syukur dengan mulut berarti 
mengungkapkan dengan lantang bahwa Allah SWT sumber segala nikmat dan 
mensyukuri segala yang telah diberikan-Nya. 

Menggunakan pemberian sesuai dengan niat si pemberi yakni dengan menaati 
Allah dan memanfaatkan nikmat secara sewajarnya berarti mengungkapkan rasa syukur 
melalui perbuatan. Seseorang yang mengamalkan rasa syukur akan mendapatkan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 40-48  eISSN: 3024-8140 

46 
 

berbagai pahala, antara lain kehidupan yang lebih beruntung, terbebas dari penyakit 
jantung, ikatan yang lebih kuat dengan Tuhan, perlindungan dari penyakit fisik, dan 
jaminan surga (Amin, 2021). 

Tujuan Khauf 
Khauf atau rasa takut kepada Allah memiliki tujuan utama untuk mendekatkan diri 

kepada-Nya. Ketakutan akan hukuman Allah membantu seseorang memperkuat 
hubungannya dengan Allah, dengan menghindari dosa dan lebih tekun dalam 
melaksanakan ibadah dan perintah-Nya. Khauf mendorong seseorang untuk 
menjauhkan diri dari segala hal yang diharamkan Allah, serta menjaga diri dari perilaku 
yang dapat mendatangkan adzab. Dengan demikian, khauf berfungsi sebagai sarana 
untuk meningkatkan ketaatan dan keimanan, serta memotivasi seseorang untuk selalu 
berada di jalan yang benar, menjaga hubungan yang erat dengan Allah, dan terus 
berusaha meningkatkan kualitas spiritualnya (Mas’ud dkk, 2018). 

Tujuan Raja’ 
Raja’ atau pengharapan kepada Allah memiliki tujuan untuk membangkitkan sifat 

positif dan memperkuat hubungan dengan Allah. Raja’ berarti memiliki pengharapan 
yang kuat terhadap rahmat dan karunia Allah, yang berdampak positif dalam menjalani 
kehidupan sehari-hari. Orang yang memiliki sifat raja’ akan memiliki optimisme yang 
tinggi, tidak mudah menyerah, dan selalu menyandarkan diri kepada Allah. Dengan raja’, 
seseorang akan memiliki semangat dalam melaksanakan ketaatan, merasa ringan dalam 
menghadapi berbagai kesulitan dan cobaan, serta memiliki kepercayaan yang tinggi 
terhadap Allah. Raja’ juga membantu seseorang menjaga hubungan baik dengan 
sesama, menjauhkan diri dari perilaku negatif, dan menjadi pribadi yang bertakwa 
kepada Allah. Selain itu, raja’ memberikan kekuatan untuk menghadapi kesulitan, krisis, 
kegelisahan, dan kegagalan dengan semangat dan ketenangan jiwa, sehingga 
kehidupan seseorang menjadi lebih seimbang dan bermakna. 

Kesimpulan dan Saran  

 Dalam ilmu Tasawuf, maqamat merupakan kedudukan seorang hamba dalam 
pandangan Allah yang dicapai melalui usaha yang sungguh-sungguh dalam melakukan 
riyadhah, ibadah, dan mujahadah. Maqamat juga menggambarkan jalan panjang atau 
fase-fase yang harus dilalui oleh seorang sufi untuk mendekatkan diri sedekat mungkin 
dengan Allah. Setiap maqam membutuhkan usaha yang konsisten dan tidak dapat dilalui 
tanpa menyempurnakan maqam sebelumnya. Dalam perjalanan spiritual ini, seorang 
hamba harus menjalani berbagai tahapan dengan penuh kesabaran dan keikhlasan, 
memastikan bahwa setiap maqam yang dicapainya membawa kedekatan yang lebih 
besar dengan Allah. Maqamat bukanlah pencapaian yang bersifat temporer tetapi 
menetap pada diri seorang sufi, menandakan kemajuan yang stabil dan 
berkesinambungan dalam spiritualitasnya. 

Selain maqamat, konsep ahwal juga memainkan peran penting dalam perjalanan 
tasawuf. Ahwal adalah keadaan-keadaan jiwa yang dianugerahkan oleh Allah kepada 
seorang sufi dan bersifat temporer serta berubah-ubah. Berbeda dengan maqamat yang 
dicapai melalui usaha pribadi, ahwal adalah manifestasi langsung dari rahmat dan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 40-48  eISSN: 3024-8140 

47 
 

anugerah Allah, yang datang tanpa diduga dan pergi sesuai kehendak-Nya. Ahwal 
membantu memperkaya pengalaman spiritual seorang sufi, memberikan pencerahan 
dan kebahagiaan batin yang mendalam. Kedua konsep ini, maqamat dan ahwal, saling 
melengkapi dalam perjalanan spiritual seorang sufi, membantu mereka mencapai tujuan 
akhir tasawuf, yaitu makrifatullah atau pengenalan diri yang mendalam kepada Allah. 
Dengan memahami dan menjalani maqamat dan ahwal, seorang sufi diharapkan dapat 
mencapai kedekatan yang hakiki dengan Allah, menikmati kehadiran-Nya dalam setiap 
aspek kehidupan, dan mencapai kebahagiaan spiritual yang sejati. 

 Dalam teosofi, maqamat mengacu pada tahapan-tahapan spiritual yang harus 
dilalui oleh seorang pencari kebenaran, dan penting untuk memahami bahwa perjalanan 
ini bersifat unik bagi setiap individu. Alih-alih melihat maqamat sebagai tangga yang 
harus dinaiki dengan cepat, disarankan untuk menjalani setiap tahapan dengan penuh 
kesabaran, introspeksi, dan konsistensi dalam praktik spiritual. Praktik yang konsisten, 
seperti meditasi, doa, dan refleksi diri, akan membantu memperdalam pemahaman dan 
pengalaman spiritual pada setiap maqam.  

Selain itu, sangat berguna untuk terus belajar dan berkonsultasi dengan guru 
spiritual yang lebih berpengalaman, atau berbagi dengan sesama pencari kebenaran 
untuk mendapatkan wawasan dan perspektif yang berharga. Interaksi dengan 
komunitas spiritual dapat memberikan dukungan moral dan intelektual yang sangat 
penting dalam perjalanan ini. Ingatlah bahwa maqamat adalah proses yang memerlukan 
waktu dan kesabaran, dan setiap tahapan memiliki makna dan pelajaran yang mendalam 
yang perlu direnungkan dan dihayati sepenuhnya. Dengan demikian, pencari kebenaran 
dapat menjelajahi maqamat dengan lebih baik dan mencapai kedekatan yang lebih besar 
dengan kebenaran spiritual yang mereka cari. 

Daftar Pustaka 

Al-Jauziyah, I. Q. (2013). Madarijus Salikin: Penjabaran Kongkrit" iyyaka na'budu wa 
iyyaka nasta'in". Pustaka Al-Kautsar. 

Amin, K. (2021). Teosofi al-Suhrawardi al-Maqtul dan mahzab iluminasionisme dalam 
Filsafat Islam. Jurnal Kawakib, 2(2), 100-109. https://doi.org/10.24036/kwkib.v2i2.24 

Anshori, M. A. (2014). Kontestasi tasawuf Sunni dan tasawuf Falsafi di 
Nusantara. Teosofi: Jurnal Tasawuf dan Pemikiran Islam, 4(2), 309-327. 
https://doi.org/10.15642/teosofi.2014.4.2.309-327 

Bangun., & Hanum, R. (2015). Akhlak Tasawuf: Pengenalan, Pemahaman, dan 
Pengaplikasiannya. Jakarta: Raja Grafindo Persada. 

Ghoni, A. (2016). Konsep tawakal dan relevansinya dengan tujuan pendidikan Islam: 
Studi komparasi mengenai konsep tawakal menurut M. Quraish Shihab dan Yunan 
Nasution. An-Nuha: Jurnal Kajian Islam, Pendidikan, Budaya dan Sosial, 3(2), 249-263. 
https://ejournal.staimadiun.ac.id/index.php/annuha/article/view/103/ 

Hidayatullah, A. (2021). Kandungan Teosofi Islam dalam Narasi Serat Bimasuci. E-
repository Universitas Islam Negeri Salatiga. http://e-
repository.perpus.uinsalatiga.ac.id/11177/ 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(11), 40-48  eISSN: 3024-8140 

48 
 

Mas' ud, A., Jazil, S., Subty, T., & Fahmi, M. (2018). Program penalaran Islam Indonesia 
dan gerakan kontra-radikalisme. Jurnal Pendidikan Agama Islam: Journal of Islamic 
Education Studies, 6(2), 175-202. https://doi.org/10.15642/jpai.2018.6.2.175-202 

Mubarok, A. (2001). Psikologi Dakwah. Jakarta: Pustaka Firdaus. 
Mutholingah, S. (2020). Tasawuf ‘Irfani dan implementasinya dalam pendidikan agama 

Islam. PIWULANG: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 3(1), 35-55. 
https://doi.org/10.32478/piwulang.v3i1.503 

Nashihin, H., Aziz, N., Adibah, I. Z., Triana, N., & Robbaniyah, Q. (2022). Konstruksi 
pendidikan pesantren berbasis tasawuf-ecospiritualism. Edukasi Islami: Jurnal 
Pendidikan Islam, 11(1). 
https://jurnal.staialhidayahbogor.ac.id/index.php/ei/article/view/2794 

Parhani, A. (2013). Metode penafsiran Syekh Nawawi Al-Bantani dalam tafsir marah 
labid. Jurnal Tafsere, 1(1). https://journal.uin-
alauddin.ac.id/index.php/tafsere/article/view/7448 

Rusli, R. A. (2013). Tasawuf dan Tarekat Studi Pemikiran dan Pengalaman Sufi. Jakarta: 
Raja Grafindo Persada. 

Syarif, A. (2002). Psikologi Qur’ani. Bandung: Pustaka Hidayah. 
Yam, J. H. (2024). Kajian penelitian: Tinjauan literatur sebagai metode 

penelitian. EMPIRE, 4(1), 61-71. 
https://ejournal.unis.ac.id/index.php/EM/article/view/4730 

 

 

 

 
 


