Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elISSN: 3024-8140
Volume 2, Issue 11, 2024 pp. 40-48 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Analisis konsep Magamat dalam Teosofi: Taubat, sabar,
syukur, khauf, dan raja’

Eliza Agustina”, Findiah Farah Syafira Madjid?, Maharani Kartika Chandra Kirana

Raharjo3, Najwa Felaha Salsabila#%, Faisol>
v»3%5 Program Studi Manajemen, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
E-mail: *elizaagustina88@gmail.com

Kata Kunci: ABSTRAK

analisis; magomat; Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis magamat dalam teosofi, khususnya

teosofi magam taubat, sabar, syukur, khauf, dan raja’. Penelitian ini menggunakan
metode literature review, yang melibatkan analisis berbagai literatur dari

Keywords: beberapa sumber untuk disintesiskan menjadi kesimpulan yang bermakna dan

analysis, magamat, menghasilkan ide baru. Hasil penelitian menunjukkan bahwa dalam ilmu tasawuf,

theosophy maqgamat merupakan kedudukan seorang hamba dalam pandangan Allah yang

dicapai melalui usaha yang sungguh-sungguh dalam melakukan riyadhah, ibadah,

dan mujahadah. Kesimpulannya, magamat dan ahwal saling melengkapi dalam
perjalanan spiritual seorang sufi, membantu mereka mencapai tujuan akhir tasawuf, yaitu makrifatullah atau
pengenalan diri yang mendalam kepada Allah, dengan praktik yang konsisten dalam meditasi, doa, dan
refleksi diri akan membantu memperdalam pemahaman dan pengalaman spiritual pada setiap magam. Saran
dari penelitian ini adalah pentingnya meningkatkan pemahaman dan kesadaran akan perjalanan spiritual
dalam mencapai maqamat dalam teosofi. Implikasinya, pemahaman yang lebih mendalam tentang magamat
dan ahwal dapat membantu individu untuk mengembangkan hubungan yang lebih erat dengan Allah SWT
dan menghasilkan kehidupan yang lebih bermakna secara spiritual.

ABSTRACT

This research aims to analyze the stations of theosophy, especially the stations of repentance, patience,
gratitude, khauf, and raja'. This research uses the literature review method, which involves analyzing
various literature from several sources to synthesize it into meaningful conclusions and generate new
ideas. The results of the research show that in Sufism, magamat is the position of a servant in the sight of
Allah which is achieved through serious efforts in carrying out riyadhah, worship and mujahadah. In
conclusion, magamat and ahwal complement each other in a Sufi's spiritual journey, helping them achieve
the ultimate goal of Sufism, namely makrifatullah or deep self-knowledge of Allah, with consistent
practice in meditation, prayer, and self-reflection will help deepen spiritual understanding and experience
in every magam. The suggestion from this research is the importance of increasing understanding and
awareness of the spiritual journey in achieving magamat in theosophy. The implication is that a deeper
understanding of magamat and ahwal can help individuals to develop a closer relationship with Allah SWT
and produce a more spiritually meaningful life.

Pendahuluan

Pada dasarnya, tujuan utama kehidupan manusia di muka bumi ini adalah untuk
beribadah kepada Allah SWT. Dalam setiap individu terdapat fitrah yang menuntun
mereka menuju hal-hal yang positif. Fitrah ini tidak hanya berarti keadaan bersih dari
noda, tetapi juga mencakup potensi kodrati yang bersifat spiritual. Dengan potensi ini,

@ ® @ @ This is an open access article under the CC BY-INC-SA license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik 1brahim Malang.



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(11), 40-48 elSSN: 3024-8140

manusia diberi kepercayaan untuk menjadi khalifah fil ardhi serta menjalankan fungsi-
fungsi ketuhanan di muka bumi. Tugas sebagai khalifah ini menuntut manusia untuk
mengembangkan dan mengaktualisasikan potensi kebaikan, keluhuran, dan
kesempurnaan yang telah ada dalam dirinya sejak lahir (Anshori, 2014).

Dalam diri manusia terkandung dua dimensi yang berbeda, yaitu jasmani dan
rohani. Jasmani lahir dalam keadaan fitrah, tetapi fitrah ini bukan sekadar kebersihan
dari dosa, melainkan juga mengandung potensi spiritual yang harus dikembangkan.
Potensi inilah yang memungkinkan manusia untuk memikul tanggung jawab sebagai
khalifah di bumi, menjalankan amanah Allah SWT, dan memerankan fungsi-fungsi
ketuhanan dalam kehidupan sehari-hari. Namun, untuk mengembangkan dan
mengaktualisasikan potensi ini, manusia memerlukan panduan dan metode yang jelas.
Salah satu pendekatan yang menawarkan panduan tersebut adalah tasawuf (Parhani,
2013).

Tasawuf, atau mistisisme Islam, menawarkan metode dan jalan spiritual yang
membantu manusia untuk mencapai kedekatan dengan Allah SWT. Melalui perjalanan
spiritual ini, seorang sufi menjalani hidup penuh dengan ketagwaan, menempuh
berbagai magam (tingkatan spiritual), dan meraih berbagai karunia yang menjadikan
hidupnya penuh dengan kebahagiaan, baik di dunia maupun di akhirat. Tokoh-tokoh
besar sufi seperti Jalaluddin Rumi, Al-Ghazali, dan Rabia Al-Adawiyah adalah contoh
individu yang berhasil menjalani magam-maqgam ini dan mencapai kedekatan yang luar
biasa dengan Tuhan mereka (Mas’ud dkk, 2018).

Magam-magam dalam tasawuf, seperti taubat, sabar, syukur, khauf, dan raja’,
merupakan tahapan-tahapan yang harus ditempuh oleh seorang muslim untuk
mencapai kedudukan yang mulia di hadapan Allah SWT. Taubat adalah langkah awal
yang menandai penyesalan dan perbaikan diri, sedangkan sabar adalah kemampuan
untuk bertahan dalam ujian dan kesulitan. Syukur merupakan rasa terima kasih dan
penghargaan atas nikmat Allah, sementara khauf dan raja’' adalah perasaan takut dan
harap yang seimbang terhadap Allah. Melalui pemahaman dan pengalaman magam-
magam ini, seorang muslim dapat memperdalam hubungannya dengan Allah dan
mencapai kedekatan yang hakiki dengan-Nya (Bangun & Hanum, 2015).

Oleh karena itu, mempelajari tasawuf dan magam-maqgam yang terkait adalah
penting bagi setiap muslim yang ingin mengembangkan potensi spiritualnya dan
mencapai kedudukan yang mulia di mata Allah SWT. Dengan memahami dan menjalani
magam-maqgam ini, seorang muslim dapat meraih kebahagiaan sejati, baik di dunia
maupun di akhirat, dan menjalankan tugasnya sebagai khalifah di bumi dengan lebih
baik. Penelitian ini akan mengkaji secara mendalam magam-magam dalam teosofi,
dengan fokus khusus pada maqam taubat, sabar, syukur, khauf, dan raja’, untuk
memberikan wawasan tentang bagaimana setiap magam dapat diinternalisasi dan
diaplikasikan dalam kehidupan sehari-hari.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode studi literature review, yaitu suatu
pendekatan yang dilakukan dengan menganalisis berbagai literatur yang dipilih dari
beberapa sumber untuk kemudian disintesiskan menjadi kesimpulan yang bermakna

41



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(11), 40-48 elSSN: 3024-8140

dan menghasilkan ide baru. Dalam proses ini, jurnaljurnal yang digunakan sebagai
sumber utama adalah jurnal-jurnal yang secara khusus membahas topik terkait dengan
kata kunci yang relevan. Metode ini memungkinkan peneliti untuk mengevaluasi dan
mengintegrasikan temuan-temuan dari berbagai penelitian sebelumnya, sehingga dapat
memperoleh pemahaman yang komprehensif tentang isu yang sedang dikaji.

Dengan mengumpulkan, meninjau, dan menganalisis berbagai literatur, peneliti
dapat mengidentifikasi pola, tren, dan kesenjangan dalam penelitian sebelumnya serta
mengajukan pertanyaan-pertanyaan baru yang penting untuk dijawab. Hasil dari
literature review ini diharapkan tidak hanya memberikan gambaran yang lebih jelas
tentang topik yang dipelajari, tetapi juga dapat memberikan kontribusi yang berarti bagi
pengembangan pengetahuan dan praktek di bidang yang bersangkutan (Yam, 2024).

Pembahasan

Magamat merupakan bentuk jamak dari kata "magam" yang secara etimologi
bermakna tempat, tingkatan, stasiun, dan posisi. Beberapa ulama juga memaknainya
sebagai tempat seseorang berpijak dan berdiri. Dalam terminologi tasawuf, magamat
memiliki definisi yang bervariasi sesuai pandangan para ulama sufi. Al-Qusyairi misalnya,
mendefinisikan magamat sebagai tahapan-tahapan etika seorang hamba dalam upaya
mencapai wushul (penyatuan) dengan Allah melalui berbagai usaha spiritual yang
dilakukan. Al-Sarraj melihat magamat sebagai tingkatan yang diperoleh melalui
serangkaian ibadah, mujahadah (perjuangan melawan hawa nafsu dan penyakit hati),
melakukan riyadhah (latihan spiritual), dan memfokuskan seluruh perilaku dan
kehidupan kepada Allah SWT. Sementara itu, al-Hujwiri mendefinisikan magamat
sebagai keberadaan seorang hamba di jalan menuju Allah yang dipenuhi dengan
kewajiban-kewajiban spiritual demi mencapai kesempurnaan (Rusli, 2013).

Para ulama sufi mengklasifikasikan magamat ke dalam berbagai jumlah tingkatan.
Al-Sarraj mengidentifikasi 7 magamat, yaitu taubat, wara', zuhd, faqr, shabr, tawakkal,
danridha. Al-Ghazali menambahkan satu magam lagi, yaitu ma'rifat, sehingga jumlahnya
menjadi 8 tingkatan. Di sisi lain, al-Kalabadzi memperluasnya menjadi 10 magamat
dengan menyebutkan taubat, zuhd, shabr, fagir, amin, tawadhu', tawakkal, ridha,
mahabbah, dan ma'rifat. Meskipun jumlah dan nama magamat ini dapat bervariasi, para
ulama sepakat bahwa magamat adalah tingkatan spiritual yang mencerminkan kualitas
kejiwaan yang bersifat tetap, berbeda dengan "hal" (keadaan spiritual) yang bersifat
sementara (Al-Jauziyah, 2013).

Melalui perjalanan magamat, seorang sufi berupaya untuk mendekatkan diri
kepada Allah dengan cara meningkatkan kualitas kejiwaan dan spiritualnya secara
bertahap. Setiap magam yang dilalui membawa seorang hamba semakin dekat kepada
Allah, meningkatkan kesadaran spiritual, dan memperdalam pemahaman tentang
hakikat kehidupan. Dengan menghayati dan mengamalkan magamat, seorang salik
dapat mencapai derajat kedekatan yang tinggi dengan Tuhan, merasakan ketenangan
batin yang sejati, dan menjalankan peran sebagai khalifah di bumi dengan lebih
sempurna. Magamat tidak hanya mengajarkan ketabahan dan kesabaran, tetapi juga
mengarahkan pada pengabdian total kepada Allah, menghilangkan ego, dan

42



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(11), 40-48 elSSN: 3024-8140

menanamkan sifat-sifat mulia dalam diri seorang hamba. Dengan demikian, pemahaman
dan penerapan magamat dalam kehidupan sehari-hari merupakan jalan menuju
kebahagiaan sejati, baik di dunia maupun di akhirat (Mubarok, 2001).

Pengertian Taubat, Sabar, Syukur, Khauf dan Raja’

Pengertian Taubat

Esensi taubat adalah kembali dari jalan yang jauh menuju jalan yang dekat. Namun
demikian, taubat merupakan pilar, prinsip dasar, dan kesempurnaan dalam kehidupan
spiritual seorang Muslim. Prinsip dasar ini adalah iman, yang berarti terpancarnya cahaya
ma’rifat pada kalbu sehingga dosa-dosa yang ada di dalamnya dianggap sebagai racun
yang membinasakan. Dari kesadaran ini muncul bara rasa takut (khauf) dan penyesalan
(nadam), yang kemudian mendorong sikap waspada dan upaya memperbaiki kesalahan.
Taubat mencakup usaha untuk meninggalkan dosa-dosa saat ini dan keinginan yang
sungguh-sungguh untuk menghindari dosa-dosa di masa depan. Selain itu, taubat juga
melibatkan perbaikan kesalahan yang telah terjadi di masa lalu semaksimal mungkin.
Dengan demikian, kesempurnaan taubat dapat dicapai (Mutholingah, 2020).

Taubat diwajibkan karena menyadari bahwa dosa-dosa dapat menghancurkan diri
seseorang, serta mendorong motivasi kuat untuk meninggalkannya. Taubat harus
dilakukan setiap saat karena perilaku manusia tidak lepas dari dosa, baik yang dilakukan
oleh anggota tubuh maupun hati. Manusia juga tidak lepas dari moral dan perilaku
tercela, yang harus dijauhi dan dibersihkan dari hati. Perilaku tercela menjauhkan diri dari
Allah, dan upaya untuk menyingkirkannya adalah bagian dari taubat itu sendiri. Ini adalah
tindakan meninggalkan jalan yang jauh (al-bu’du) untuk kembali menuju jalan yang
dekat (al-qurb) kepada-Nya.

Pengertian Sabar

Kegigihan yang memungkinkan seseorang menjalani kehidupan yang saleh sambil
menahan hawa nafsu disebut dengan kesabaran. Inilah salah satu ciri manusia yang
tersusun dari komponen binatang dan malaikat. Malaikat tidak diatur oleh nafsu; hewan
hanya tunduk pada dorongan nafsu. Mereka hanya terfokus pada kebutuhan untuk
mengalami tingkat keintiman yang lebih besar dengan Tuhan dan keajaiban keindahan-
Nya. Para malaikat tidak memiliki hawa nafsu dan terus menerus mengagungkan Allah
SWT sepanjang siang dan malam untuk menyucikan-Nya. Sementara itu, dua pasukan
yang bertarung memperebutkan supremasi dan saling menyerang mendominasi umat
manusia, dengan pasukan Allah dan malaikat-Nya di tengah-tengah umat manusia
(Amin, 2021).

Ibnu Qayyim al-Jauziyyah mengartikan kesabaran sebagai pantangan dari
kegelisahan, kegelisahan, dan kemarahan serta dari merengek dan mengendalikan
anggota tubuh untuk mencegah gangguan. Menurut Achmad Mubarok, bersabar
berarti tetap tabah menghadapi godaan dan tantangan dalam jangka waktu yang telah
ditentukan guna mencapai tujuan. Ada tiga jenis kesabaran yang dibedakan oleh para
ulama: kesabaran terhadap kemaksiatan, kesabaran terhadap ketaatan, dan kesabaran
dalam menghadapi musibah. Kesabaran dalam menghadapi kemaksiatan adalah yang
paling utama dari ketiganya. Al-Ghazali membedakan dua jenis kesabaran: mental dan
fisik. Menahan segala keletihan badan karena menaati perintah Allah dikenal dengan

43



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(11), 40-48 elSSN: 3024-8140

kesabaran jasmani, menahan segala ketegangan batin dan amarah akibat tragedi,
menahan godaan berbuat dosa, dan mengendalikan diri (Hidayatullah, 2021).

Pengertian Syukur

Sikap bersyukur meliputi kesadaran diri, menjauhi kesombongan, dan mengingat
Tuhan. Mengingat Allah merupakan landasan rasa syukur bagi seorang muslim. Allah
adalah alasan kita berada di sini, dan kita akan kembali kepada-Nya. Ucapan terima kasih
adalah cara umum untuk menyampaikan rasa syukur, namun hanya Allah sajalah yang
berhak menerima segala pujian. Kita akan menjadi lebih baik, lebih tenteram, dan
bahagia jika semakin sering kita mengungkapkan rasa syukur. Kata “syakara” yang
berarti penghargaan atas kebaikan dan kelengkapan sesuatu, dari sinilah kata “syukur”
berasal dari bahasa. Mengungkapkan sesuatu, dalam hal ini menunjukkan nikmat Tuhan,
merupakan aspek lain dari rasa syukur. Syukur dalam istilah syariah berarti mengakui
pemberian Allah dan menyatakan ketundukan kepada-Nya sambil memanfaatkannya.

Pengertian Khauf

Khauf, atau ketakutan, adalah sensasi yang menyiksa dan membara di hati yang
disebabkan oleh pemikiran bahwa mungkin akan menghadapi keadaan yang tidak
menyenangkan di masa depan. Pengetahuan yang terus-menerus mengenai dosa-dosa
seseorang mungkin menjadi sumber teror ini. Khauf sebagaimana digunakan dalam
tasawuf menandakan rasa takut akan balasan Allah SWT. Sebagaimana firman Allah
dalam surat Ali Imran ayat 175: “Oleh karena itu, jika kamu orang-orang yang beriman,
janganlah kamu takut kepada mereka, tetapi bertakwalah kepada-Ku,” Khauf juga
merupakan perintah-Nya. Alquran Q.S. Ali Imran 175. Salah satu sifat orang beriman
adalah khauf. Khauf menurut Al-Hasan adalah kekhawatiran bahwa ketaatan dan
perbuatan seseorang tidak akan diridhai (Mas’ud dkk, 2018).

Pengertian Raja’

Raja’ secara harfiah diterjemahkan menjadi "kesenangan yang dialami ketika
seseorang menunggu atau mengharapkan keinginannya." Menurut syariah, raja' adalah
suatu sikap yakin terhadap kemurahan Allah SWT yang dipadukan dengan rasa syukur
atas karunia Allah SWT dan harapan atas penerimaan karunia-Nya. Hati akan digiring
untuk bergerak menuju negeri yang diidamkan yakni surga Allah SWT dengan
mengadopsi pola pikir raja ini. Secara teknis, “raja” mengacu pada pandangan positif
dalam menerima anugerah dan berkah yang Tuhan sediakan bagi hamba-hamba-Nya
yang setia. Sebagaimana khauf dikaitkan dengan peristiwa yang akan datang, Imam
Qusyairy menggambarkan raja' sebagai keterikatan hati terhadap apa pun yang
diharapkan terjadi di masa depan.

Mukmin harus memiliki khauf agar Raja dapat menginspirasinya untuk berbuat
kebaikan. Jika khauf tidak ada, raja' hanya tinggal fatamorgana belaka. Namun, khauf
juga membutuhkan seorang raja; tanpa penggaris, khauf hanyalah sebuah pilihan yang
sia-sia. Oleh karena itu, agar seorang mukmin dapat menjaga keseimbangan hidupnya
yakni tekun menaati petunjuk-Nya dan menjauhi larangan-Nya, mengharap pahala dan
takut akan siksa-Nya—khauf dan raja' harus senantiasa dipadukan. Keduanya ibarat dua
sayap burung yang masing-masing memungkinkan seseorang menjalani hidupnya
semaksimal mungkin (Anshori, 2014).

44



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(11), 40-48 elSSN: 3024-8140

Tujuan Taubat, Sabar, Syukur, Khauf dan Raja’

Tujuan Taubat

Islam sangat mementingkan taubat dan ilmu. Menjaga diri dari dosa, khususnya di
Hari Pembalasan, menjamin keridhaan Allah SWT atas segala ibadah, serta menjunjung
tinggi dan mengupayakan kesempurnaan dalam beribadah adalah beberapa tujuan
utama taubat. Selain itu, taubat juga bertujuan untuk menenangkan jiwa dan perasaan,
mendapatkan arahan dan bimbingan dari Allah SWT, serta menuai pahala yang
menyenangkan di akhir hari. Sebagaimana sabda Rasulullah SAW, “Orang yang
bertaubat (dari kesalahannya) seolah-olah tidak berbuat dosa” (HR. Ibnu Majah, no.
4250), bertaubat itu ada ilmunya, di antaranya adalah penghapusan dosa.

Selain itu, kejelekan yang dilakukan seseorang akan digantikan dengan kebaikan,
seperti yang dijelaskan dalam firman Allah, "Kecuali orang-orang yang bertaubat,
beriman, dan mengerjakan amal saleh; maka kejahatan akan digantikan kebajikan. Dan
sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang" (QS. Al-Furgan: 70).
Dengan demikian, taubat bukan hanya tindakan yang diwajibkan, tetapi juga sarana
untuk mencapai ketenangan batin, peningkatan spiritual, dan penerimaan dari Allah
SWT (Ghoni, 2016).

Tujuan Sabar

Memahami hakikat sabar dan keutamaannya dalam Al-Quran, serta dampak dari
perilaku tidak sabar, menjadi tujuan kajian hakikat sabar dalam Al-Quran, khususnya
melalui sudut pandang dua mufasir Indonesia, Prof. HAMKA dalam Tafsir al-Quran. -
Azhar dan Prof. Dr. H. Muhammad Quraish Shihab dalam Tafsir al-Misbah. Dengan
mengkaji kerangka analitis yang digunakan oleh kedua penafsir tersebut, penelitian ini
juga berupaya untuk menentukan persamaan dan perbedaan penafsiran mereka
terhadap ayat-ayat sabar yang terdapat dalam Al-Qur'an.

Selain itu, tujuan dari penelitian ini adalah untuk menjadikan pengertian kesabaran
dalam Al-Quran sebagai kebiasaan atau pola pikir utama umat Islam. Dengan melatih
kesabaran, seseorang dapat mengendalikan kegelisahan, kecemasan, dan amarahnya;
berhenti mengeluh; dan menjaga tubuh mereka agar tidak berantakan. Hal ini
membangun ketabahan, yang memungkinkan seseorang untuk menolak banyak godaan
dan kemunduran dalam hidup dan mencapai tujuan yang lebih besar (Mutholingah,
2020).

Tujuan Syukur

Syukur Tujuan utama bersyukur adalah penyucian jiwa, pemeliharaan jiwa,
kedekatan jiwa dengan Allah, dan beberapa manfaatnya. Rasa syukur terwujud dalam
hati, perkataan, dan perbuatan. Hati yang bersyukur berarti mensyukuri anugerah Tuhan
secara batin, mengakui bahwa segala nikmat adalah murni rahmat-Nya, dan mensyukuri
kebesaran rahmat dan kasih sayang Tuhan. Mengucapkan syukur dengan mulut berarti
mengungkapkan dengan lantang bahwa Allah SWT sumber segala nikmat dan
mensyukuri segala yang telah diberikan-Nya.

Menggunakan pemberian sesuai dengan niat si pemberi yakni dengan menaati
Allah dan memanfaatkan nikmat secara sewajarnya berarti mengungkapkan rasa syukur
melalui perbuatan. Seseorang yang mengamalkan rasa syukur akan mendapatkan

45



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(11), 40-48 elSSN: 3024-8140

berbagai pahala, antara lain kehidupan yang lebih beruntung, terbebas dari penyakit
jantung, ikatan yang lebih kuat dengan Tuhan, perlindungan dari penyakit fisik, dan
jaminan surga (Amin, 2021).

Tujuan Khauf

Khauf atau rasa takut kepada Allah memiliki tujuan utama untuk mendekatkan diri
kepada-Nya. Ketakutan akan hukuman Allah membantu seseorang memperkuat
hubungannya dengan Allah, dengan menghindari dosa dan lebih tekun dalam
melaksanakan ibadah dan perintah-Nya. Khauf mendorong seseorang untuk
menjauhkan diri dari segala hal yang diharamkan Allah, serta menjaga diri dari perilaku
yang dapat mendatangkan adzab. Dengan demikian, khauf berfungsi sebagai sarana
untuk meningkatkan ketaatan dan keimanan, serta memotivasi seseorang untuk selalu
berada di jalan yang benar, menjaga hubungan yang erat dengan Allah, dan terus
berusaha meningkatkan kualitas spiritualnya (Mas’ud dkk, 2018).

Tujuan Raja’

Raja’ atau pengharapan kepada Allah memiliki tujuan untuk membangkitkan sifat
positif dan memperkuat hubungan dengan Allah. Raja’ berarti memiliki pengharapan
yang kuat terhadap rahmat dan karunia Allah, yang berdampak positif dalam menjalani
kehidupan sehari-hari. Orang yang memiliki sifat raja’ akan memiliki optimisme yang
tinggi, tidak mudah menyerah, dan selalu menyandarkan diri kepada Allah. Dengan raja’,
seseorang akan memiliki semangat dalam melaksanakan ketaatan, merasa ringan dalam
menghadapi berbagai kesulitan dan cobaan, serta memiliki kepercayaan yang tinggi
terhadap Allah. Raja’ juga membantu seseorang menjaga hubungan baik dengan
sesama, menjauhkan diri dari perilaku negatif, dan menjadi pribadi yang bertakwa
kepada Allah. Selain itu, raja’” memberikan kekuatan untuk menghadapi kesulitan, krisis,
kegelisahan, dan kegagalan dengan semangat dan ketenangan jiwa, sehingga
kehidupan seseorang menjadi lebih seimbang dan bermakna.

Kesimpulan dan Saran

Dalam ilmu Tasawuf, magamat merupakan kedudukan seorang hamba dalam
pandangan Allah yang dicapai melalui usaha yang sungguh-sungguh dalam melakukan
riyadhah, ibadah, dan mujahadah. Magamat juga menggambarkan jalan panjang atau
fase-fase yang harus dilalui oleh seorang sufi untuk mendekatkan diri sedekat mungkin
dengan Allah. Setiap magam membutuhkan usaha yang konsisten dan tidak dapat dilalui
tanpa menyempurnakan magam sebelumnya. Dalam perjalanan spiritual ini, seorang
hamba harus menjalani berbagai tahapan dengan penuh kesabaran dan keikhlasan,
memastikan bahwa setiap magam yang dicapainya membawa kedekatan yang lebih
besar dengan Allah. Magamat bukanlah pencapaian yang bersifat temporer tetapi
menetap pada diri seorang sufi, menandakan kemajuan yang stabil dan
berkesinambungan dalam spiritualitasnya.

Selain magamat, konsep ahwal juga memainkan peran penting dalam perjalanan
tasawuf. Ahwal adalah keadaan-keadaan jiwa yang dianugerahkan oleh Allah kepada
seorang sufi dan bersifat temporer serta berubah-ubah. Berbeda dengan magamat yang
dicapai melalui usaha pribadi, ahwal adalah manifestasi langsung dari rahmat dan

46



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(11), 40-48 elSSN: 3024-8140

anugerah Allah, yang datang tanpa diduga dan pergi sesuai kehendak-Nya. Ahwal
membantu memperkaya pengalaman spiritual seorang sufi, memberikan pencerahan
dan kebahagiaan batin yang mendalam. Kedua konsep ini, magamat dan ahwal, saling
melengkapi dalam perjalanan spiritual seorang sufi, membantu mereka mencapai tujuan
akhir tasawuf, yaitu makrifatullah atau pengenalan diri yang mendalam kepada Allah.
Dengan memahami dan menjalani magamat dan ahwal, seorang sufi diharapkan dapat
mencapai kedekatan yang hakiki dengan Allah, menikmati kehadiran-Nya dalam setiap
aspek kehidupan, dan mencapai kebahagiaan spiritual yang sejati.

Dalam teosofi, magamat mengacu pada tahapan-tahapan spiritual yang harus
dilalui oleh seorang pencari kebenaran, dan penting untuk memahami bahwa perjalanan
ini bersifat unik bagi setiap individu. Alih-alih melihat magamat sebagai tangga yang
harus dinaiki dengan cepat, disarankan untuk menjalani setiap tahapan dengan penuh
kesabaran, introspeksi, dan konsistensi dalam praktik spiritual. Praktik yang konsisten,
seperti meditasi, doa, dan refleksi diri, akan membantu memperdalam pemahaman dan
pengalaman spiritual pada setiap magam.

Selain itu, sangat berguna untuk terus belajar dan berkonsultasi dengan guru
spiritual yang lebih berpengalaman, atau berbagi dengan sesama pencari kebenaran
untuk mendapatkan wawasan dan perspektif yang berharga. Interaksi dengan
komunitas spiritual dapat memberikan dukungan moral dan intelektual yang sangat
penting dalam perjalanan ini. Ingatlah bahwa maqamat adalah proses yang memerlukan
waktu dan kesabaran, dan setiap tahapan memiliki makna dan pelajaran yang mendalam
yang perlu direnungkan dan dihayati sepenuhnya. Dengan demikian, pencari kebenaran
dapat menjelajahi magamat dengan lebih baik dan mencapai kedekatan yang lebih besar
dengan kebenaran spiritual yang mereka cari.

Daftar Pustaka

Al-Jauziyah, I. Q. (2013). Madarijus Salikin: Penjabaran Kongkrit" iyyaka na'budu wa
iyyaka nasta'in". Pustaka Al-Kautsar.

Amin, K. (2021). Teosofi al-Suhrawardi al-Maqtul dan mahzab iluminasionisme dalam
Filsafat Islam. Jurnal Kawakib, 2(2), 100-109. https://doi.org/10.24036/kwkib.v2i2.24

Anshori, M. A. (2014). Kontestasi tasawuf Sunni dan tasawuf Falsafi di
Nusantara. Teosofi: Jurnal Tasawuf dan Pemikiran Islam, 4(2), 309-327.
https://doi.org/10.15642/teosofi.2014.4.2.309-327

Bangun., & Hanum, R. (2015). Akhlak Tasawuf: Pengenalan, Pemahaman, dan
Pengaplikasiannya. Jakarta: Raja Grafindo Persada.

Ghoni, A. (2016). Konsep tawakal dan relevansinya dengan tujuan pendidikan Islam:
Studi komparasi mengenai konsep tawakal menurut M. Quraish Shihab dan Yunan
Nasution. An-Nuha: Jurnal Kajian Islam, Pendidikan, Budaya dan Sosial, 3(2), 249-263.
https://ejournal.staimadiun.ac.id/index.php/annuha/article/view/103/

Hidayatullah, A. (2021). Kandungan Teosofi Islam dalam Narasi Serat Bimasuci. E-
repository Universitas Islam Negeri Salatiga. http://e-
repository.perpus.uinsalatiga.ac.id/11177/

47



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(11), 40-48 elSSN: 3024-8140

Mas' ud, A., Jazil, S., Subty, T., & Fahmi, M. (2018). Program penalaran Islam Indonesia

dan gerakan kontra-radikalisme. Jurnal Pendidikan Agama Islam: Journal of Islamic
Education Studies, 6(2), 175-202. https://doi.org/10.15642/jpai.2018.6.2.175-202
Mubarok, A. (2001). Psikologi Dakwah. Jakarta: Pustaka Firdaus.

Mutholingah, S. (2020). Tasawuf ‘Irfani dan implementasinya dalam pendidikan agama

Islam. PIWULANG: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 3(1), 35-55.
https://doi.org[10.32478/piwulang.v3i1.503

Nashihin, H., Aziz, N., Adibah, I. Z., Triana, N., & Robbaniyah, Q. (2022). Konstruksi
pendidikan pesantren berbasis tasawuf-ecospiritualism. Edukasi Islami: Jurnal
Pendidikan Islam, 11(1).
https://jurnal.staialhidayahbogor.ac.id/index.php/ei/article/view/2794

Parhani, A. (2013). Metode penafsiran Syekh Nawawi Al-Bantani dalam tafsir marah
labid. Jurnal Tafsere, 1(1). https://journal.uin-
alauddin.ac.id/index.php/tafsere/article/view/7448

Rusli, R. A. (2013). Tasawuf dan Tarekat Studi Pemikiran dan Pengalaman Sufi. Jakarta:
Raja Grafindo Persada.

Syarif, A. (2002). Psikologi Qur’ani. Bandung: Pustaka Hidayah.

Yam, J. H. (2024). Kajian penelitian: Tinjauan literatur sebagai metode
penelitian. EMPIRE, 4(1), 61-71.
https://ejournal.unis.ac.id/index.php/EM/article/view/4730

48



