
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)          eISSN: 3024-8140 

Volume 2, Issue 7, 2024 pp. 441-449     http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Peran tasawuf akhlaqi dalam mengatasi tantangan moral 
masyarakat modern 

 

Rafi Bastian Akmal1*, Azzahra Lulu Alifiyah2, Akhmad Bintang Ramadhani3, Faisol4 
1,2,3,4 Program Studi Manajemen, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: *rafibastian2305@gmail.com 
 

A B S T R A K 

Artikel ini membahas pentingnya kebatinan dalam memahami hakikat 
manusia dan kehidupan, dengan fokus pada tasawuf sebagai bentuk 
mistisisme Islam yang menekankan pengembangan moralitas dan 
penyucian jiwa. Tasawuf akhlaqi, salah satu cabang utama tasawuf, 
mengajarkan peningkatan karakter yang baik untuk mencapai 
hubungan dekat dengan Tuhan. Dalam konteks sejarah, tasawuf awal 
berfokus pada aspek psikologis dan moral manusia, dengan cita-cita 
mewujudkan "insan kamil" atau manusia sempurna. Artikel ini juga 
menyoroti tantangan moral modern seperti materialisme dan 

hedonisme, serta bagaimana nilai-nilai tasawuf akhlaqi seperti kesederhanaan (zuhud), persaudaraan 
(ukhuwah), cinta kasih (mahabbah), dan introspeksi diri (muhassabah) dapat menjadi antidot yang efektif. 
Untuk menghadapi tantangan ini, disarankan agar masyarakat modern menerapkan nilai-nilai tersebut 
dalam kehidupan sehari-hari, guna mencapai keseimbangan antara kebutuhan material dan spiritual.  

A B S T R A C T 

This article discusses the importance of inner spirituality in understanding the essence of humanity and 
life, focusing on Sufism as a form of Islamic mysticism that emphasizes moral development and the 
purification of the soul. Akhlaqi Sufism, one of the main branches of Sufism, teaches the improvement of 
good character to achieve a close relationship with God. Historically, early Sufism focused on the 
psychological and moral aspects of humans, with the ideal of realizing the "insan kamil" or perfect human. 
This article also highlights modern moral challenges such as materialism and hedonism, and how the 
values of Akhlaqi Sufism, such as simplicity (zuhud), brotherhood (ukhuwah), love (mahabbah), and self-
reflection (muhassabah), can be effective antidotes. To address these challenges, it is recommended that 
modern society apply these values in daily life to achieve a balance between material and spiritual needs. 

Pendahuluan 

Sejak awal peradaban, manusia selalu dilanda rasa ingin tahu tentang hakikat 
dirinya. Di balik segala tindakan dan usaha, tersembunyi sebuah kekuatan misterius 
bernama kebatinan. Di sanalah pertimbangan tentang moralitas, estetika, dan makna 
hidup bersemayam. 

Para pemikir ulung dari berbagai era telah menghabiskan waktu mereka untuk 
menyingkap rahasia kebatinan. Pertanyaan tentang "Apa itu kebatinan?" terus 
bergema, mengantarkan mereka pada petualangan intelektual yang tak berujung. 

Diri manusia bagaikan sebuah lautan luas, penuh dengan misteri dan pertanyaan. 
Dalam pencarian jati diri, muncullah berbagai persoalan filosofis yang kompleks. Dan di 

Kata Kunci: 
tasawuf; tasawuf akhlaqi; 
tantangan moral; 
masyarakat; modern 
 
Keywords: 
sufism; akhlaqi sufism; 
moral challenges; society; 
modern 
 
 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:rafibastian2305@gmail.com


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(7), 441-449            eISSN: 3024-8140 

442 
 

balik semua itu, terbentang pertanyaan fundamental: "Apa hakikat keberadaan?" 
(Hamka, 1994). 

Tasawuf, atau yang dikenal dengan sufisme dalam bahasa Inggris, merupakan 
salah satu aliran mistisisme dalam Islam. Layaknya mistisisme di berbagai agama lain, 
tasawuf memiliki tujuan mulia: membangun hubungan langsung dan personal dengan 
Tuhan. Bagi para pengikutnya, tasawuf bukan sekadar keyakinan, melainkan sebuah 
ilmu pengetahuan yang menuntun mereka menuju kedekatan dengan Sang Pencipta 
(Nasution, 1995). 

Pembahasan  

Hingga abad keempat Hijriah, tasawuf pada dasarnya merupakan ilmu tentang 
moralitas Islam. Pada masa ini, terdapat penekanan yang kuat terhadap tasawuf dalam 
hubungannya dengan manusia. Para sufi mendalami klasifikasi jiwa, kelemahan, 
penyakit-penyakitnya dan mencari solusi atau pengobatannya. Hal ini menunjukkan 
bahwa tasawuf di masa awal memiliki ciri-ciri psikologis dan moral yang kuat. 

Para sufi pada zaman ini memandang manusia sebagai makhluk inferior yang 
berdimensi jasmani dan rohani. Menurut mereka, kepribadian mereka bukan hanya 
ditentukan oleh kualitas fisik, tetapi lebih dipengaruhi oleh kualitas rohani dan spiritual 
yang hidup dan dinamis. Manusia yang sempurna, bagi para sufi, adalah mereka yang 
telah ditiupkan ruh oleh Tuhan ke dalam jasadnya. Tanpa ruh, manusia belumlah 
manusia seutuhnya. Oleh karena itu, cita-cita utamatasawuf di periode ini adalah 
mewujudkan manusia ideal atau “insan kamil” dengan menjadikan sifat-sifat mulia Allah 
(Asma Al-Husna) sebagai pedoman moralnya  (Muthia & dkk, 2021).  

Pengertian dan Konsep Dasar Tasawuf Akhlaqi  

Definisi Tasawuf Akhlaqi 

Akhlak dan tasawuf merupakan dua disiplin ilmu Islam yang lahir dari penggalian 
dan pengembangan konsep dasar keislaman, Al-Qur’an dan Al-Hadits, serta diperkaya 
dengan nilai-nilai yang terpancar dari perilaku Rasulullah SAW dan para sahabatnya. 
Sama halnya dengan ilmu-ilmu keislaman lainnya seperti fiqh, tauhid, dan tajwid, ilmu 
akhlak tasawuf muncul seiring perkembangan keilmuan Islam. Pada masa awal Islam di 
Mekah dan Madinah, ilmu-ilmu keislaman tersebut belum teridentifikasi secara formal, 
termasuk akhlak dan tasawuf. Perkembangannya terjadi secara bertahap, seiring 
dengan kebutuhan umat Islam untuk memahami dan mengamalkan ajaran Islam secara 
lebih mendalam  (Muthia & dkk, 2021).  

Dalam Bahasa Arab, kata “Khuluqun” berarti budi pekerti, sedangkan bentuk 
jamaknya adalah “Akhlakun”. Dalam Bahasa Indonesia artinya sifat atau watak. 
Berdasarkan makna leksikal kata-kata tersebut, dapat dipahami bahwa hasil konkrit dari 
setiap kegiatan sangat ditentukan oleh watak, sifat, dan watak orang yang 
melakukannya. Tasawuf akhlaki artinya menyucikan tingkah laku seseorang atau 
menyucikan tingkah laku sesamanya. Jika konteksnya adalah manusia, maka perilaku 
manusialah yang menjadi sasarannya. Tasawuf akhlaqi dapat dipandang sebagai 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(7), 441-449            eISSN: 3024-8140 

443 
 

kerangka dasar untuk menjaga akhlak manusia, atau dalam istilah sosial adalah akhlak 
masyarakat  (Muthia & dkk, 2021).  

Tasawuf akhlaqi adalah suatu aliran tasawuf yang berfokus pada peningkatan 
moralitas, pencarian kebenaran, dan Upaya untuk mencapai pemahaman yang 
mendalam tentang Allah SWT, dengan menggunakan pendekatan khusus yang telah 
dirumuskan. Tasawuf akhlaqi juga dikenal sebagai aliran sunni. Aliran tasawuf ini 
beretujuan untuk mengembangkan karakter yang baik pada seorang sufi dan pada saat 
yang sama menghindari perilaku yang tercela  (Muthia & dkk, 2021).  

Manusia memiliki kemampuan untuk menunjukkan sisi baik (akhlak mulia) dan 
kemampuan untuk menunjukkan sisi buruk (akhlak tercela). Potensi kebaikan terletak 
pada akal (al-‘aql) dan hati (al-qalb), sedangkan potensi untuk menunjukkan sisi buruk 
terletak pada nafsu (an-nafs) yang didorong oleh syaitan (Kahfi & dkk, 2023). 

Perbedaan antara Tasawuf Akhlaqi dengan Tasawuf Falsafi dan Tasawuf Amali 

Tasawuf akhlaki adalah membangun hubungan yang erat dengan Tuhan sehingga 
seseorang dapat merasakan kehadiran-Nya. Keberadaan dalam kehadiran Tuhan ini 
dianggap sebagai kenikmatan dan kebahagiaan sejati. Untuk mencapai kehadiran Allah, 
diperlukan kesucian jiwa, yang hanya bisa dicapai melalui pendidikan dan latihan mental 
yang intensif dan berkelanjutan (Ahmad, 2015). 

Tasawuf 'amali dapat dijelaskan sebagai ajaran tasawuf yang fokus pada perilaku 
yang baik dalam konteks ibadah kepada Allah. Ajaran ini menekankan pentingnya 
menjalin hubungan dengan Allah melalui dzikir atau wirid yang terstruktur dengan 
harapan mendapatkan keridhaan Allah. Tasawuf 'amali menitikberatkan pada praktik 
mujahadah, di mana individu berusaha menghilangkan sifat-sifat buruk, mengatasi 
hambatan-hambatan, dan sepenuhnya mengabdikan diri hanya kepada Allah. Lebih 
lanjut, tasawuf 'amali menekankan pada praktik amalan spiritual daripada teori. Hal ini 
berarti bahwa ajaran ini tidak hanya berfokus pada pemahaman teoritis, melainkan juga 
pada implementasi langsung dalam ibadah. Contohnya, memperbanyak dzikir, wirid, 
dan amalan-amalan spiritual lainnya (Kahfi & dkk, 2023). 

Tasawuf falsafi adalah cabang tasawuf yang menekankan pemahaman tentang 
Tuhan (ma'rifat) melalui pendekatan rasional (filsafat) menuju tingkat kesadaran yang 
lebih tinggi, bukan hanya sebatas pemahaman tentang Tuhan, tetapi juga mencapai 
tingkat kesatuan eksistensi yang lebih tinggi, yaitu wahdatul wujud (kesatuan 
eksistensi). Tasawuf falsafi dapat dianggap sebagai aliran tasawuf yang kaya dengan 
konsep-konsep filsafat. Pendekatan dalam tasawuf falsafi cenderung lebih teoritis, 
dengan penekanan pada aspek rasional dan pendekatan filosofis dalam konsep-
konsepnya (Kahfi & dkk, 2023). 

Tokoh-Tokoh Utama dan Karya-Karya Penting dalam Tasawuf Akhlaqi 

Tasawuf akhlaqi merupakan cabang tasawuf yang berfokus pada pembinaan 
akhlak mulia dan penyucian jiwa. Para tokoh tasawuf akhlaqi banyak memberikan 
kontribusi dalam pengembangan ilmu tasawuf dan meninggalkan karya-karya penting 
yang menjadi rujukan hingga saat ini. Berikut adalah beberapa tokoh utama dan karya-
karya penting dalam tasawuf akhlaqi: 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(7), 441-449            eISSN: 3024-8140 

444 
 

Rabiah Al-Adawiyah (717-806 M). Tokoh sufi wanita terkemuka yang terkenal 
dengan ajarannya tentang cinta ilahi (mahabbah). Karya-karyanya: Qutub al-Qulub 
(Kutub Hati), Adab al-Suluk (Tata Cara Tasawuf). 

Hasan Al-Basri (642-728 M). Tokoh sufi yang menekankan pentingnya ilmu dan 
amal dalam tasawuf. Karya-karyanya: Mu'jam al-Qudsi (Kamus Ilahi), Hilyat al-Auliya' 
(Perhiasan Para Wali). 

Rabi'ah Al-Baghdadi (767-826 M). Tokoh sufi yang terkenal dengan ajarannya 
tentang fana' (penyerahan diri) dan baqa' (kekekalan). Karya-karyanya: Irsyad an-Nufus 
(Bimbingan Jiwa), Qutul Qulub al-Arifin (Makanan Hati Para Sufi). 

Al-Ghazali (1058-1111 M). Tokoh sufi dan filsuf Islam yang terkenal dengan karyanya 
"Ihya' Ulum ad-Din" (Kebangkitan Ilmu-Ilmu Agama). Karya-karyanya: Ihya' Ulum ad-Din 
(Kebangkitan Ilmu-Ilmu Agama), Ta'alluq al-Ilham (Hubungan Ilham), Minhajul-Arifin 
(Jalan Para Sufi). 

Ibnu Athaillah as-Sakandari (1258-1309 M). Tokoh sufi yang terkenal dengan 
ajarannya tentang "Hikmah" (kebijaksanaan). Karya-karyanya: Hikmat al-Auliya' 
(Kebijaksanaan Para Wali), Lathaif al-Minan (Nuansa Rahmat), 'Utbi al-Hikam (Pintu 
Kebijaksanaan). 

Jalaluddin Rumi (1207-1273 M). Tokoh sufi dan penyair Persia yang terkenal dengan 
karyanya "Masnavî-ye Ma'navi" (Maulana Rumi's Spiritual Verses). Karya-karyanya: 
Masnavî-ye Ma'navi (Ayat Rohani Maulana Rumi), Diwan-e Shams-e Tabriz (Koleksi Syair 
Shams-e Tabriz), Fihi Ma Fihi (Apa yang ada di dalamnya). 

Hamzah Fansuri (1560-1607 M). Seorang tokoh sufi Indonesia yang terkenal 
dengan ajarannya tentang “Wihdatul Wujud” (Kesatuan Wujud). Karya-karyanya: 
Syarab al-Asq (Minuman Cinta), Al-Durr al-Manzur (Permata yang Terlihat), Tuhfat al-
Ikhsan (Karunia Kebaikan). 

Syekh Yusuf Makasar (1626-1699 M). Tokoh sufi dan pejuang kemerdekaan 
Indonesia yang terkenal dengan perlawanannya terhadap penjajah Belanda. Karya-
karyanya: Tarjuman al-Musykil (Penerjemah yang Sulit), Fatwa Syekh Yusuf, Asrar al-
Shari'ah (Rahasia Syariat). 

Tantangan Moral dalam Masyarakat Modern 

Materialisme 

Materialisme sebagai tantangan moral masyarakat modern mencerminkan 
pandangan hidup yang menempatkan kepentingan materi di atas segalanya. Dalam era 
globalisasi dan perkembangan teknologi yang pesat, masyarakat semakin terobsesi 
dengan kepemilikan benda-benda material, seperti rumah mewah, mobil canggih, dan 
perangkat elektronik terbaru. Keinginan untuk memiliki dan mengumpulkan harta 
benda ini seringkali mengesampingkan nilai-nilai spiritual dan moral, mengakibatkan 
perilaku konsumtif yang tidak terkendali. 

Materialisme juga mempengaruhi cara pandang individu terhadap kesuksesan dan 
kebahagiaan. Banyak orang yang menilai keberhasilan hidup seseorang dari jumlah 
kekayaan dan barang yang dimilikinya, bukan dari kualitas karakter atau kontribusinya 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(7), 441-449            eISSN: 3024-8140 

445 
 

kepada masyarakat. Akibatnya, ada kecenderungan untuk mengorbankan hubungan 
sosial, kesehatan mental, dan integritas pribadi demi mencapai status material yang 
tinggi (Husna, 2016). 

Fenomena materialisme ini tidak hanya berdampak pada individu, tetapi juga pada 
tatanan sosial secara keseluruhan. Masyarakat yang didominasi oleh materialisme 
cenderung mengalami peningkatan kesenjangan sosial, di mana yang kaya semakin kaya 
dan yang miskin semakin terpinggirkan. Persaingan untuk mendapatkan kekayaan 
materi seringkali menimbulkan konflik dan ketidakadilan, memperburuk kondisi moral 
masyarakat. 

Selain itu, materialisme juga berkontribusi terhadap degradasi lingkungan. 
Keinginan untuk terus-menerus mengkonsumsi barang-barang baru menghasilkan 
limbah dan polusi yang merusak alam. Pola hidup yang tidak berkelanjutan ini 
menunjukkan kurangnya tanggung jawab moral terhadap kelestarian lingkungan dan 
kesejahteraan generasi mendatang. 

Dalam konteks ini, nilai-nilai spiritual dan moral yang diajarkan oleh tasawuf 
akhlaqi dapat menjadi antidot yang efektif. Dengan menekankan pentingnya 
kesederhanaan, introspeksi diri, dan kepuasan batin yang berasal dari hubungan yang 
harmonis dengan Tuhan dan sesama, tasawuf akhlaqi menawarkan alternatif yang 
dapat mengatasi dampak negatif materialisme. Menerapkan nilai-nilai ini dalam 
kehidupan sehari-hari dapat membantu individu dan masyarakat menemukan 
keseimbangan antara kebutuhan material dan spiritual, serta membangun tatanan 
sosial yang lebih adil dan bermoral. 

Hedonisme 

 Hedonisme sebagai tantangan moral masyarakat modern menggambarkan 
pandangan hidup yang mengejar kesenangan dan kenikmatan sebagai tujuan utama. 
Dalam masyarakat yang semakin terhubung dan berorientasi pada kepuasan instan, 
hedonisme menjadi semakin dominan, mendorong individu untuk mencari kesenangan 
dalam berbagai bentuk, baik fisik, emosional, maupun sosial. 

Budaya hedonisme sangat terlihat dalam gaya hidup yang mengutamakan 
konsumsi berlebihan, pesta, dan hiburan tanpa batas. Orang-orang sering 
menghabiskan waktu dan sumber daya mereka untuk mengejar pengalaman yang 
menyenangkan, seperti liburan mewah, makan di restoran mahal, atau berpartisipasi 
dalam aktivitas yang memacu adrenalin. Media sosial turut memperkuat perilaku ini 
dengan menampilkan gaya hidup glamor dan menekankan pentingnya popularitas serta 
pengakuan dari orang lain. 

Hedonisme juga memiliki dampak signifikan pada kesehatan mental dan fisik. 
Kecenderungan untuk mencari kesenangan tanpa henti dapat menyebabkan perilaku 
adiktif, seperti penyalahgunaan alkohol, obat-obatan, dan makanan tidak sehat. Selain 
itu, mengejar kepuasan instan sering kali mengakibatkan stres, kecemasan, dan depresi 
ketika harapan tidak terpenuhi atau ketika perasaan euforia sementara berakhir. 

Secara moral, hedonisme mengikis nilai-nilai seperti tanggung jawab, 
pengorbanan, dan kerja keras. Orientasi pada kesenangan jangka pendek seringkali 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(7), 441-449            eISSN: 3024-8140 

446 
 

mengabaikan konsekuensi jangka panjang, baik untuk diri sendiri maupun orang lain. 
Misalnya, keputusan untuk mengutamakan kesenangan pribadi bisa merugikan 
hubungan dengan keluarga, teman, dan komunitas. Hedonisme juga cenderung 
mendorong sikap egois dan kurangnya empati, karena fokus utama adalah pada 
pemuasan diri sendiri. 

Dalam skala sosial, hedonisme dapat memicu masalah seperti konsumerisme 
berlebihan dan degradasi lingkungan. Keinginan untuk terus-menerus mengonsumsi 
barang dan layanan demi kesenangan pribadi menghasilkan pola konsumsi yang tidak 
berkelanjutan, memperburuk kondisi lingkungan dengan meningkatkan limbah dan 
polusi. Ini juga memperdalam ketidaksetaraan sosial, karena tidak semua orang memiliki 
akses yang sama terhadap sumber daya untuk mengejar gaya hidup hedonistik. 

Nilai-nilai yang diajarkan oleh tasawuf akhlaqi menawarkan penyeimbang yang 
penting terhadap hedonisme. Dengan menekankan pentingnya keseimbangan, 
kesederhanaan, dan pencarian makna yang lebih dalam daripada sekadar kesenangan 
fisik, tasawuf akhlaqi mengajarkan individu untuk menemukan kebahagiaan yang lebih 
berkelanjutan dan bermakna. Melalui praktik spiritual, introspeksi, dan pengembangan 
karakter yang baik, individu dapat belajar untuk mengutamakan nilai-nilai yang lebih 
luhur dan menghindari jebakan hedonisme yang merusak. 

Nilai-nilai Tasawuf Aklaqi dalam Mengatasi Tantangan Moral 

Keserdehanaan (Zuhud) sebagai Antidot Matearilisme 

Salah satu konsep spiritual Islam yang sering disalahpahami oleh banyak orang 
adalah zuhud, yang berasal dari kata "zuhud", yang berasal dari bahasa Arab dan berarti 
"menjauhi" atau "meninggalkan" sesuatu. Dalam ajaran Islam, zuhud sering diartikan 
sebagai sikap hidup yang berfokus pada akhirat dan menghindari kesenangan duniawi. 
Meskipun demikian, pemahaman ini sering diterjemahkan secara salah, menyebabkan 
berbagai kesalahpahaman tentang arti sebenarnya dari zuhud. 

Setelah manusia dapat mengalahkan nafsunya, mereka dapat menjadi zuhud. 
Zuhud, menurut Hamka, tidak berarti tidak peduli pada kehidupan. Selama bertahun-
tahun, kaum muslimin memahami zuhud dengan cara yang salah, yang membuat orang 
percaya bahwa agama menyebabkan semua kemunduran dan kemalasan karena 
mereka hanya memprioritaskan kehidupan akhirat. Zuhud menurut Hamka adalah 
bentuk iman. Zuhud berarti fokus hanya pada Allah dan tidak memperhatikan hal lain. 
Akibatnya, orang yang zuhud bukanlah orang yang tidak memiliki apa-apa; sebaliknya, 
mereka memiliki apa saja tetapi tidak dimiliki oleh apa-apa. Keterbatasan pengetahuan 
menyebabkan agama memiliki sifat su'udlan. Dianggap sebagai penyebab penyaki hati, 
agama membuat orang malas karena selalu mengajarkan mereka untuk menjauh dari 
dunia, mendorong pasrah sebagai manifestasi takdir, dan melarang mereka untuk 
melepaskan diri. 

Miskonsepsi Umum tentang Zuhud 

1. Zuhud sebagai Hidup dalam Kemiskinan dan Kekurangan: Salah satu interpretasi 
yang paling umum tentang istilah ini adalah bahwa itu berarti hidup dalam 
kemiskinan dan kekurangan. Banyak orang percaya bahwa seseorang harus hidup 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(7), 441-449            eISSN: 3024-8140 

447 
 

dalam kemiskinan dan meninggalkan semua harta bendanya. Namun, zuhud 
mengacu pada sikap hati seseorang terhadap materi,bukan keadaan material 
seseorang. Zuhud adalah kemampuan untuk mempertahankan kekayaan tanpa 
menggantungkannya pada sesuatu. Orang yang zuhud mungkin memiliki banyak 
harta, tetapi hatinya tidak tertarik pada harta itu dan lebih mengutamakan 
kehidupan akhirat daripada duniawi. Sebagai contoh, Abdurrahman bin Auf, salah 
satu sahabat Nabi yang paling kaya, tetap zuhud dan menginfakkan hartanya di 
jalan Allah karena kekayaannya tidak membuatnya lupa pada akhirat. 

2. Zuhud sebagai Meninggalkan Dunia Sepenuhnya: Salah satu interpretasi yang 
salah tentang istilah ini adalah bahwa itu berarti meninggalkan dunia sepenuhnya 
dan mengabaikan semua urusan duniawi. Beberapa orang mungkin percaya 
bahwa untuk menjadi zuhud, mereka harus menghindari masyarakat, 
mengabaikan pekerjaan mereka, dan hanya berkonsentrasi pada ibadah. 
Meskipun demikian, agama Islam mengajarkan untuk menjaga keseimbangan 
antara kehidupan dunia dan akhirat. Rasulullah SAW sendiri menunjukkan 
keseimbangan ini. Beliau tetap memiliki hubungan yang kuat dengan Allah sambil 
melakukan hal-hal duniawi seperti berdagang, berkeluarga, dan memimpin 
masyarakat. Zuhud tidak berarti meninggalkan dunia. Sebaliknya, itu berarti 
mengelola dunia dengan cara yang tidak mengabaikan akhirat. 

3. Zuhud sebagai Penolakan Total terhadap Kekayaan dan Harta: Ada beberapa 
orang yang berpikir bahwa zuhud berarti menolak semua harta dan kekayaan. 
Meskipun demikian, kekayaan dan harta benda bukanlah sesuatu yang merugikan 
dalam Islam jika digunakan dengan cara yang benar. Harta, amanah dari Allah, 
dapat digunakan untuk amal, membantu orang lain, dan membangun komunitas. 
Zuhud tidak berarti meninggalkan harta. Sebaliknya, dia tidak terikat pada harta 
dan tidak menjadikannya tujuan utama hidupnya. Orang zuhud tidak akan 
terpengaruh oleh banyaknya atau sedikitnya harta mereka, dan mereka akan 
menggunakan hartanya untuk kepentingan yang lebih besar. Misalnya, seseorang 
dapat menjalankan bisnis yang menguntungkan tetapi tetap zuhud dengan 
menyedekahkan sebagian besar keuntungan bisnisnya dan tidak membiarkan 
kekayaan menguasai hatinya. 

Persaudaraan (Ukhuwah) dan Cinta Kasih (Muhabbah) sebagai Jawaban Atas 
Individualisme 

Banyak penganut agama, termasuk penganut Sunda Wiwitan, menerjemahkan 
konsep kepatuhan dan ketundukan. Hidup yang rukun, saling menyayangi, saling 
menghargai, dan saling menghormati adalah refleksi mereka atas percaya pada adanya 
Sang Pencipta. Selanjutnya dalam tasawuf adalah kasih sayang dan cinta. Rabi'ah al- 
'Adawiyah adalah seorang sufi wanita yang hidup di masa akhir tasawuf. Dengan 
cintanya kepada Allah dan zuhud, dia memasukkan konsep cinta dan kasih sayang ke 
dalam ilmu tasawuf, yang dikenal sebagai konsep Mahabbah. Dalam bentuk masdarnya, 
kata "Mahabbah" memiliki tiga makna yang dapat dipahami. Ini adalah "melazimi dan 
tetap", "membenih" sesuatu yang memiliki biji, dan "keterbatasan sifat". Berdasarkan 
Ibn Zakariya (1991: 249).  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(7), 441-449            eISSN: 3024-8140 

448 
 

 Dalam konteks cinta, definisi pertama dapat dipahami bahwa melazimi akan 
menghasilkan keintiman, yang berarti bahwa cinta akan bangkit kembali. Jika Anda 
melihat tusukan biji pada tanaman, Anda akan mengetahui bahwa itu adalah benih 
hidup.oleh karena itu, mahabbah didefinisikan sebagai benih kehidupan manusia 
sebagai semangat yang mendorong seseorang untuk mencapai sesuatu yang dicintai. 
Konsep ketiga dapat dipahami dengan menganggap orang sebagai subjek cinta yang 
hanya memiliki kemampuan untuk mencapai sedikit, sehingga mereka benar-benar 
membutuhkan bantuan dari Pemilik Cinta, Allah SWT. Beberapa orang bahkan 
mengatakan bahwa istilah "mahabbah" berasal dari kata "al-habab", yang berarti " 
Menurut AlJauziyah (1995: 15).  

 Imam al-Gazali, seorang sufi terkenal, mengatakan bahwa mahabbah adalah 
kecenderungan hati terhadap sesuatu (AlGazali, 1991: 314). Pemahaman setiap orang 
tentang mahabbah ini pasti berbeda. Jika seseorang lebih suka kekayaan, yang lain lebih 
suka tuhan. Semua ini bergantung pada penghargaan dan pemahan agama. Menurut Al-
Gazali, kecenderungan yang dimaksud adalah hanya terhadap Sang Ilahi. Cinta kasih 
kepada Dzat Ilahi akan menghasilkan cinta kasih kepada makhluk, ciptaan Ilahi. Dalam 
ajaran Sunda Wiwitan, inilah yang menyebabkan sifat welas-asih, atau kasih-sayang, 
sebagai sifat manusia. Sifat ini berlaku untuk semua makhluk hidup, termasuk hewan 
dan tumbuhan. 

Nilai-nilai Peningkatan Kesadaran Spiritual (Ma'mah) dan Introspeksi Diri 
(Muhassabah) 

Kesadaran Spiritual (Ma’mah) : 

1. Kedekatan dengan Tuhan: Jika seseorang lebih menyadari keyakinan spiritual 
mereka, mereka akan lebih mampu merasakan kedekatan yang lebih besar dengan 
Tuhan, yang pada gilirannya meningkatkan hubungan spiritual mereka. 

2. Ketenangan Batin: Kesadaran spiritual yang tinggi seringkali menghasilkan rasa 
damai dan ketenangan batin. 

3. Kasih Sayang dan Empati: Jika seseorang memiliki kesadaran spiritual, mereka 
cenderung lebih peduli dan kasih sayang terhadap sesama. 

Introspeksi Diri (Muhassabah) : 

1. Kesadaran Diri: Melakukan introspeksi diri membantu Anda menjadi lebih sadar 
diri dan lebih memahami kekuatan dan kelemahan Anda. 

2. Pertumbuhan Pribadi: Introspeksi adalah cara terus-menerus untuk memperbaiki 
dan meningkatkan diri sendiri. 

3. Tanggung Jawab: Berintrospeksi diri mendorong seseorang untuk bertanggung 
jawab atas keputusan dan tindakan yang mereka ambil. 

Kesimpulan dan Saran 

Tasawuf atau sufisme dalam Islam, yang merupakan usaha spiritual untuk 
membangun hubungan personal dan langsung dengan Tuhan. Tasawuf memiliki sejarah 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(7), 441-449            eISSN: 3024-8140 

449 
 

panjang, dimulai sebagai ilmu moralitas Islam dengan fokus pada klasifikasi jiwa dan 
solusi atas penyakit rohani. Terdapat tiga cabang utama dalam tasawuf, yaitu tasawuf 
akhlaqi, tasawuf 'amali, dan tasawuf falsafi. Masing-masing cabang ini memiliki fokus 
dan pendekatan yang berbeda dalam menjalankan praktek tasawuf. 

Tasawuf akhlaqi menekankan peningkatan moralitas dan karakter dengan 
mengikuti nilai-nilai yang diajarkan dalam Al-Qur'an dan Al-Hadits, serta contoh dari 
Rasulullah SAW dan para sahabat. Tokoh-tokoh penting dalam tasawuf akhlaqi seperti 
Rabiah Al-Adawiyah dan Al-Ghazali telah meninggalkan kontribusi signifikan dalam 
literatur dan ajaran tasawuf. Selain itu, tantangan moral dalam masyarakat modern 
seperti materialisme dan hedonisme, serta bagaimana nilai-nilai tasawuf akhlaqi dapat 
menjadi antidot terhadap tantangan tersebut. 

Untuk memanfaatkan nilai-nilai tasawuf akhlaqi dalam kehidupan sehari-hari, 
masyarakat modern sebaiknya: 

1. Menerapkan Zuhud: Prioritaskan kehidupan spiritual di atas keinginan material 
dengan mempraktikkan kesederhanaan dan pengendalian diri dalam konsumsi 
dan gaya hidup. 

2. Mengembangkan Ukhuwah dan Mahabbah: Perkuat ikatan persaudaraan dan 
cinta kasih dalam komunitas untuk mengurangi individualisme dan meningkatkan 
solidaritas sosial. 

3. Praktikkan Muhassabah: Lakukan introspeksi diri secara rutin untuk memahami 
kekuatan dan kelemahan pribadi, serta bertanggung jawab atas tindakan yang 
diambil, guna mencapai pertumbuhan spiritual dan moral yang berkelanjutan. 

Daftar Pustaka  

Agama Sunda Wiwitan di Kampung Pasir Samarang Garut)." Syifa al-Qulub: Jurnal Studi 
Psikoterapi Sufistik 4.1 (2019): 59-67. 

Ahmad. (2015). Epistemologi Ilmu-Ilmu Tasawuf. Ilmu Ushuluddin. 
Dannur, Moh. "Tasawuf Dan Hedonisme Modern Aktualisasi Nilai-nilai  
Hamka. (1994). Tasawuf: Perkembangan dan Pemurniannya. Jakarta: Pustaka 

Panjimas. 
Husna, A. N. (2016). Psikologi Anti-Materialisme. Buletin Psikologi, 24(1), 12. 

https://doi.org/10.22146/bpsi.12676 
Kahfi, R., & dkk. (2023). Klasifikasi Tasawuf: Amali, Falsafi, Akhlaki. Pendidikan dan 

Konseling. 
Muthia, D., & dkk. (2021). Konsep Pemikiran Tasawuf Akhlaqi. Islam & Comtemporary 

Issues, 29. 
Nasution, H. (1995). Falsafat dan Mistisisme Dalam Islam. Jakarta: Bulan Bintang. 
Risdayah, Enok. "Tasawuf Nusantara (Studi Tentang Nilai-Nilai Mistis dalam 
Tasawuf Modern dan Tasawuf Transformatif dalam Pengembangan Pendidikan 

Karakter." Journal Islamic Studies 2.1 (2021): 1-19. 

https://doi.org/10.22146/bpsi.12676

