Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elSSN: 3024-8140
Volume 2, Issue 7, 2024 pp. 441-449 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Peran tasawuf akhlagi dalam mengatasi tantangan moral
masyarakat modern

Rafi Bastian Akmal'*, Azzahra Lulu Alifiyah?, Akhmad Bintang Ramadhani3, Faisol*

234 program Studi Manajemen, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: *rafibastian2305@gmail.com

Kata Kunci: ABSTRAK
tasawuf; tasawuf akhlaqi; Artikel ini membahas pentingnya kebatinan dalam memahami hakikat
tantangan moral; manusia dan kehidupan, dengan fokus pada tasawuf sebagai bentuk
masyarakat; modern mistisisme Islam yang menekankan pengembangan moralitas dan
penyucian jiwa. Tasawuf akhlagi, salah satu cabang utama tasawuf,
Keywords: mengajarkan peningkatan karakter yang baik untuk mencapai
sufism; akhlaqgi sufism; hubungan dekat dengan Tuhan. Dalam konteks sejarah, tasawuf awal
moral challenges; society; berfokus pada aspek psikologis dan moral manusia, dengan cita-cita
modern mewujudkan "insan kamil" atau manusia sempurna. Artikel ini juga

menyoroti tantangan moral modern seperti materialisme dan
hedonisme, serta bagaimana nilai-nilai tasawuf akhlaqi seperti kesederhanaan (zuhud), persaudaraan
(ukhuwah), cinta kasih (mahabbah), dan introspeksi diri (muhassabah) dapat menjadi antidot yang efektif.
Untuk menghadapi tantangan ini, disarankan agar masyarakat modern menerapkan nilai-nilai tersebut
dalam kehidupan sehari-hari, guna mencapai keseimbangan antara kebutuhan material dan spiritual.

ABSTRACT

This article discusses the importance of inner spirituality in understanding the essence of humanity and
life, focusing on Sufism as a form of Islamic mysticism that emphasizes moral development and the
purification of the soul. Akhlagi Sufism, one of the main branches of Sufism, teaches the improvement of
good character to achieve a close relationship with God. Historically, early Sufism focused on the
psychological and moral aspects of humans, with the ideal of realizing the "insan kamil" or perfect human.
This article also highlights modern moral challenges such as materialism and hedonism, and how the
values of Akhlagi Sufism, such as simplicity (zuhud), brotherhood (ukhuwah), love (mahabbah), and self-
reflection (muhassabah), can be effective antidotes. To address these challenges, it is recommended that
modern society apply these values in daily life to achieve a balance between material and spiritual needs.

Pendahuluan

Sejak awal peradaban, manusia selalu dilanda rasa ingin tahu tentang hakikat
dirinya. Di balik segala tindakan dan usaha, tersembunyi sebuah kekuatan misterius
bernama kebatinan. Di sanalah pertimbangan tentang moralitas, estetika, dan makna
hidup bersemayam.

Para pemikir ulung dari berbagai era telah menghabiskan waktu mereka untuk
menyingkap rahasia kebatinan. Pertanyaan tentang "Apa itu kebatinan?" terus
bergema, mengantarkan mereka pada petualangan intelektual yang tak berujung.

Diri manusia bagaikan sebuah lautan luas, penuh dengan misteri dan pertanyaan.
Dalam pencarian jati diri, muncullah berbagai persoalan filosofis yang kompleks. Dan di

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-INC-SA license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik 1brabim Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:rafibastian2305@gmail.com

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(7), 441-449 elSSN: 3024-8140

balik semua itu, terbentang pertanyaan fundamental: "Apa hakikat keberadaan?"
(Hamka, 1994).

Tasawuf, atau yang dikenal dengan sufisme dalam bahasa Inggris, merupakan
salah satu aliran mistisisme dalam Islam. Layaknya mistisisme di berbagai agama lain,
tasawuf memiliki tujuan mulia: membangun hubungan langsung dan personal dengan
Tuhan. Bagi para pengikutnya, tasawuf bukan sekadar keyakinan, melainkan sebuah
ilmu pengetahuan yang menuntun mereka menuju kedekatan dengan Sang Pencipta
(Nasution, 1995).

Pembahasan

Hingga abad keempat Hijriah, tasawuf pada dasarnya merupakan ilmu tentang
moralitas Islam. Pada masa ini, terdapat penekanan yang kuat terhadap tasawuf dalam
hubungannya dengan manusia. Para sufi mendalami klasifikasi jiwa, kelemahan,
penyakit-penyakitnya dan mencari solusi atau pengobatannya. Hal ini menunjukkan
bahwa tasawuf di masa awal memiliki ciri-ciri psikologis dan moral yang kuat.

Para sufi pada zaman ini memandang manusia sebagai makhluk inferior yang
berdimensi jasmani dan rohani. Menurut mereka, kepribadian mereka bukan hanya
ditentukan oleh kualitas fisik, tetapi lebih dipengaruhi oleh kualitas rohani dan spiritual
yang hidup dan dinamis. Manusia yang sempurna, bagi para sufi, adalah mereka yang
telah ditiupkan ruh oleh Tuhan ke dalam jasadnya. Tanpa ruh, manusia belumlah
manusia seutuhnya. Oleh karena itu, cita-cita utamatasawuf di periode ini adalah
mewujudkan manusia ideal atau “insan kamil” dengan menjadikan sifat-sifat mulia Allah
(Asma Al-Husna) sebagai pedoman moralnya (Muthia & dkk, 2021).

Pengertian dan Konsep Dasar Tasawuf Akhlaqi
Definisi Tasawuf Akhlaqi

Akhlak dan tasawuf merupakan dua disiplin ilmu Islam yang lahir dari penggalian
dan pengembangan konsep dasar keislaman, Al-Qur’an dan Al-Hadits, serta diperkaya
dengan nilai-nilai yang terpancar dari perilaku Rasulullah SAW dan para sahabatnya.
Sama halnya dengan ilmu-ilmu keislaman lainnya seperti figh, tauhid, dan tajwid, ilmu
akhlak tasawuf muncul seiring perkembangan keilmuan Islam. Pada masa awal Islam di
Mekah dan Madinah, ilmu-ilmu keislaman tersebut belum teridentifikasi secara formal,
termasuk akhlak dan tasawuf. Perkembangannya terjadi secara bertahap, seiring
dengan kebutuhan umat Islam untuk memahami dan mengamalkan ajaran Islam secara
lebih mendalam (Muthia & dkk, 2021).

Dalam Bahasa Arab, kata “Khuluqun” berarti budi pekerti, sedangkan bentuk
jamaknya adalah ‘“Akhlakun”. Dalam Bahasa Indonesia artinya sifat atau watak.
Berdasarkan makna leksikal kata-kata tersebut, dapat dipahami bahwa hasil konkrit dari
setiap kegiatan sangat ditentukan oleh watak, sifat, dan watak orang yang
melakukannya. Tasawuf akhlaki artinya menyucikan tingkah laku seseorang atau
menyucikan tingkah laku sesamanya. Jika konteksnya adalah manusia, maka perilaku
manusialah yang menjadi sasarannya. Tasawuf akhlagi dapat dipandang sebagai

442



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(7), 441-449 elSSN: 3024-8140

kerangka dasar untuk menjaga akhlak manusia, atau dalam istilah sosial adalah akhlak
masyarakat (Muthia & dkk, 2021).

Tasawuf akhlagi adalah suatu aliran tasawuf yang berfokus pada peningkatan
moralitas, pencarian kebenaran, dan Upaya untuk mencapai pemahaman yang
mendalam tentang Allah SWT, dengan menggunakan pendekatan khusus yang telah
dirumuskan. Tasawuf akhlaqi juga dikenal sebagai aliran sunni. Aliran tasawuf ini
beretujuan untuk mengembangkan karakter yang baik pada seorang sufi dan pada saat
yang sama menghindari perilaku yang tercela (Muthia & dkk, 2021).

Manusia memiliki kemampuan untuk menunjukkan sisi baik (akhlak mulia) dan
kemampuan untuk menunjukkan sisi buruk (akhlak tercela). Potensi kebaikan terletak
pada akal (al-“aqgl) dan hati (al-galb), sedangkan potensi untuk menunjukkan sisi buruk
terletak pada nafsu (an-nafs) yang didorong oleh syaitan (Kahfi & dkk, 2023).

Perbedaan antara Tasawuf Akhlaqi dengan Tasawuf Falsafi dan Tasawuf Amali

Tasawuf akhlaki adalah membangun hubungan yang erat dengan Tuhan sehingga
seseorang dapat merasakan kehadiran-Nya. Keberadaan dalam kehadiran Tuhan ini
dianggap sebagai kenikmatan dan kebahagiaan sejati. Untuk mencapai kehadiran Allah,
diperlukan kesucian jiwa, yang hanya bisa dicapai melalui pendidikan dan latihan mental
yang intensif dan berkelanjutan (Ahmad, 2015).

Tasawuf 'amali dapat dijelaskan sebagai ajaran tasawuf yang fokus pada perilaku
yang baik dalam konteks ibadah kepada Allah. Ajaran ini menekankan pentingnya
menijalin hubungan dengan Allah melalui dzikir atau wirid yang terstruktur dengan
harapan mendapatkan keridhaan Allah. Tasawuf 'amali menitikberatkan pada praktik
mujahadah, di mana individu berusaha menghilangkan sifat-sifat buruk, mengatasi
hambatan-hambatan, dan sepenuhnya mengabdikan diri hanya kepada Allah. Lebih
lanjut, tasawuf 'amali menekankan pada praktik amalan spiritual daripada teori. Hal ini
berarti bahwa ajaran ini tidak hanya berfokus pada pemahaman teoritis, melainkan juga
pada implementasi langsung dalam ibadah. Contohnya, memperbanyak dzikir, wirid,
dan amalan-amalan spiritual lainnya (Kahfi & dkk, 2023).

Tasawuf falsafi adalah cabang tasawuf yang menekankan pemahaman tentang
Tuhan (ma'rifat) melalui pendekatan rasional (filsafat) menuju tingkat kesadaran yang
lebih tinggi, bukan hanya sebatas pemahaman tentang Tuhan, tetapi juga mencapai
tingkat kesatuan eksistensi yang lebih tinggi, yaitu wahdatul wujud (kesatuan
eksistensi). Tasawuf falsafi dapat dianggap sebagai aliran tasawuf yang kaya dengan
konsep-konsep filsafat. Pendekatan dalam tasawuf falsafi cenderung lebih teoritis,
dengan penekanan pada aspek rasional dan pendekatan filosofis dalam konsep-
konsepnya (Kahfi & dkk, 2023).

Tokoh-Tokoh Utama dan Karya-Karya Penting dalam Tasawuf Akhlaqi

Tasawuf akhlagi merupakan cabang tasawuf yang berfokus pada pembinaan
akhlak mulia dan penyucian jiwa. Para tokoh tasawuf akhlagi banyak memberikan
kontribusi dalam pengembangan ilmu tasawuf dan meninggalkan karya-karya penting
yang menjadi rujukan hingga saat ini. Berikut adalah beberapa tokoh utama dan karya-
karya penting dalam tasawuf akhlaqi:

443



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(7), 441-449 elSSN: 3024-8140

Rabiah Al-Adawiyah (717-806 M). Tokoh sufi wanita terkemuka yang terkenal
dengan ajarannya tentang cinta ilahi (mahabbah). Karya-karyanya: Qutub al-Qulub
(Kutub Hati), Adab al-Suluk (Tata Cara Tasawuf).

Hasan Al-Basri (642-728 M). Tokoh sufi yang menekankan pentingnya ilmu dan
amal dalam tasawuf. Karya-karyanya: Mu'jam al-Qudsi (Kamus Ilahi), Hilyat al-Auliya’
(Perhiasan Para Wali).

Rabi'ah Al-Baghdadi (767-826 M). Tokoh sufi yang terkenal dengan ajarannya
tentang fana' (penyerahan diri) dan baqga' (kekekalan). Karya-karyanya: Irsyad an-Nufus
(Bimbingan Jiwa), Qutul Qulub al-Arifin (Makanan Hati Para Sufi).

Al-Ghazali (1058-1111 M). Tokoh sufi dan filsuf Islam yang terkenal dengan karyanya
"lhya' Ulum ad-Din" (Kebangkitan [Imu-llmu Agama). Karya-karyanya: lhya' Ulum ad-Din
(Kebangkitan llmu-llmu Agama), Ta'allug al-llham (Hubungan Ilham), Minhajul-Arifin
(Jalan Para Sufi).

Ibnu Athaillah as-Sakandari (1258-1309 M). Tokoh sufi yang terkenal dengan
ajarannya tentang "Hikmah" (kebijaksanaan). Karya-karyanya: Hikmat al-Auliya’
(Kebijaksanaan Para Wali), Lathaif al-Minan (Nuansa Rahmat), 'Utbi al-Hikam (Pintu
Kebijaksanaan).

Jalaluddin Rumi (1207-1273 M). Tokoh sufi dan penyair Persia yang terkenal dengan
karyanya "Masnavi-ye Ma'navi" (Maulana Rumi's Spiritual Verses). Karya-karyanya:
Masnavi-ye Ma'navi (Ayat Rohani Maulana Rumi), Diwan-e Shams-e Tabriz (Koleksi Syair
Shams-e Tabriz), Fihi Ma Fihi (Apa yang ada di dalamnya).

Hamzah Fansuri (1560-1607 M). Seorang tokoh sufi Indonesia yang terkenal
dengan ajarannya tentang “Wihdatul Wujud” (Kesatuan Wujud). Karya-karyanya:
Syarab al-Asq (Minuman Cinta), Al-Durr al-Manzur (Permata yang Terlihat), Tuhfat al-
Ikhsan (Karunia Kebaikan).

Syekh Yusuf Makasar (1626-1699 M). Tokoh sufi dan pejuang kemerdekaan
Indonesia yang terkenal dengan perlawanannya terhadap penjajah Belanda. Karya-
karyanya: Tarjuman al-Musykil (Penerjemah yang Sulit), Fatwa Syekh Yusuf, Asrar al-
Shari'ah (Rahasia Syariat).

Tantangan Moral dalam Masyarakat Modern
Materialisme

Materialisme sebagai tantangan moral masyarakat modern mencerminkan
pandangan hidup yang menempatkan kepentingan materi di atas segalanya. Dalam era
globalisasi dan perkembangan teknologi yang pesat, masyarakat semakin terobsesi
dengan kepemilikan benda-benda material, seperti rumah mewah, mobil canggih, dan
perangkat elektronik terbaru. Keinginan untuk memiliki dan mengumpulkan harta
benda ini seringkali mengesampingkan nilai-nilai spiritual dan moral, mengakibatkan
perilaku konsumtif yang tidak terkendali.

Materialisme juga mempengaruhi cara pandang individu terhadap kesuksesan dan
kebahagiaan. Banyak orang yang menilai keberhasilan hidup seseorang dari jumlah
kekayaan dan barang yang dimilikinya, bukan dari kualitas karakter atau kontribusinya

444



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(7), 441-449 elSSN: 3024-8140

kepada masyarakat. Akibatnya, ada kecenderungan untuk mengorbankan hubungan
sosial, kesehatan mental, dan integritas pribadi demi mencapai status material yang
tinggi (Husna, 2016).

Fenomena materialisme ini tidak hanya berdampak pada individu, tetapi juga pada
tatanan sosial secara keseluruhan. Masyarakat yang didominasi oleh materialisme
cenderung mengalami peningkatan kesenjangan sosial, di mana yang kaya semakin kaya
dan yang miskin semakin terpinggirkan. Persaingan untuk mendapatkan kekayaan
materi seringkali menimbulkan konflik dan ketidakadilan, memperburuk kondisi moral
masyarakat.

Selain itu, materialisme juga berkontribusi terhadap degradasi lingkungan.
Keinginan untuk terus-menerus mengkonsumsi barang-barang baru menghasilkan
limbah dan polusi yang merusak alam. Pola hidup yang tidak berkelanjutan ini
menunjukkan kurangnya tanggung jawab moral terhadap kelestarian lingkungan dan
kesejahteraan generasi mendatang.

Dalam konteks ini, nilai-nilai spiritual dan moral yang diajarkan oleh tasawuf
akhlagi dapat menjadi antidot yang efektif. Dengan menekankan pentingnya
kesederhanaan, introspeksi diri, dan kepuasan batin yang berasal dari hubungan yang
harmonis dengan Tuhan dan sesama, tasawuf akhlagi menawarkan alternatif yang
dapat mengatasi dampak negatif materialisme. Menerapkan nilai-nilai ini dalam
kehidupan sehari-hari dapat membantu individu dan masyarakat menemukan
keseimbangan antara kebutuhan material dan spiritual, serta membangun tatanan
sosial yang lebih adil dan bermoral.

Hedonisme

Hedonisme sebagai tantangan moral masyarakat modern menggambarkan
pandangan hidup yang mengejar kesenangan dan kenikmatan sebagai tujuan utama.
Dalam masyarakat yang semakin terhubung dan berorientasi pada kepuasan instan,
hedonisme menjadi semakin dominan, mendorong individu untuk mencari kesenangan
dalam berbagai bentuk, baik fisik, emosional, maupun sosial.

Budaya hedonisme sangat terlihat dalam gaya hidup yang mengutamakan
konsumsi berlebihan, pesta, dan hiburan tanpa batas. Orang-orang sering
menghabiskan waktu dan sumber daya mereka untuk mengejar pengalaman yang
menyenangkan, seperti liburan mewah, makan di restoran mahal, atau berpartisipasi
dalam aktivitas yang memacu adrenalin. Media sosial turut memperkuat perilaku ini
dengan menampilkan gaya hidup glamor dan menekankan pentingnya popularitas serta
pengakuan dari orang lain.

Hedonisme juga memiliki dampak signifikan pada kesehatan mental dan fisik.
Kecenderungan untuk mencari kesenangan tanpa henti dapat menyebabkan perilaku
adiktif, seperti penyalahgunaan alkohol, obat-obatan, dan makanan tidak sehat. Selain
itu, mengejar kepuasan instan sering kali mengakibatkan stres, kecemasan, dan depresi
ketika harapan tidak terpenuhi atau ketika perasaan euforia sementara berakhir.

Secara moral, hedonisme mengikis nilai-nilai seperti tanggung jawab,
pengorbanan, dan kerja keras. Orientasi pada kesenangan jangka pendek seringkali

445



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(7), 441-449 elSSN: 3024-8140

mengabaikan konsekuensi jangka panjang, baik untuk diri sendiri maupun orang lain.
Misalnya, keputusan untuk mengutamakan kesenangan pribadi bisa merugikan
hubungan dengan keluarga, teman, dan komunitas. Hedonisme juga cenderung
mendorong sikap egois dan kurangnya empati, karena fokus utama adalah pada
pemuasan diri sendiri.

Dalam skala sosial, hedonisme dapat memicu masalah seperti konsumerisme
berlebihan dan degradasi lingkungan. Keinginan untuk terus-menerus mengonsumsi
barang dan layanan demi kesenangan pribadi menghasilkan pola konsumsi yang tidak
berkelanjutan, memperburuk kondisi lingkungan dengan meningkatkan limbah dan
polusi. Inijuga memperdalam ketidaksetaraan sosial, karena tidak semua orang memiliki
akses yang sama terhadap sumber daya untuk mengejar gaya hidup hedonistik.

Nilai-nilai yang diajarkan oleh tasawuf akhlagi menawarkan penyeimbang yang
penting terhadap hedonisme. Dengan menekankan pentingnya keseimbangan,
kesederhanaan, dan pencarian makna yang lebih dalam daripada sekadar kesenangan
fisik, tasawuf akhlagi mengajarkan individu untuk menemukan kebahagiaan yang lebih
berkelanjutan dan bermakna. Melalui praktik spiritual, introspeksi, dan pengembangan
karakter yang baik, individu dapat belajar untuk mengutamakan nilai-nilai yang lebih
luhur dan menghindari jebakan hedonisme yang merusak.

Nilai-nilai Tasawuf Aklaqi dalam Mengatasi Tantangan Moral
Keserdehanaan (Zuhud) sebagai Antidot Matearilisme

Salah satu konsep spiritual Islam yang sering disalahpahami oleh banyak orang
adalah zuhud, yang berasal dari kata ""zuhud", yang berasal dari bahasa Arab dan berarti
"menjauhi" atau "meninggalkan" sesuatu. Dalam ajaran Islam, zuhud sering diartikan
sebagai sikap hidup yang berfokus pada akhirat dan menghindari kesenangan duniawi.
Meskipun demikian, pemahaman ini sering diterjemahkan secara salah, menyebabkan
berbagai kesalahpahaman tentang arti sebenarnya dari zuhud.

Setelah manusia dapat mengalahkan nafsunya, mereka dapat menjadi zuhud.
Zuhud, menurut Hamka, tidak berarti tidak peduli pada kehidupan. Selama bertahun-
tahun, kaum muslimin memahami zuhud dengan cara yang salah, yang membuat orang
percaya bahwa agama menyebabkan semua kemunduran dan kemalasan karena
mereka hanya memprioritaskan kehidupan akhirat. Zuhud menurut Hamka adalah
bentuk iman. Zuhud berarti fokus hanya pada Allah dan tidak memperhatikan hal lain.
Akibatnya, orang yang zuhud bukanlah orang yang tidak memiliki apa-apa; sebaliknya,
mereka memiliki apa saja tetapi tidak dimiliki oleh apa-apa. Keterbatasan pengetahuan
menyebabkan agama memiliki sifat su'udlan. Dianggap sebagai penyebab penyaki hati,
agama membuat orang malas karena selalu mengajarkan mereka untuk menjauh dari
dunia, mendorong pasrah sebagai manifestasi takdir, dan melarang mereka untuk
melepaskan diri.

Miskonsepsi Umum tentang Zuhud

1. Zuhud sebagai Hidup dalam Kemiskinan dan Kekurangan: Salah satu interpretasi
yang paling umum tentang istilah ini adalah bahwa itu berarti hidup dalam
kemiskinan dan kekurangan. Banyak orang percaya bahwa seseorang harus hidup

446



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(7), 441-449 elSSN: 3024-8140

dalam kemiskinan dan meninggalkan semua harta bendanya. Namun, zuhud
mengacu pada sikap hati seseorang terhadap materi,bukan keadaan material
seseorang. Zuhud adalah kemampuan untuk mempertahankan kekayaan tanpa
menggantungkannya pada sesuatu. Orang yang zuhud mungkin memiliki banyak
harta, tetapi hatinya tidak tertarik pada harta itu dan lebih mengutamakan
kehidupan akhirat daripada duniawi. Sebagai contoh, Abdurrahman bin Auf, salah
satu sahabat Nabi yang paling kaya, tetap zuhud dan menginfakkan hartanya di
jalan Allah karena kekayaannya tidak membuatnya lupa pada akhirat.

2.  Zuhud sebagai Meninggalkan Dunia Sepenuhnya: Salah satu interpretasi yang
salah tentang istilah ini adalah bahwa itu berarti meninggalkan dunia sepenuhnya
dan mengabaikan semua urusan duniawi. Beberapa orang mungkin percaya
bahwa untuk menjadi zuhud, mereka harus menghindari masyarakat,
mengabaikan pekerjaan mereka, dan hanya berkonsentrasi pada ibadah.
Meskipun demikian, agama Islam mengajarkan untuk menjaga keseimbangan
antara kehidupan dunia dan akhirat. Rasulullah SAW sendiri menunjukkan
keseimbangan ini. Beliau tetap memiliki hubungan yang kuat dengan Allah sambil
melakukan hal-hal duniawi seperti berdagang, berkeluarga, dan memimpin
masyarakat. Zuhud tidak berarti meninggalkan dunia. Sebaliknya, itu berarti
mengelola dunia dengan cara yang tidak mengabaikan akhirat.

3.  Zuhud sebagai Penolakan Total terhadap Kekayaan dan Harta: Ada beberapa
orang yang berpikir bahwa zuhud berarti menolak semua harta dan kekayaan.
Meskipun demikian, kekayaan dan harta benda bukanlah sesuatu yang merugikan
dalam Islam jika digunakan dengan cara yang benar. Harta, amanah dari Allah,
dapat digunakan untuk amal, membantu orang lain, dan membangun komunitas.
Zuhud tidak berarti meninggalkan harta. Sebaliknya, dia tidak terikat pada harta
dan tidak menjadikannya tujuan utama hidupnya. Orang zuhud tidak akan
terpengaruh oleh banyaknya atau sedikitnya harta mereka, dan mereka akan
menggunakan hartanya untuk kepentingan yang lebih besar. Misalnya, seseorang
dapat menjalankan bisnis yang menguntungkan tetapi tetap zuhud dengan
menyedekahkan sebagian besar keuntungan bisnisnya dan tidak membiarkan
kekayaan menguasai hatinya.

Persaudaraan (Ukhuwah) dan Cinta Kasih (Muhabbah) sebagai Jawaban Atas
Individualisme

Banyak penganut agama, termasuk penganut Sunda Wiwitan, menerjemahkan
konsep kepatuhan dan ketundukan. Hidup yang rukun, saling menyayangi, saling
menghargai, dan saling menghormati adalah refleksi mereka atas percaya pada adanya
Sang Pencipta. Selanjutnya dalam tasawuf adalah kasih sayang dan cinta. Rabi'ah al-
'Adawiyah adalah seorang sufi wanita yang hidup di masa akhir tasawuf. Dengan
cintanya kepada Allah dan zuhud, dia memasukkan konsep cinta dan kasih sayang ke
dalam ilmu tasawuf, yang dikenal sebagai konsep Mahabbah. Dalam bentuk masdarnya,
kata "Mahabbah" memiliki tiga makna yang dapat dipahami. Ini adalah "melazimi dan
tetap", "membenih" sesuatu yang memiliki biji, dan "keterbatasan sifat". Berdasarkan
Ibn Zakariya (1991: 249).

447



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(7), 441-449 elSSN: 3024-8140

Dalam konteks cinta, definisi pertama dapat dipahami bahwa melazimi akan
menghasilkan keintiman, yang berarti bahwa cinta akan bangkit kembali. Jika Anda
melihat tusukan biji pada tanaman, Anda akan mengetahui bahwa itu adalah benih
hidup.oleh karena itu, mahabbah didefinisikan sebagai benih kehidupan manusia
sebagai semangat yang mendorong seseorang untuk mencapai sesuatu yang dicintai.
Konsep ketiga dapat dipahami dengan menganggap orang sebagai subjek cinta yang
hanya memiliki kemampuan untuk mencapai sedikit, sehingga mereka benar-benar
membutuhkan bantuan dari Pemilik Cinta, Allah SWT. Beberapa orang bahkan
mengatakan bahwa istilah "mahabbah" berasal dari kata "al-habab", yang berarti "
Menurut AlJauziyah (1995: 15).

Imam al-Gazali, seorang sufi terkenal, mengatakan bahwa mahabbah adalah
kecenderungan hati terhadap sesuatu (AlGazali, 1991: 314). Pemahaman setiap orang
tentang mahabbah ini pasti berbeda. Jika seseorang lebih suka kekayaan, yang lain lebih
suka tuhan. Semua ini bergantung pada penghargaan dan pemahan agama. Menurut Al-
Gazali, kecenderungan yang dimaksud adalah hanya terhadap Sang llahi. Cinta kasih
kepada Dzat Ilahi akan menghasilkan cinta kasih kepada makhluk, ciptaan Ilahi. Dalam
ajaran Sunda Wiwitan, inilah yang menyebabkan sifat welas-asih, atau kasih-sayang,
sebagai sifat manusia. Sifat ini berlaku untuk semua makhluk hidup, termasuk hewan
dan tumbuhan.

Nilai-nilai Peningkatan Kesadaran Spiritual (Ma'mah) dan Introspeksi Diri
(Muhassabah)

Kesadaran Spiritual (Ma’mah) :

1. Kedekatan dengan Tuhan: Jika seseorang lebih menyadari keyakinan spiritual
mereka, mereka akan lebih mampu merasakan kedekatan yang lebih besar dengan
Tuhan, yang pada gilirannya meningkatkan hubungan spiritual mereka.

2.  Ketenangan Batin: Kesadaran spiritual yang tinggi seringkali menghasilkan rasa
damai dan ketenangan batin.

3.  Kasih Sayang dan Empati: Jika seseorang memiliki kesadaran spiritual, mereka
cenderung lebih peduli dan kasih sayang terhadap sesama.

Introspeksi Diri (Muhassabah) :

1. Kesadaran Diri: Melakukan introspeksi diri membantu Anda menjadi lebih sadar
diri dan lebih memahami kekuatan dan kelemahan Anda.

2. Pertumbuhan Pribadi: Introspeksi adalah cara terus-menerus untuk memperbaiki
dan meningkatkan diri sendiri.

3. Tanggung Jawab: Berintrospeksi diri mendorong seseorang untuk bertanggung
jawab atas keputusan dan tindakan yang mereka ambil.

Kesimpulan dan Saran

Tasawuf atau sufisme dalam Islam, yang merupakan usaha spiritual untuk
membangun hubungan personal dan langsung dengan Tuhan. Tasawuf memiliki sejarah

448



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(7), 441-449 elSSN: 3024-8140

panjang, dimulai sebagai ilmu moralitas Islam dengan fokus pada klasifikasi jiwa dan
solusi atas penyakit rohani. Terdapat tiga cabang utama dalam tasawuf, yaitu tasawuf
akhlagi, tasawuf 'amali, dan tasawuf falsafi. Masing-masing cabang ini memiliki fokus
dan pendekatan yang berbeda dalam menjalankan praktek tasawuf.

Tasawuf akhlagi menekankan peningkatan moralitas dan karakter dengan
mengikuti nilai-nilai yang diajarkan dalam Al-Qur'an dan Al-Hadits, serta contoh dari
Rasulullah SAW dan para sahabat. Tokoh-tokoh penting dalam tasawuf akhlaqgi seperti
Rabiah Al-Adawiyah dan Al-Ghazali telah meninggalkan kontribusi signifikan dalam
literatur dan ajaran tasawuf. Selain itu, tantangan moral dalam masyarakat modern
seperti materialisme dan hedonisme, serta bagaimana nilai-nilai tasawuf akhlagi dapat
menjadi antidot terhadap tantangan tersebut.

Untuk memanfaatkan nilai-nilai tasawuf akhlagi dalam kehidupan sehari-hari,
masyarakat modern sebaiknya:

1. Menerapkan Zuhud: Prioritaskan kehidupan spiritual di atas keinginan material
dengan mempraktikkan kesederhanaan dan pengendalian diri dalam konsumsi
dan gaya hidup.

2.  Mengembangkan Ukhuwah dan Mahabbah: Perkuat ikatan persaudaraan dan
cinta kasih dalam komunitas untuk mengurangi individualisme dan meningkatkan
solidaritas sosial.

3. Praktikkan Muhassabah: Lakukan introspeksi diri secara rutin untuk memahami
kekuatan dan kelemahan pribadi, serta bertanggung jawab atas tindakan yang
diambil, guna mencapai pertumbuhan spiritual dan moral yang berkelanjutan.

Daftar Pustaka

Agama Sunda Wiwitan di Kampung Pasir Samarang Garut)." Syifa al-Qulub: Jurnal Studi
Psikoterapi Sufistik 4.1 (2019): 59-67.

Ahmad. (2015). Epistemologi llmu-llmu Tasawuf. Ilmu Ushuluddin.

Dannur, Moh. "Tasawuf Dan Hedonisme Modern Aktualisasi Nilai-nilai

Hamka. (1994). Tasawuf: Perkembangan dan Pemurniannya. Jakarta: Pustaka
Panjimas.

Husna, A. N. (2016). Psikologi Anti-Materialisme. Buletin Psikologi, 24(1), 12.
https://doi.org[10.22146/bpsi.12676

Kahfi, R., & dkk. (2023). Klasifikasi Tasawuf: Amali, Falsafi, Akhlaki. Pendidikan dan
Konseling.

Muthia, D., & dkk. (2021). Konsep Pemikiran Tasawuf Akhlaqi. Islam & Comtemporary
Issues, 29.

Nasution, H. (1995). Falsafat dan Mistisisme Dalam Islam. Jakarta: Bulan Bintang.

Risdayah, Enok. "Tasawuf Nusantara (Studi Tentang Nilai-Nilai Mistis dalam

Tasawuf Modern dan Tasawuf Transformatif dalam Pengembangan Pendidikan
Karakter." Journal Islamic Studies 2.1 (2021): 1-19.

449


https://doi.org/10.22146/bpsi.12676

