Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elISSN: 3024-8140
Volume 1, Issue 4, 2023 pp. 52-62 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Prinsip-prinsip ekonomi perspektif Islam: Tinjauan
magashid syari’ah dan implementasinya

Naflah Rifqi', Siska Eni Listia?, M. Sa’dullah Akbar3

123 Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Ibrahim Malang
e-mail: 200101110138@student.uin-malang.ac.id

Kata Kunci: ABSTRAK

Prinsip Ekonomi, Ekonomi

e, Tzl Eamman ke Per hari ini, geliat ekonomi kapitalis yang telah mengglobal banyak

menimbulkan ketimpangan kesejahteraan ekonomi. Segelintir kalangan
yang menguasdi piramida perekonomian kian mengerdilkan usaha di
bawahnya karena mereka berasaskan Free Fight Liberalism ‘sistem
persaingan bebas’. Hal ini menjadi kajian menarik bagi para ekonom
muslim, mengingat sejak 14 abad yang lalu Nabi Muhammad SAW
sebagai pembawa risalah agama Islam telah menawarkan tataran
ekonomi bernafas ilahiyat yang berorientasi pada kebahagiaan dunia dan akhirat. Prinsip-prinsipnya
merupakan metamorfosa nilai-nilai figh muamalah, memuat maqashid syari’ah untuk menjaga akal, harta,
jiwa, keturunan dan agama. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dan teknik library research untuk
memperoleh data. Setelah dianalisis, penulis menemukan adanya derivasi pendapat atas prinsip ekonomi
Islam yang dikemukakan oleh para ekonom kontemporer. Contohnya Sjaechul Hadi Poemomo menyatakan
bahwa prinsip ekonomi islam meliputi : keadilan, al-ihsan, al-mas'uliyah, al-kifayah, keseimbangan/prinsip
wasathiyah (al-tidal, moderat, keseimbangan, kejujuran dan kebenaran, manfaat dan tidak ada paksaan.
sedang Umar Chapra mengemukaakan bahwa prinsip ekonomi islam menjunjung prinsip tauhid (keesaan
tuhan), prinsip perwakilan (khilafah), prinsip keadilan (adalah), prinsip tazkiyah dan prinsip al-falah. Namun
pada dasarnya, secara garis besar ekonomi Islam memiliki Alqur’an dan sunnah sebagai sumber
pengaplikasianya, dimana selalu menjunjung asas keselarasan, keseimbangan dan bukan persaingan
sehingga tercipta ekonomi yang seadil-adilnya. Penelitian ini juga dilengkapi dengan contoh implementasi
prinsip ekonomi Islam yang disampaikan oleh Nizam Al-Mulk dan Ibnu Hazm.

Keywords:

Economic Principles,
Islamic Economics, Islamic
Economic Leader

ABSTRACT

As of today, the globalized capitalist economy has created inequality in economic welfare. A handful of
people who control the economic pyramid increasingly dwarf the businesses below because they are
based on Free Fight Liberalism. This is an interesting study for Muslim economists, considering that since
14 centuries ago the Prophet Muhammad SAW as the bearer of the Islamic religious treatise has offered
a divine economic state that is oriented towards the happiness of the world and the hereafter. The
principles are a metamorphosis of figh muamalah values, containing maqashid shari'ah to protect the
mind, property, soul, offspring and religion. This research uses qualitative methods and library research
techniques to obtain data. After analyzing, the author found the derivation of opinions on the principles
of Islamic economics put forward by contemporary economists. For example, Sjaechul Hadi Poemomo
states that the principles of Islamic economics include: justice, al-ihsan, al-mas'uliyah, al-kifayah, balance /
wasathiyah principle (al-tidal, moderate, balance, honesty and truth, benefits and no coercion. while Umar
Chapra raised that the principles of Islamic economics uphold the principle of tawhid (oneness of God),
the principle of representation (khilafah), the principle of justice (is), the principle of tazkiyah and the
principle of al-falah. But basically, in general, Islamic economics has the Qur'an and sunnah as a source of
application, which always upholds the principles of harmony, balance and not competition so as to create
a fair economy. This research is also equipped with examples of the implementation of Islamic economic
principles delivered by Nizam Al-Mulk and Ibn Hazm.

52


http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2023, 1(4), 52-62 elSSN: 3024-8140

Pendahuluan

Konflik kepentingan ekonomi, dengan berbagai masalahnya, selalu menantang
untuk dikaji. Untuk menghindari konflik kepentingan ekonomi, diperlukan sikap bijak
dalam memilih prinsip-prinsip ekonomi yang berorientasi pada maslahah. Penerapan
sistem persaingan bebas “Free Fight Liberalism’ misalnya, yang berlaku dalam ekonomi
kapitalis, perlu dikritisi. Sistem tersebut perlu dikritisi karena lebih mementingkan
kekuatan modal secara efektif, efisien, dan produktif dalam berbisnis (Bakar, 2020).

Sistem ekonomi kapitalis berpendapat bahwa kebutuhan manusia terbatas pada
yang bersifat materi saja. Pandangan ini tidak benar dan sangat bertentangan dengan
kenyataan bahwa manusia memiliki kebutuhan tambahan seperti kebutuhan moral,
kasih sayang sesama manusia, kebutuhan agama, dan kebutuhan lainnya (Sabri et al.,
2023). Dengan konsep persaingan bebas, otomatis kendali ekonomi berada pada
individu yang memiliki modal dan kekuasaan yang besar. Kebrutalan untuk membantai
upaya ekonomi individu kecil dengan skala industri yang lebih besar dan harga yang
terbanting lebih murah adalah persaingan yang mereka anggap wajar (Sabri et al., 2023).

Ketidakdinamisan ekonomi yang sedang berlangsung ini tentu membuat dunia
ekonomi pincang. Pembangunan dan pemerataan ekonomi adalah suatu hal yang harus
diupayakan pada skala luas. Mayoritas penulis muslim berpendapat bahwa pendidikan
Islam turut menanamkan nilai-nilai Islam pada generasi muslim. Mereka percaya bahwa
ini memiliki peran utama dalam mewujudkan pembangunan ekonomi. Malik bin Nabi
dalam karyanya (1974) al-Muslim fi ‘Alam al-Iqtisodi menekankan peran manusia dalam
masyarakat muslim sebagai dasar pembangunan ekonomi, dan pendapat ini sejalan
dengan banyak penulis modern (Istianah, 2022).

Pada hakikatnya ekonomi Islam adalah metamorfosa nilai-nilai figh muamalah
yang berkonsentrasi pada bidang ekonomi. Keilmuan ini memiliki kajian yang lebih luas
dari pada ekonomi modern. la mengintegrasi nilai tauhid yang vertikal sebagai
penghambaan kita dihadapan Tuhan (hablu minallah) dan dasar-dasar normatif sesuai
Al-Qur’an dan As-Sunnah yang memuat bentuk artikulasi sosiologis sesama manusia
yang horizontal (hablu minannas) untuk mencapai kesejahteraan material dan ruhaniyat
sekaligus (Muhaimin, 2022; Sohrah, 2020).

Tapi sayangnya, konsep ekonomi syariah yang sudah diimplementasikan di
beberapa negara, ternyata juga masih belum maksimal menerapkan prinsip-prinsip
ekonomiislam yang seharusnya. Dalam (Guntoro & Ahmad, 2022) disinggung bahwa hal
ini disebabkan oleh pemahaman dan kepedulian sebagian besar umat mengenai sistem
dan prinsip ekonomi syariah masih rendah. Maka dari itu penulis ingin mengulas tentang
bagaimana sejatinya prinsip ekonomi islam menurut beberapa tokoh ekonom
terkemuka, tujuan adanya ekonomi Islam berdasarkan Al-Qur’an dan As-Sunnah dan
contoh implementasinya dengan metode kualitatif, teknik library research sebagai
teknik pengumpulan data dan teknik analisis data model Miles and Huberman.

53



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 52-62

elSSN: 3024-8140

Pembahasan

Konsep Ekonomi Islam

“Tidakkah kamu perhatikan sesungguhnya Allah telah menundukkan untuk
(kepentingan)mu apa yang di langit dan apa yang di bumi dan menyempurnakan

untukmu nikmat-Nya lahir dan bathin” (Lukman: 20).

“Dan Dia telah menciptakan binatang ternak untuk kamu; padanya ada (bulu) yang
menghangatkan dan berbagai-bagai manfaat, dan sebagiannya kamu makan.” (An

Nahl: 5)

“Dia menumbuhkan bagi kamu dengan air hujan itu tanam-tanaman; zaitun, kurma,

anggur dan segala macam buah-buahan...” (An Nahl: 11).

“Dan bahwasanya Dia yang memberikan kekayaan dan kecukupan” (An Najm: 48).

Motivasi untuk aktivitas ekonomi dalam Islam lebih berfokus pada pemenuhan
kebutuhan dasar, yang tentu saja memiliki batas dan berubah-ubah sesuai dengan
tingkat ekonomi masyarakat saat itu. Namun, beberapa ayat dalam Al Qur'an (seperti
pada surat Lukman:20, An Nahl: 5 dan 11, dan An Najm: 48) menunjukkan bahwa segala
sesuatu yang ada dilangit dan di bumi akan dapat memenuhi kebutuhan manusia. Selain
itu, kepuasan dalam Islam tidak terbatas pada benda-benda konkrit (materi), tetapi juga
pada hal-hal abstrak seperti perbuatan baik yang dilakukan oleh manusia. (Ascarya,

2006).

Oleh karena itu, perilaku ekonomi Islam cenderung mendorong keinginan pelaku
ekonomi yang sebanding dengan kebutuhannya, karena Islam dianggap sebagai
tuntunan utama dalam hidup dan kehidupan manusia dan bukannya nilai alami yang

dimiliki setiap orang (baca gambar 1).

Nilai Islam

%

Zuhud &
Qana’ah

Kebutuhan

Sumber: Sakti (2006)

Keinginan

Faktor
Produksi

Gambar 1. Kebutuhan, Keinginan, dan Faktor Produksi (Sumber: Ascarya, 2006)

54



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2023, 1(4), 52-62 elSSN: 3024-8140

“Wahai hamba-Ku engkau berkeinginan Akupun memiliki keinginan. Jika engkau
sandarkan apa yang engkau inginkan pada-Ku, maka akan Aku cukupkan apa yang
engkau butuhkan. Namun jika engkau tidak sandarkan apa yang engkau inginkan
pada-Ku, maka akan aku berikan keletihan dan kesengsaraan. Sesungguhnya apa
yang terjadi adalah apa yang Aku inginkan” (Hadits Qudsi).

Oleh karena itu, ekonomi dalam Islam adalah bidang yang mempelajari setiap
tindakan manusia untuk memenuhi kebutuhan hidup mereka dengan harapan
mendapatkan falah (kedamaian dan kesejahteraan dunia-akhirat). Di sini, perilaku
manusia dikaitkan dengan landasan-landasan syariah sebagai referensi perilaku dan
kecenderungan fitrah manusia. Kedua hal tersebut bekerja sama dengan porsinya
masing-masing untuk membentuk sebuah mekanisme ekonomi yang didasarkan pada
prinsip-prinsip nilai llahiah (Ascarya, 2006).

Akibatnya, masalah ekonomi Islam adalah tentang memastikan bahwa harta
didistribusikan secara adil di antara manusia sehingga mereka dapat memaksimalkan
peran mereka sebagai hamba Allah untuk mencapai falah baik di dunia maupun di
akhirat. Ini menunjukkan bahwa tindakan ekonomi dalam Islam adalah tindakan yang
dilakukan oleh kelompok orang, bukan individu, karena islam menuntut hablu minnaas
dimana kepedulian, empati dan upaya saling menyejahterakan muslim lain (asas tolong
menolong) juga termasuk ibadah menuju falah (Ascarya, 2006). Tak hanya sekedar
kaidah pelaksanaan, ekonomi islam juga memuat jianyat (hukum pidana) di dunia dan
akumulasi dosa kelak di akhirat bagi pelanggar syari’at sebagai upaya disipliner dan
penegakan keadilan.

Perspektif Bagir Al-Sadr

Menurut perspektif Baqgir Al-Sadr, konsep kepemilikan adalah perbedaan utama
antara sistem ekonomi Islam, kapitalisme, dan marxisme. Selama kemerdekaan orang
lain tidak terganggu, sistem ekonomi kapitalis menerima kepemilikan pribadi setiap
orang dalam masyarakat. Namun, istilah "kepemilikan pribadi" tidak ada dalam sistem
marxisme karena ia lebih menekankan kepemilikan bersama. Ini karena marxisme
percaya bahwa hak milik menyebabkan perbedaan kekayaan. Berbeda dengan
keduanya, Islam mengakui prinsip kepemilikan berlapis, atau berbagai jenis kepemilikan,
yang mencakup kepemilikan pribadi, publik, dan pemerintah (Hamid, 2022).

Perspektif Ekonomi Islam Al-Syatibi

Al-Syatibi, salah satu tokoh pemikir Islam yang lahir pada fase kedua sejarah
perkembangan ekonomi Islam, berpendapat bahwa untuk menghidupkan kembali
ekonomi, para ekonom muslim harus bekerja keras untuk menemukan nilai-nilai yang
terkandung dalam Al-Qur'an dan Sunnah yang terkait dengan masalah ekonomi yang
kemudian menjadi kaidah. Ini adalah perspektif Al Syatibi tentang bidang ekonomi.

1. Objek kepemilikannya

Hak milik individu pada dasarnya diakui oleh Al Syatibi. = Namun, dia menolak
adanya kepemilikan individu atas sumber daya yang dapat mengontrol kebutuhan
hidup orang banyak. Dia menegaskan bahwa air tidak dapat dipemililkan dan tidak
dapat dimiliki oleh seseorang. Air dalam situasi ini terdiri dari dua kategori. Yang

55



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2023, 1(4), 52-62 elSSN: 3024-8140

pertama adalah air yang tidak dapat dimiliki (seperti air sungai) dan yang kedua
adalah air yang dapat dimiliki (seperti air yang dibeli atau termasuk bagian dari
sebidang tanah yang dimiliki seseorang). Selain itu, dia menyatakan bahwa karena
penggunaan dam, tidak ada hak kepemilikan yang sah terhadap sungai.

2. Pajak

Pemungutan pajak harus dilakukan berdasarkan keuntungan umum.
Menurut Al Ghazali dan Ibnu Al Farra, menjaga kepentingan umum secara dasar
adalah tugas masyarakat. Jika masyarakat tidak dapat memenuhi tugas tersebut,
mereka dapat beralih ke Baitul Mall dan menggunakan kekayaan mereka sendiri
untuk mencapai tujuan tersebut. sehingga pemerintah dapat mengenakan pajak
baru kepada rakyatnya, pajak yang belum pernah ada sebelumnya dalam sejarah
[slam.

3. Kebutuhan dan keinginannya

Menurut ilmu ekonomi konvensional, keinginan adalah keinginan yang
berasal dari naluriah manusia. Jika tidak dipenuhi, keinginan dan kebutuhan
memiliki efek yang sama, yaitu kelangkaan. Di sisi lain, ekonomi Islam memaksa
manusia untuk memenuhi semua keinginan mereka. Menurut ekonomi Islam,
seseorang harus memenuhi kebutuhannya sesuai dengan aturan syariat. Pada
dasarnya, keinginan naluriah juga berasal, tetapi menurut agama Islam hanya
keinginan yang mengandung mashalahah yang dianggap sebagai kebutuhan.

Tujuan Ekonomi Islam Tinjauan Maqashid Syari’ah

Dapat disederhanakan bahwa tujuan daripada ekonomi islam adalah upaya menuju
falah yang tidak egois dimana secara konsep ia menyejahterakan dirinya juga umat
muslim lainnya. Berikut beberapa poin tujuan ekonomi islam ditinjau dari maqgashid asy-
syari’ah (Imam Ghazali: Ushul al-khamsah) (Dahlan, 2019; Mubayyinah, 2019):

Menjaga agama: Mengekspesikan ibadah dan ketaatan seorang hamba pada
Rabb-nya dalam kegiatan ekonomi (Ascarya, 2006)

Menjaga jiwa: Melaksanakan syariat yang halal dan menjauhi yang haram. Karena
sesungguhnya dalam aktivitas jual-beli haram atau konsumsi sesuatu yang haram
akan menimbulkan mudharat. Contoh : Riba akan menyengsarakan korban,
perseliisihan antara penjual dan pembeli pada tindak gharar (Mubayyinah, 2019).

Menjaga Harta: Antisipasi bentuk monopoli dan konsentrasi kekayaan di tangan
seseorang atau satu kelompok saja, sehingga ada pemberdayaan umat melalui
zakat, infaq dan sedekah untuk mengentaskan kemiskinan kaum dhuafa dan
mustahiq. Dengannya terdapat sirkulasi harta secara terus menerus (Khairina,
2019; Syaifuddin et al., 2022).

56



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2023, 1(4), 52-62 elSSN: 3024-8140

“...dan orang-orang yang menyimpan emas dan perak dan tidak
menafkahkannya pada jalan Allah, maka beritahukanlah kepada mereka,
(bahwa mereka akan mendapat) siksa yang pedih, Pada hari dipanaskan
emas perak itu dalam neraka Jahannam, lalu dibakar dengannya dahi
mereka, lambung dan punggung mereka (lalu dikatakan) kepada mereka:
“Inilah harta bendamu yang kamu simpan untuk dirimu sendiri, Maka
rasakanlah sekarang (akibat dari) apa yang kamu simpan itu.” (QS. At-
Taubah : 34-35)

Namun bukan berarti Islam serta merta menempatkan kaum dhuafa dan mustahiq
sebagai tangan di bawah. Dalam (Q.S. At-Taubah: 105) Allah memerintahkan
seluruh hambaya tanpa terkecuali untuk bekerja. Sehingga konsep penjagaan
harta melalui ekonomi ini memiliki dorongan dari bawah sekaligus bantuan dari
atas secara integral (Yunus, 2004). Atas dasar kemashlahatan, zakat yang
didistribusikan tidak hanya zakat konsumtif melaikan bisa dalam bentuk zakat
produktif seperti sejumlah modal usaha (Ridwan et al., 2019).s

Menjaga akal : Melaksanakan pembangunan dan pemerataan ekonomi yang
tidak terbatas pada pembangunan faktor-faktor produksi, tapi secara
komprehensif dan substantif menekankan pembangunan insan atau manusia
seutuhnya (human development). Puncaknya adalah kehidupan yang seindah-
indahnya (fi ahsani tagwiim) (Istianah, 2022). ss

Menjaga Keturunan : Menjamin hak hidup dan kesejahteraan setiap warga
negara yang hidup di negara Islam (Sabri et al., 2023).

Prinsip Ekonomi Islam

Berikut adalah beberapa Prinsip ekonomi islam menurut beberapa ahli (Armanto,
2021; Bakar, 2020):

Beberapa prinsip ekonomi Islam, menurut Sjaechul Hadi Poemomo, adalah sebagai
berikut:

1.

2.

Prinsip keadilan, yang mencakup semua aspek kehidupan;

Prinsip al-ihsan, yang berarti berbuat baik; memberikan manfaat kepada orang
lain lebih dari hak orang lain

Prinsip al-Mas'uliyah, yang berarti pertanggung jawaban, yang mencakup
berbagai aspek, seperti pertanggung jawaban antara individu dengan individu
(Mas'uliyah al-afrad), pertanggung jawaban dalam masyarakat (Mas'uliyah al-
muj'tama), manusia dalam masyarakat diwajibkan melaksanakan kewajibannya
demi terciptanya kesejahteraan anggota masyarakat secara keseluruhan, serta
tanggung jawab pemerintah (Mas'uliyah al-daulah), tanggung jawab ini berkaitan
dengan baitul mal.

Prinsip al-kifayah (sufficiency). Tujuan dari prinsip al-kifayah, atau kecukupan,
adalah untuk menghilangkan kefakiran dan memenuhi kebutuhan dasar setiap

57



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2023, 1(4), 52-62 elSSN: 3024-8140

anggota masyarakat. Dalam syariat Islam, hak setiap orang diakui dengan batas-
batas tertentu, seperti yang ditunjukkan oleh prinsip keseimbangan, juga dikenal
sebagai prinsip wasathiyah (al-tidal, moderat, keseimbangan). Syariat
memungkinkan kepentingan individu dan masyarakat diimbangi.

Prinsip Kejujuran dan Kebenaran. Ini berfungsi sebagai dasar dari akhlak karimah.
Perjanjian yang berkaitan dengan transaksi harus tegas, jelas, dan jelas sesuai
dengan prinsip transaksi yang dilarang. Konsep ini melarang transaksi yang
berdampak negatif, baik yang berkaitan dengan objek akad maupun harga
barang yang diakadkan. Tidak boleh ada transaksi yang merugikan diri sendiri,
pihak kedua, atau pihak ketiga. "Tidak boleh membahayakan diri sendiri atau
orang lain", kata Rasullulah Saw. Prinsip prioritas kepentingan sosial
menunjukkan betapa pentingnya mempertahankan kepentingan bersama tanpa
mengorbankan suatu individu. Menurut kaidah fighiyyah,

"bila kemaslahatan sosial bertentangan dengan kemashalatan individu, maka
kepentingan sosial diutamakan."

Prinsip manfaat (keuntungan). Prinsip transaksi yang mengandung riba dilarang;
objek transaksi harus memiliki manfaat. Prinsip suka sama suka (saling rela, 'an
taradhin).

Prinsip tidak ada paksaan: setiap orang memiliki kebebasan untuk menetapkan
akad sendiri dan tidak tunduk pada transaksi apa pun kecuali yang diatur oleh
keadilan dan kepentingan masyarakat.

Menurut M. Umar Chapra, prinsip-prinsip ekonomi Islam adalah sebagai berikut:
Prinsip Tauhid (Keesaan Tuhan)

1.

Prinsip Tauhid (Keesaan Tuhan): Prinsip ini sangat penting untuk ekonomi Islam
karena mengajarkan kepada manusia bahwa hubungan mereka dengan orang
lain (hubungan horizontal) sama pentingnya dengan hubungan mereka dengan
Allah (hubungan vertikal). Dengan demikian, tindakan ekonomi manusia
didasarkan pada Ferdian Sosial yang berasal dari Al-Qur'an.

Prinsip Perwakilan (Khilafah): Manusia adalah wakil atau Khalifah Tuhan di Bumi.
Tuhan telah memberikan manusia semua kualitas mental dan spiritual, serta
kualitas materi, yang diperlukan untuk hidup dan melaksanakan misinya dengan
sukses.

Prinsip Keadilan (Adalah): Keadilan merupakan salah satu prinsip utama dalam
struktur ekonomi Islam. Bersikap adil dalam ekonomi tidak hanya didasarkan
pada ayat-ayat Al-Qur'an atau Sunnah Rasul, tetapi juga pada hukum alam, yang
memiliki prinsip keadilan dan keseimbangan. Harga, kualitas produksi, perlakuan
terhadap karyawan, dan efek dari berbagai kebijakan ekonomi dapat menjadi
contoh adil ekonomi.

Prinsip Tazkiyah : Tazkiyah berarti penyucian. Sebelum manusia dapat berperan
sebagai agen pembangunan, proses ini sangat penting dalam konteks

58



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2023, 1(4), 52-62 elSSN: 3024-8140

pembangunan. Jika proses ini dapat dilakukan dengan benar, apapun
pembangunan dan pengembangan yang dilakukan oleh manusia akan
berdampak positif bagi individu, masyarakat, dan lingkungan.

5. Prinsip Al-Falah : Dalam Islam, konsep sukses dikenal sebagai al-Falah. Menurut
gagasan ini, kesuksesan di dunia ini akan berkontribusi pada kesuksesan di
akhirat jika dilakukan dengan bimbingan Tuhan. Oleh karena itu, dalam
perspektif Islam, tidak ada perbedaan antara upaya untuk pembangunan
duniawi—dalam hal ekonomi dan bidang lain—dan upaya untuk mempersiapkan
hidup di akhirat.

Contoh Implementasi Prinsip Ekonomi Islam
Konsep Sewa Tanah Ibnu Hazm

Menurut Ibnu Hazm pada konsep Masalah sewa tanah dan kaitannya dengan
pemerataan kesempatan. “Menyewakan tanah sama sekali tidak diperbolehkan, baik
untuk  bercocok tanam, perkebunan, mendirikan bangunan, ataupun segala
sesuatu, baik untuk jangka pendek, jangka panjang, maupun tanpa batas waktu
tertentu, baik dengan imbalan dinar maupun dirham. Bila hal ini terjadi, hukum sewa-
menyewa batal selamanya.”

Selanjutnya, ibnu Hazm menyatakan “Dalam persoalan tanah, tidak boleh
dilakukan kecuali muzara’ah (penggarapan tanah) dengan sistem bagi hasil
produksinya atau mugharasah (kerjasama penanaman). Jika terdapat bangunan
pada tanah itu, banyak atau sedikit, bangunan itu boleh disewakan dan tanah itu
ikut pada bangunan tetapi tidak masuk dalam penyewaan sama sekali” dari
pernyataan tersebut memberikan 3 alternatif, yaitu:

1. Tanah dikerjakan atau digarap oleh pemiliknya sendiri,
2. Pemilik memberikan izin kepada orang lain untuk menggarap tanah tanpa sewa,

3. Pemilik memberikan kesempatan kepada orang lain untuk menggarap tanah
dengan bibit, alat, atau tenaga kerja yang berasal dari dirinya sendiri, dan
kemudian, sesuai kesepakatan, pemilik memperoleh persentase tertentu dari
hasil tanah.

Faktor Kemakmuran, Produktivitas dan Efisiensi Nizam Al-Mulk

Nizam Al-mulk berpendapat tentang tiga arah: kemakmuran, produktivitas, dan
efisiensi. Mengamankan kesejahteraan memiliki potensi untuk meningkatkan efisiensi
dan produktivitas yang diharapkan. la menunjukkan dengan kejadian di bawah ini:

Pada saat masalah (affairs) Ray mengkhawatirkan Nizam al-Mulk, diberitahukan
bahwa Quthlumus telah meninggalkan Fortress dari Kurd dan mulai membuang negeri,
dan negeri Ray harus diserang. Alp Arslan juga mulai menuju Nishapur dan dengan
tentaranya mencapai Damghan. Dengan rasa persaudaraan, Alp Arslan mengirimkan
pesan kepada Quthlumus bahwa ia telah meninggalkan Fortress. Alp Arslan khawatir
dengan keadaan ini. “Sama sekali jangan khawatir, saya telah merekrut serdadu yang

59



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2023, 1(4), 52-62 elSSN: 3024-8140

tembakannya tidak pernah mleset dar target,” kata Nizam al Mulk kepadanya. Saya
telah memperoleh kesetiaan dari kitab suci Al Qur'an, ulama, dan sufi dari Khurasan, dan
saya memperlakukan mereka dengan kasih sayang.

Kesimpulan dan Saran

Ekonomi dalam Islam adalah ilmu yang mempelajari segala perilaku manusia dalam
memenuhi kebutuhan hidupnya dengan tujuan memperoleh falah (kedamaian dan
kesejahteraan dunia-akhirat). Aktivitas ekonomi dalam Islam adalah aktifitas kolektif,
bukan individual karena Islam menuntut hablu minnaas dimana kepedulian, empati dan
upaya saling menyejahterakan muslim lain (asas tolong menolong) juga termasuk
ibadah menuju falah. Tak hanya sekedar kaidah pelaksanaan, ekonomi islam juga
memuat jianyat (hukum pidana) di dunia dan akumulasi dosa kelak di akhirat bagi
pelanggar syari’at sebagai upaya disipliner dan penegakan keadilan. Pada pendekatan
Magqashid Asy-Syariah, Ekonomi Islam bertujuan untuk menjamin 5 dasar kebutuhan
manusia yakni dalam penjagaan agama, akal, harta, keturuan dan jiwa manusia.

Pada praktiknya ekonomi islam memiliki beberapa prinsip untuk mencapai tujuan
ekonomi islam sebagaimana telah dijelaskan di atas. Telah dikemukakan oleh banyak
pakar ekonom muslim tentang prinsip ekonomi islam. Beberapa di antaranya adalah
Sjaechul Hadi Poemomo yang menyatakan bahwa prinsip ekonomi islam meliputi :
Keadilan, al-ihsan, al-Mas'uliyah, al-kifayah, keseimbangan/prinsip wasathiyah (al-tidal,
moderat, keseimbangan, Kejujuran dan Kebenaran, Manfaat dan tidak ada paksaan.
Sedang Umar Chapra mengemukaakan bahwa prinsip ekonomi islam menjunjung
Prinsip Tauhid (Keesaan Tuhan), Prinsip Perwakilan (Khilafah), Prinsip Keadilan (Adalah),
Prinsip Tazkiyah dan Prinsip Al-Falah

Prinsip-prinsip utama yang membentuk struktur ekonomi Islam membentuk
pemikiran yang tersebar di berbagai tempat. Beberapa elemen dalam Islam diatur untuk
membagi sumber daya untuk kesejahteraan. Tiga tokoh penting berbicara tentang
pelaksanaan ekonomi islam: Ibnu Hazm berbicara tentang bagaimana menerapkan
zakat, pajak, sewa tanah, dan jaminan sosial bagi orang yang tidak mampu; dan Nizam
al-Mulk berbicara tentang ekonomi islam tentang kemakmuran, produktivitas, dan
efisiensi.

Tidak menutup kemungkinan atas adanya koreksi oleh penulis selanjutnya.
Alangkah baliknya penulis berikutnya lebih detail menjelaskan bagaimana praktik
ekonomi Islam di berbagai wilayah dan menyertakan implikasinya agar karya ini tidak
berhenti sebagai bahan bacaan, tapi juga akan menjadi pisau analisis karya penulis
berikutnya.

60



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2023, 1(4), 52-62 elSSN: 3024-8140

Daftar Pustaka

Adzkiya, U. (2020). Analisis Magashid Al-Syariah Dalam Sistem Ekonomi Islam dan
Pancasila.  JESI  (Jurnal ~ Ekonomi  Syariah  Indonesia), 10(1),  23.
https://doi.org/10.21927/jesi.2020.10(1).23-35

Armanto, N. (2021). Sistem Ekonomi Islam Menurut Para Ahli. Ar-Ribhu: Jurnal
Manajemen Dan Keuangan Syariah, 2(1), 132-147.
https://doi.org/10.55210/arribhu.v2i1.558

Ascarya. (2006). Akad dan Produk Bank Syariah: Konsep dan Praktek di Beberapa
Negara. In Akad dan Produk Bank Syariah.

Bakar, A. (2020). Prinsip Ekonomi Islam Di Indonesia Dalam Pergulatan Ekonomi Milenial.
SANGAJI:  Jurnal ~ Pemikiran  Syariah  Dan  Hukum,  4(2), 233-249.
https://doi.org/10.52266/sangaji.v4i2.491

Dahlan, A. R. (2019). Ushul Figh (A. Zirzis (ed.)). Amzah.

Guntoro, S., & Ahmad, A. (2022). Dinamika dan Problematika Ekonomi Syariah di Negara
Islam.  Syarikat:  Jurnal ~Rumpun  Ekonomi  Syariah, 5(2), 120-127.
https://doi.org/10.25299/syarikat.2022.vol5(2).10044

Hamid, A. (2022). Konstruksi Sistem Ekonomi Islam Dalam Pemikiran Muhammad Bagqir
Al-Sadr. Al Mashaadir : Jurnal limu Syariah, 2(2), 16-30.
https://doi.org/10.52029/jis.v2i2.56

Istianah. (2022). Economic Growth and Equity Economic Syariah Perspective. IDEALITA :
Jurnal Pendidikan Dan Sosial Keagamaan, 2(1), 70-89.

Khairina, N. (2019). Analisis Pengelolaan Zakat, Infak, dan Sedekah (ZIS) Untuk
Meningkatkan Ekonomi Duafa (Studi Kasus di Lembaga Amil Zakat Nurul Hayat
Cabang Medan ). AT-TAWASSUTH, 4(1), 160-184.

Mubayyinah, F. (2019). Ekonomi Islam Dalam Perspektif Maqgasid Asy-Syariah. Journal of
Sharia Economics, 1(1), 14—29. https://doi.org/10.35896/jse.v1i1.55

Muhaimin, M. dan. (2022). Perspektif Muhammad Abdul Mannan Tentang Kegiatan
Ekonomi Islam. Adz Dzahab, 7(1), 1-15. https://doi.org/https://doi.org/10.47435/adz-
dzahab.v7i1.868

Ridwan, M., Pimada, L. M., & Asnawi, N. (2019). Zakat distribution and macroeconomic
performance: Empirical evidence of Indonesia. International Journal of Supply Chain
Management, 8(3), 952-957.

Sabri, S., Febrianti, E., Asnah, A., & Al-Amin, A.-A. (2023). Konsep Rasional Ekonomi
Konvensional Dan Syariah Melalui Berbagai Perspektif. Innovative: Journal Of Social
Science Research, 3(2), 11047-11058.

Sohrah, S. (2020). Aktualisasi Konsep Ekonomi Adil Menurut Al-Qur’an. El-Igthisadi :
Jurnal Hukum Ekonomi Syariah Fakultas Syariah dan Hukum, 2(1), 154.
https://doi.org/10.24252/el-iqthisadi.v2i1.14287

Susamto, B. (2013). Penerapan Prinsip Syariah Dalam Lembaga Perasuransian Di
Indonesia. De Jure: Jurnal Hukum dan  Syar’iah, 5(1), 97-106.
https://doi.org/10.18860/j-fsh.v5i1.3000

Syaifuddin, A. M., Ruslang, R., Hasriani, H., & Muslimin, S. (2022). Perspektif Ekonomi
Islam Terhadap Transaksi Shopee Paylater. Al-Azhar Journal of Islamic Economics,
4(2), 109-120. https://doi.org/10.37146/ajie.v4i2.176

61



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J)): 2023, 1(4), 52-62 elSSN: 3024-8140

Umar, A. U. A. Al. (2022). Analisis Pemikiran Ekonomi Islam Menurut Syed Nawab Haider
Naqvi. : : Jurnal llmiah Multidisiplin, 1(3), 226-231.

Yunus, M. (2004). Agama dan Ekonomi Kaum Tertindas. ULUL ALBAB Jurnal Studi Islam,
5(2), 55-64. https://doi.org/10.18860/ua.v5i2.6158

62



