Muta’allim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
e-ISSN: xxxx-xxxx

Vol. 1, No. 1 (2022): 1- 17
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mjpai

INKLUSIVISME PENDIDIKAN ISLAM

(STUDI FENOMENOLOGI ATAS BUDAYA PESANTREN BAKTI LUHUR
KABUPATEN MALANG)

Muhammad Tulus
Pendidikan Agama Islam, Ilmu Tarbiyah dan Keguruan
UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia
tulus@gmail.com

ABSTRACT

Indonesia As a plural nation that has various nuances of pluralism which is manifested in ethnic groups with
unique backgrounds of regional languages, traditions, customs, arts, culture, and religions respectively. So
educational inclusiveness is important to be developed in every religious education institution, especially Islam, it
must even be a priority goal that must be achieved. Pesantren has a very important role, apart from being a place
to learn Islamic religious knowledge, it is also a place to foster mental and moral character. One of them is fostering
the value of religious tolerance carried out by Kyai at the Bakti Luhur Islamic Boarding School, Malang Regency.
The fostering of religious tolerance values is carried out because of the emergence of various conflicts in Indonesia
that originate from problems between religious communities. For this reason, fostering the value of religious
tolerance is carried out at the Bakti Luhur Islamic Boarding School with the aim of educating and fostering the
mental and morals of the students to become individuals who have good morals and have a tolerant attitude
towards differences in people’s lives, especially religious differences. The establishment of the Bakti Luhur Islamic
Boarding School since 2006 did not necessarily run smoothly, because there were several groups who did not agree
with the pesantren system. Because it is considered too liberal, violates the teachings of Islam and even some people
disbelieve in the business.

Key words: Inclusivism; Islamic education; Boarding school.
ABSTRAK

Indonesia Sebagai bangsa plural yang memiliki berbagai nuansa kemajemukan yang mewujud
dalam kelompok-kelompok etnis dengan kekhasan latar belakang bahasa daerah, tradisi, adat istiadat,
seni, budaya, dan agama masing-masing. Maka inklusifitas pendidikan penting untuk dikembangkan
disetiap lembaga pendidikan agama terkhusus Islam, bahkan harus menjadi tujuan prioritas yang harus
di capai. Pesantren memiliki peranan yang sangat penting, selain sebagai tempat untuk belajar ilmu
agama Islam, juga sebagai tempat membina mental dan akhlak. Salah satunya adalah pembinaan nilai
toleransi beragama yang dilaksanakan oleh Kyai di Pesantren Bakti Luhur Kabupaten Malang.
Pembinaan nilai toleransi beragama dilaksanakan karena munculnya berbagai konflik di Indonesia
yang bersumber dari permasalahan antar umat beragama. Untuk itu pembinaan nilai toleransi
beragama dilaksanakan di Pondok Pesantren Bakti Luhur dengan tujuan untuk mendidik dan membina
mental dan akhlak para santri agar menjadi pribadi yang berakhlakul karimah dan memiliki sikap
toleran terhadap adanya perbedaan di dalam kehidupan masyarakat, khususnya perbedaan agama.
Berdirinya pesantren Bakti Luhur sejak 2006 ini tidak serta merta berjalan mulus, sebab ada beberapa
golongan yang kurang setuju dengan sistem pesantren tersebut. Sebab dianggap terlalu liberal,
menyalahi ajaran Islam bahkan beberapa orang mengkafirkan usaha tersebut.

Kata Kunci: Inklusivisme; Pendidikan Islam; Pesantren.


http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mjpai
mailto:tulus@gmail.com

Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 1, No. 1 (2022)

PENDAHULUAN

Indonesia sebagai bangsa plural yang memiliki berbagai nuansa kemajemukan yang
mewujud dalam kelompok-kelompok etnis dengan kekhasan latar belakang bahasa daerah,
tradisi, adat istiadat, seni, budaya, dan agama masing-masing. Maka inklusifitas pendidikan
penting untuk dikembangkan disetiap lembaga pendidikan agama terkhusus Islam, bahkan
harus menjadi tujuan prioritas yang harus di capai. Hal ini karena dalam dinamika kehidupan,
sikap Inklusif dan Plural merupakan keniscayaan yang harus dikembangkan di era globalisasi
dalam rangka untuk membangun sikap toleransi keberagaman dalam keberagamaan. Pluralisme
dan inklusifime adalah dua sisi dari satu mata uang yang sama. Kedua sisi tadi tak dapat
dipisahkan, tetapi merupakan satu kesatuan yang seharusnya saling menopang dan
menguatkan.?

Di kalangan umat Islam, berbagai organisasi, yayasan dan lembaga keagamaan telah
banyak didirikan. Tujuannya adalah untuk merealisasikan doktrin-doktrin Islam melalui
pemberdayaan masyarakat yang digerakkan oleh lembaga pendidikan agama di kalangan umat
Islam. Dengan kata lain, umat Islam berupaya membumikan ajaran-ajaran Islam sesuai dengan
visi dan misi kekhalifahan yang disandang oleh panggilan sejarahnya. Misalnya, pesantren.

Pesantren memiliki peranan yang sangat penting, selain sebagai tempat untuk belajar
ilmu agama Islam, juga sebagai tempat membina mental dan akhlak. Salah satunya adalah
pembinaan nilai toleransi beragama yang dilaksanakan oleh Kyai di Pesantren Bakti Luhur
Kabupaten Malang. Pembinaan nilai toleransi beragama dilaksanakan karena munculnya
berbagai konflik di Indonesia yang bersumber dari permasalahan antar umat beragama. Untuk
itu pembinaan nilai toleransi beragama dilaksanakan di Pondok Pesantren Bakti Luhur dengan
tujuan untuk mendidik dan membina mental dan akhlak para santri agar menjadi pribadi yang
berakhlakul karimah dan memiliki sikap toleran terhadap adanya perbedaan di dalam kehidupan
masyarakat, khususnya perbedaan agama.

Berdirinya pesantren Bakti Luhur sejak 2006 ini tidak serta merta berjalan mulus, sebab
ada beberapa golongan yang kurang setuju dengan sistem pesantren tersebut. Sebab dianggap
terlalu liberal, menyalahi ajaran Islam bahkan beberapa orang mengkafirkan usaha tersebut.

Padahal kalau melihat dari tujuan didirikannya pesantren multi agama yang memiliki
santri dari berbagai macam agama, yaitu Islam, Budha, Kristen, Kong Hu Cu, Hindu dan
beberapa Aliran Kepercayaan ini ingin menjalankan NKRI sebagai pemersatu bangsa, bukan
sebaliknya.

Berdasarkan latar belakang di atas, peneliti tertarik untuk melakukan penelitian lebih lanjut
tentang sikap inklusif yang dikembangkan di pesantren Bakti Luhur tersebut. Oleh karena itu
penulis mengambil judul “Inklusivisme Pendidikan Islam: Studi Fenomenologi Atas Budaya
Pesantren Bakti Luhur Kabupaten Malang .

KAJIAN LITERATUR

Secara etimologi kata inklusif dan ekslusif merupakan bentuk kata jadian yang berasal
dari bahasa Inggris “inclusive” dan “exlusive” yang masing-masing memiliki makna “termasuk
didalamnya” dan “tidak termasuk didalamnya atau terpisah”.? Menurut Nurcholis Madjid,
gagasan inklusif berangkat dari anggapan bahwa kebenaran dan keselamatan suatu agama
menjadi monopoli agama tertentu. Sementara agama lain, diberlakukan bahkan ditetapkan
standar lain yang sama sekali berbeda; “salah dan karenanya tersesat ditengah jalan”. Hal ini
sudah masuk ke wilayah state of mind kita. Cara pandang suatu komunitas agama (religious
communty) terhadap agama lain, dengan menggunakan cara pandang agamanya sendiri tanpa

bid, him. 175.
2Silvita 1S, Kamus Popuer (Surabaya: Jaya Agung, 1989), him. 127.



Inklusivisme Pendidikan Islam
Muhammad Tulus.

menyisakan ruang toleransi untuk berempati, apalagi simpati;”bagaimana orang lain
memandang agamanya sendiri”.3

Pada dasarnya sikap inklusi dalam pendidikan adalah sikap yang mampu mengadopsi
semua kebutuhan anak tanpa terkecuali, baik karena latar belakang, gender, agama, etnik
budaya, bahasa, kemampuan fisik dan intelektual.* Oleh karena itu, teologi inklusif mempunyai
arti terbuka atas realitas dari keragaman (perbedaan) yang harus mengaku dan dapat
menempatkan diri kebenaran mutlaknya. Inklusif merupakan keterbukaan dengan bersikap
toleransi atas keberagaman etnik atau kelompok-kelompok kultural dalam suatu mayarakat atau
negara, serta keragaman kepercayaan atau sikap dalam suatu badan, kelembagaan dan
sebagainya.’

Formulasi kebijakan pendidikan agama dalam suatu negara akan memengaruhi
kehidupan sosial kemasyarakatan dalam skala luas. Hal ini disebabkan karena kebijakan
tersebut akan memiliki derivasi dengan bidang-bidang lain dengan cakupan beragam. Implikasi
dari kebijakan pendidikan agama tidak hanya berkaitan dengan pendidikan agama semata,
tetapi juga memengaruhi bidang sosial, politik, budaya, bahkan juga bidang ekonomi.®

Secara teoritis, ada beragam bentuk politik kebijakan pendidikan agama yang dapat
dipilih. Berdasarkan penelitian yang dilakukan oleh M. Saerozi, pola atau tipe kebijakan
pendiidkan yang tepat untuk konteks masyarakat Indonesia yang pluralis-multikultural adalah
pola konfensional.” Dalam pola ini, negara memberi legitimasi pada pendidikan agama untuk
meningkatkan keimanan dan ketakwaan subjek didik pada agama masing-masing.

Fenomena sosial-budaya seperti wacana pluralis-multikultural penting untuk
dipertimbangkan dalam pengembangan kurikulum. Keragaman tersebut berpengaruh langsung
terhadap kemampuan guru dalam melaksanakan kurikulum. Oleh karena itu, keragaman
tersebut harus menjadi factor yang seyogianya diperhitungkan dan dipertimbangkan dalam
penentuan filsafat, teori, visi, pengembangan dokumen, sosialisasi, dan pelaksanaan
kurikulum.®

Kurikulum, menurut Ronald C. Doll, merupakan pengalaman yang ditawarkan
kepada peserta didik di bawah bimbingan dan arahan sekolah.® Dengan pengertian yang hamper
sama, Mauritz Johnson mengartikan kurikulum sebagai a structed series of intended learning
outcome (hal-hal yang tersusun yang diharapakan dicapai oleh anak didik).!® Adapun R.S. Zais
membagi kerikulum menjadi dua: kurikulum dokumen (document curriculum) dan kurikulum
fungsional (functional curriculum). Suatu kurikulum tidak dapat dinilai dari dokumen
tertulisnya saja, tetapi juga harus dinilai dalam proses pelaksanaan fungsinya di kelas.!

Dalam kaitannya dengan pelaksanan pendidikan, maka implementasi kurikulum
diarahkan kepada pencapaian tujuan. Tujuan dan materi yang hendak dicapai dalam pendidikan

3Nurcholis Madjid, Islam Kemodernan dan Keindonesiaan (Jakarta: Mizan, 1987), him. 70.

“Rof’ah DKK, Inklusi Pada Perguruan Tinggi (Yogyakarta: PSLD UIN SUKA, 2010), him. XXV.

SRichard J. Mouw dan Sander Griffon, Pluralism dan Horizons (Eerdsmans Publishing company: 1993),
him. 2.

® Ngainun Naim dan Achmad Saugi, Pendidikan Multikultural: Konsep dan Aplikasi. Jogjakarta: Arruzz
Media., Cet. Ke I1lI, 2011. Hal. 161.

" 1bid., hal. 163.

8 Lihat Hamid Hasan, Pendekatan Multikultural untuk Penyempurnaan Kurikulum Nasional, dalam Jurnal
Pendidikan dan Kebudayaan, Edisi Januari-November 2000.

® Ronald C. Dolls, Curriculum Improvement: Decision Making and Process. Boston: Allyn&Bacon, In,
1974. Him. 22.

10 Mauritz Johnson, Internationality in Education,. New York: Centre for Curriculum Research and
services, 1997. Him. 130.

1 R.S. Zais, Curriculum Principles and Foundation,. New York: Harper and Row Publisher, 1976. HIm.
7.



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 1, No. 1 (2022)

disusun dalam kurikulum. Oleh karena itu kurikulum memiliki kedudukan sentral dalam
seluruh proses pendidikan, yakni sebagai pedoman guru dalam proses pembelajaran. 2

Demi mewujudkan tujuan kurikulum tersebut, ada empat hal yang harus diperhatiakn
guru, yaitu: (1) posisi anak didik sebagai subjek dalam belajar; (2) cara belajar anak didik yang
ditentukan oleh latar belakang budayanya; (3) lingkungan budaya mayoritas masyarakat dan
pribadi anak didik adalah entry behavior kultur anak didik; (4) lingkungan budaya anak didik
adalah sumber belajar.'?

Dengan pendidikan pluralis-multikultural, diharapkan akan lahir kesadaran dan
pemahaman secara luas yang diwujudkan dalam sikap toleran, bukan sikap yang kaku,
eksklusif, dan menafikan eksistensi kelompok lain maupun yang berbeda, apa pun bentuk
perbedaanya. Kurikulum adalah core dari pendidikan, dengan demikian menurut Andersen dan
Cusher bahwa kurikulum pendidikan pluralis-multikultural adalah kurikulum pendidikan
mengenai keragaman budaya. 14

Dengan dasar pluralis-multikultural sebagai bentuk dari pendidikan yang inklusif maka
pendekatan pluralis-multikultural untuk kurikulum diartikan sebagai suatu prinsip yang
menggunakan keragaman kebudayaan peserta didik dalam mengembangkan filosofi, misi,
tujuan, dan komponen kurikulum, serta lingkungan belajar sehingga peserta didik dapat
menggunakan kebudayaan pribadinya untuk memahami dan mengembangkan berbagai
wawasan, konsep, keterampilan, nilai, sikap, dan moral yang diharapkan.

Pengembangan kurikulum yang menggunakan pendekatan pluralis-multikultural
haruslah didasarkan pada prinsip: 1). Keragaman budaya menjadi dasar dalam menentukan
filsafat, teori, model, dan hubungan sekolah dengan lingkungan sosial-budaya setempat; 2)
keragaman budaya, agama dan etnis menjadi dasar dalam mengembangkan berbagai komponen
kurikulum seperti tujuan, konten, proses dan evaluasi; 3). Budaya di lingkungan unit pendidikan
adalah sumber belajar dan objek studi yang harus dijadikan bagian dari kegiatan belajar anak
didik; dan 4). Kurikulum berperan sebagai media dalam mengembangkan kebudayaan daerah
dan nasional.*®

Salah satu komponen dalam pendidikan adalah pembelajaran, karena ini adalah salah
satu komponen penting dalam kurikulum pendidikan yang berkaitan dengan pengalaman
belajar peserta didik. Oleh karenanya, untuk memperbaiki relaitas masyarakat, perlu dimulai
dari proses pembelajaran. Dimensi pluralis-multikultural bias dibentuk melalui proses
pembelajaran, yaitu dengan menggunakan pembelajaran yang lebih mengarah pada upaya
menghargai perbedaan di antara sesama manusia baik karena perbedaan etnis, budaya maupun
agama, sehingga terwujud ketenangan dan ketentraman tatanan kehidupan dalam masyarakat.*®

Dalam konteks desain pembelajaran, ada beberapa aspek yang seharusnya menjadi
bahan pertimbangan. Pertama, istilah inklusivisme pendidikan Islam yang pluralis-
multikultural dapat digunakan pada tingkat deskriptif dan normative yang menggambarkan isu-
isu pendidikan berkaitan dengan masyarakat yang pluralis-multikultural. Kedua, konsep
pendidikan pluralis-multikultural dapat diwujudkan dalam kurikulum, namun perlu dirumuskan
strategi yang harus ditempuh, mata pelajaran yang harus ditempuh, dan metode
penyampaiannya. Ketiga, perlu peta persoalan dan kendala yang dapat menghambat
pelaksanaan kebijakan pluralis-multikultural. Keempat, perlu melakukan studi komparasi
terhadap negara-negara dengan persoalan pluralitas dan multikulturalitas yang kompleks.
Kelima, konsep, model, dan strategi pengembangan pendidikan agama berwawasan pluralis-

12 Ngainun Naim dan Achamad Saugi, Op.Cit., Hal. 190.

13 S Hamid Hasan, Op., Cit.

14 R. Andersen dan K. Cusher, Multicultural and Intercultural Studies, dalam Teaching Studies of Society
Environment (ed. C. Marsh), (Sydney: Prentice-Hall, 1994)

15 Ngainun Naim dan Achmad Saugi, Op., Cit., him. 198.

18 1bid., him. 205.



Inklusivisme Pendidikan Islam
Muhammad Tulus.

multikultural.” Pendidikan multikultural diselenggarakan dalam upaya mengembangkan
kemampuan siswa dalam memandang kehidupan dari berbagai perspektif budaya yang berbeda
dengan budaya yang mereka miliki, dan bersikap positif terhadap perbedaan budaya, ras, dan
etnis.'®
Tujuan pendidikan dengan berbasis multikultural dapat diidentifikasi:
1) Untuk memfungsikan peranan sekolah dalam memandang keberadaan siswa yang
beraneka ragam;
2) Untuk membantu siswa dalam membangun perlakuan yang positif terhadap perbedaan
kultural, ras, etnik, dan kelompok keagamaan;
3) Memberikan ketahanan siswa dengan cara mengajar mereka dalam mengambil
keputusan dan keterampilan sosialnya;
4) Untuk membantu peserta didik dalam membangun ketergantungan lintas budaya dan
memberi gambaran positif kepada mereka mengenai perbedaan kelompok.*®
Di samping itu, pembelajaran berbasis multikultural dibangun atas dasar konsep
pendidikan untuk kebebasan yang bertujuan untuk:
1) Membantu siswa atau mahasiswa mengembangkan pengetahuan, sikap dan
keterampilan untuk berpartisipasi di dalam demokrasi dan kebebasan masyarakat;
Memajukan kebebasan, kecakapan, keterampilan terhadap lintas batas-batas etnik dan budaya
untuk berpartisipasi dalam beberapa kelompok dan budaya orang lain.

METODE

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif yang diarahkan ke suatu
penelitian lapangan (field research). Kirk dan Miller menyatakan bahwa penelitian kualitatif
merupakan tradisi tertentu dalam ilmu pengetahuan sosial yang secara fundamental
bergantung pada pengamatan manusia dalam kawasannya sendiri dan berkenaan dengan
orang-orang tersebut dalam bahasannya dan dalam peristirahatannya.?® Dari sinilah
kemudian terdapat pengamatan yang berujung pada suatu deskripsi dan analisis mengenai
pesantren Bakti Luhur Kabupaten Malang.

Permasalahan dalam penelitian ini berangkat dari adanya masalah sosial. Titik
tekannya adalah masalah inklusifitas keagamaan di perguruan tinggi negeri Islam dan
umum, sehingga pendekatan sosiologis sangat cocok digunakan.

Adapun penelitian ini menggunakan metode pengumpulan data:

1. Pengamatan (observation)
Melalui observasi, peneliti mengamati beberapa objek di lapangan. Peneliti disini lebih
cenderung menggunakan penggabungan dari overt dan convert observation. Artinya, pada
saat-saat tertentu peneliti melakukan observasi secara terang-terangan (overt) dan lain waktu
menggunakan pengamatan secara samar (covert).

2. Wawancara
Melalui teknik kedua ini, peneliti dapat mengetahui hal-hal mendalam tentang bagaimana
pendidik menginterpretasikan fenomena yang terjadi, di mana hal ini tidak bisa ditemukan
melalui pengamatn. Hal ini sesuai dengan pernyataan Stainback, sebagaimana diungkapkan
kembali oleh Sugiyono, bahwa interviewing provides the researches a means to gain a

7 1bid., him. 211.
18Ronald C. Dolls, Op., Cit., hal. 42-43.
19 1bid., hal. 51.
20| exy J. Moleong, Metode Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2002), him. 3.



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 1, No. 1 (2022)

deeper understanding of how the participant interprets a aituation or phenomenon that can
be gained through observation alone.?*

3. Dokumentasi
Teknik ketiga ini dimanfaatkan sebagai usaha penguatan terhadap kedua metode
sebelumnya.

Analisis data kualitatif pada dasarnya ingin memahami situasi sosial menjadi bagian-
bagian, hubungan antar bagian, dan hubungan dengan keseluruhan.?? Prosesnya sendiri
dilakukan sejak sebelum memasuki lapangan dan selama dilapangan. Sejak sebelum memasuki
lapangan, peneliti menganalisa data hasil studi terdahulu, atau data skunder, yang digunakan
untuk menentukan focus penelitian. Akan tetapi focus tersebut masih bersifat sementara, yang
kemudian berkembang setelah peneliti masuk selama di lapangan.?® Kegiatan analisisnya
dimulai dengan mengumpulkan data lapangan, mereduksi data, menyajikan data, dan akhirnya
menarik kesimpulan/verifikasi.

HASIL

Dalam KBBI, moderasi memiliki arti pengurangan kekerasan atau penghindaran
keekstriman. Adapun sikap moderat sendiri berarti selalu menghindarkan perilaku atau
pengungkapan yang ekstrem. Sikap moderat juga bisa diartikan sebagai sifat yang
berkecenderungan ke arah dimensi atau jalan tengah. Dalam konteks keagamaan, moderasi
beragama bisa diartikan dengan sikap spiritual dengan mempertimbangkan kesatuan dan
persatuan bangsa dan negara.?*

Moderasi maupun sikap moderat merupakan sebuah sifat yang harus dimiliki oleh
setiap warga negara. Sikap moderasi tentunya tidak hadir begitu saja dalam diri seseorang,
melainkan harus dilatih dan dibina oleh lingkungan yang menaunginya. Salah satu cara yang
tepat dalam membina sikap moderasi kepada seseorang adalah melalui pendidikan. Ki Hajar
Dewantara menuturkan bahwa karakter yang ada pada anak sejatinya sudah ada sejak lahir.
Hal ini dapat diumpamakan dengan jiwa anak berupa kertas yang di dalamnya terdapat
terdapat tulisan yang agak suram. Peran pendidikan disini adalah untuk menebalkan dan
menerangkan tulisan-tulisan yang ada pada kertas tersebut.?

Lingkungan pendidikan yang sangat dekat keberadaannya adalah keluarga. Ki Hajar
Dewantara menyebutkan bahwasanya yang dinamakan keluarga ialah kumpulan beberapa
orang yang terikat karna sebuah keturunan yang mengerti dan merasa sebagai suatu
gabungan yang hak dan berkehendak untuk memperteguh gabungan tersebut untuk
kemuliaan satu-satunya dan semua anggota.?® Keluarga merupakan tempat berlangsungnya
pendidikan individu dan pendidikan sosial. Ki Hajar Dewantara berpendapat bahwa keluarga

21Sugiyono, Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif dan R & D (Bandung:
Alfabeta, 2010), him. 318.

21pid., hlm. 336.

Z1pid., him. 337.

2 Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan
Republik Indonesia, “KBBI Daring,” 2016.

% Ki Hadjar Dewantara, Bagian Pertama Pendidikan (Yogyakarta: Yayasan Persatuan
Tamansiswa (Anggota IKAPI), 2011), 407.

26 Dewantara, 380.



Inklusivisme Pendidikan Islam
Muhammad Tulus.

merupakan tempat terbaik dalam memberlangsungkan pendidikan sosial. Beliau melanjutkan
bahwa keluarga merupakan tempat pendidikan paling sempurna dibandingkan dengan
tempat yang lain perihal pembinaan kecerdasan budi pekerti (watak individual) dan
persediaan kehidupan kemasyarakatan.?”

Keluarga merupakan alam pendidikan yang pertama bagi seorang anak. Tahapan
pendidikan pertama dalam keluarga yaitu pendidikan yang berasal dari orang tua. Peran
orang tua dalam tahap ini adalah sebagai penuntun, pengajar, dan pemberi contoh. Tahapan
kedua dalam pendidikan keluarga adalah saling mendidik antara anak yang satu dengan yang
lainnya (bagi yang bukan anak tunggal). Tahapan berikutnya berupa anak mendidik diri
mereka sendiri. Seorang anak pasti mengalami berbagai kejadian baik itu di dalam keluarga
atau di masrakat di luar sana. Kejadian-kejadian yang dialami oleh sang anak inilah yang
menimbulkan pendidikan diri itu sendiri.?®

Orang tua menjadi pemegang peran paling penting di dalam pendidikan keluarga ini.
Seperti yang telah disebutkan, orang tua memiliki peran sebagai penuntun, pengajar, dan
pemberi contoh. Sebagai penuntun dan pengajar, orang tua memiliki kedudukan yang
berbeda dengan seorang guru. Pendidikan yang diberikan oleh orang tua merupakan
pendidikan pokok sedangkan guru berkewajiban untuk membantu mengembangkan
pengetahuan yang telah di dapat oleh anak. Memberikan contoh kepada anak merupakan
peran penting yang harus di jalankan oleh orang tua dalam pendidikan keluarga. Hal ini
disebabkan anak cenderung meniru segala sesuatu yang dilakukan oleh orang tuanya.
Menjadikan atau memberlakukan hal-hal yang baik kepada seorang anak merupakan salah
satu upaya orang tua dalam menjalankan perannya sebagai pemberi contoh dalam dunia
pendidikan.?

Usia 3,5 samapai 7 tahun merupakan “masa peka” bagi seorang anak. Usia ini
merupakan usia dimana seorang anak merekam semua kesan yang dia terima dari luar
jiwanya. Hal ini disebabkan pada usia 3,5 sampai 7 tahun, jiwa yang terdapat pada seorang
anak masih bersifat sederhana yang artinya dapat berubah. Disinilah orang tua berperan
penting dalam membentuk jiwa seorang anak termasuk sikap moderasi.*

Pengenalan akan keberagaman kepada anak merupakan hal penting dalam
menumbuhkan karakter moderasi terutama tentang keberagaman agama. Pengenalan tentang
keberagaman agama kepada anak ini merupakan salah satu implementasi dari peran orang
tua dalam pendidikan keluarga yakni peran orang tua sebagai penuntun dan pengajar. Tidak
hanya mengenalkan keberagaman agama kepada anak, pembelajaran tentang sikap atau cara
menghadapi keberagaman agama tersebut juga merupakan materi penting yang harus
disampaikan kepada anak.’! Yang perlu diperhatikan adalah pembelajaran mengenai sikap ini
tidak hanya diajarkan melainkan juga harus dicontohkan oleh orang tua tersebut. Mengingat

27 Dewantara, 374.

28 Dewantara, 375.

29 Dewantara, 375-76.

30 Dewantara, 384.

31 Sutrisno, “Aktualisasi Moderasi Beragama Di Lembaga Pendidikan,” 330.



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 1, No. 1 (2022)

orang tua memiliki peran sebagai pemberi contoh dalam pendidikan keluarga. Salah satu
sikap yang dapat dicontohkan dalam kasus ini adalah toleransi. Jauh sebelum mengenalkan
tentang apa itu moderasi kepada anak, toleransi merupakan karakter penting yang harus
diterapkan kepada anak sejak dini. Penanaman karakter ini sejak dini akan menjadikan
sebuah kebiasaan kepada anak dengan harapan bisa menumbuhkan sikap moderasi dalam
diri anak seiring dengan berjalannya waktu. Hal ini selaras dengan pernyataan Ki Hajar
Dewantara dalam bukunya yaitu:

“Anak-anak yang biasa turut mengerjakan segala pekerjaan di alam keluarga, dengan
sendiri mengalami dan mempraktikkan macam-macam tenaga yang amat banyak
taedahnya bagi pendidikan budi-pekerti (giat, tahan, berani, cerdik, awas, sedar sejuk-
hati, tenang-fikiran, berperasaan, esthetis, dsb.); bagi pendidikan sosial (hemat, benci
pada laku atau barang atau keadaan mubadzir, memelihara orang sakit, memberi
pertolongan pada umumnya, membersihkan segala keadaan yang kotor, menertibkan
laku dan keadaan, hidup damai, menghasilkan segala laku, barang dan keadaan, dan
sebagainya).”

Praktik pengajaran agama dalam lembaga pendidikan merupakan salah satu upaya
terwujudnya moderasi beragama oleh bapak pendidikan indonesia, Ki Hajar Dewantara.
Perbincangan mengenai diterapkannya mata pelajaran agama dalam pendidikan sebenarnya
telah ramai beberapa waktu dekade terakhir ini. Hal demikian telah dikaji menjadi poin — poin
penting oleh Ki Hajar Dewantara, beliau mengungkapkan bahwasanya mayoritas masyarakat
indonesia berjiwa religius. Sejak dulu masyarakat terbuka dan menerima dengan baik ajaran
agama itu sendiri sehingga secara tidak langsung nilai — nilai agama melebur bahkan dapat
mengikuti hukum ataupun aturan - aturan dalam beragama dengan baik. Namun
permasalahan muncul ketika terdapat tuntutan dimana sifat keagamaan ini diwujudkan

dalam bentuk “pengajaran agama” sebagaimana syariat agama yang sudah pasti.??

Setiap golongan agama tentu memiliki tuntutannya masing — masing sesuai dengan
ajaran dan organisasi agama yang menaunginya. Menerima tuntutan masing — masing agama
dalam upaya perwujudan “pengajaran agama” menjadi sebuah keharusan dalam lembaga
pendidikan di Indonesia. Pemerataan yang demikian menjadi salah satu tolak ukur
bagaimana moderasi agama berjalan dengan baik di negara ini.>* Setiap warga negara berhak
mendapatkan pengajaran dalam dunia pendidikan yang layak tanpa memandang latar
belakang seperti apa yang dimiliki oleh tiap - tiap individu, setidaknya hal demikian yang
diinginkan oleh bapak pendidikan negara ini. Akan tetapi tidak semua ide dan gagasan akan
berjalan seperti apa yang dicita citakan beliau, kenyataan di lapangan berbanding terbalik
ketika agama Islam dengan persentase pemeluk agama yang lebih tinggi dibanding agama

lainnya mengajukan tuntutan yang lebih besar.

% Dewantara, Bagian Pertama Pendidikan, 377-78.
33 Dewantara, 188.
34 Dewantara, 189.



Inklusivisme Pendidikan Islam
Muhammad Tulus.

Pemerintah Republik Indonesia telah memberikan kesempatan yang sama rata pada
setiap agama untuk mengajukan tuntutan, akan tetapi seperti yang telah disinggung
sebelumnya bahwa dalam teknik pelaksanaannya masih belum bisa memberikan rasa puas
dan adil untuk semua golongan agama. Terdapat golongan yang tidak mufakat apabila
pelajaran agama dimasukkan dalam daftar pelajaran wajib untuk peserta didik, di sisi lain ada
yang menyepakati hal ini namun dengan berbagai syarat, diantaranya adalah pelajaran agama
seharusnya ditempatkan diluar jam pelajaran lembaga pendidikan.?® Selain itu juga muncul
tuntutan agar jumlah alokasi waktu pelajaran agama ditambah, dan tuntutan akan
penambahan mata pelajaran bahasa sesuai dengan bahasa penunjang dalam pengajaran
agama masing masing. Dahulu pemerintah pernah mengadakan pembahasan berkenaan
dengan persoalan itu, hasilnya adalah keputusan bersama oleh Kementrian Pendidikan,
Pengajaran, dan Kebudayaan bersama Kementrian agama untuk membentuk Panitia
Penasehat Agama Pengajaran Agama di lembaga pendidikan atau sekolah — sekolah negeri.
Panitia tersebut meliputi, Ketua Drs. Sigit, dengan anggota diantaranya Sdr. Mawardi, Sdr.

Pinandojo, dan Ki Hajar Dewantara.3

Setelah melalui beberapa hal pembahasan tentang “pengajaran agama” tersebut
kemudian diputuskanlah hasil supaya pembelajaran agama kepada peserta didik diberikan
dengan cara menyatukan bahan — bahan dari semua golongan agama dan dibentuk menjadi
satu — kesatuan sebagai “etik” atau pelajaran budi pekerti. Adapun spesifik tentang ajaran —
ajaran agama dapat diputuskan atau diserahkan pada pemerintah daerah, baik karesidenan
atau kabupaten. Seperti apa yang diterapkan akan pemahaman “pengajaran agama” dalam
lembaga pendidikan binaan Ki Hajar Dewantara, layak dijadikan acuan untuk sekolah —
sekolah di masa kini demi terciptanya akar moderasi beragama itu sendiri. Taman Siswa
mengatur hal demikian sebagai berikut, Pertama berkaitan tentang agama, baik setiap murid
dan guru diberikan kebebasan untuk memeluk agamanya masing — masing namun dengan

catatan dapat saling menghormati satu sama lain.?”

Poin pembelajaran yang perlu digaris bawahi adalah bagaimana dalam suatu lembaga
pendidikan dapat tercipta suasana yang damai, saling menghargai, dan menghormati. Peserta
didik merupakan individu yang nantinya akan mendapat pengajaran sedangkan guru sebagai
seorang yang memberikan transformasi ilmu kepada para peserta didiknya. Apabila budaya
atau kultur yang dibangun dalam sekolah — sekolah dapat berdamai meskipun terdapat
keberagaman beragama maka hal ini adalah modal awal yang sangat penting untuk
keberlanjutan moderasi beragama di negara ini.®® Kedua, agama dimasukkan sebagai

pengajaran etika atau budi pekerti. Mengenai pengajaran budi pekerti, Ki Hajar Dewantara

% Warsito and Widodo, “Implementasi Nilai-Nilai Luhur Ajaran Ki Hajar Dewantara Dalam
Perkuliahan Pendidikan Pancasila Untuk Mengembangkan Karakter Mahasiswa,” 7.

% Dewantara, Bagian Pertama Pendidikan, 188-89.

37 Dewantara, 188.

3 Dewantara, 188.



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 1, No. 1 (2022)

telah memberikan sedikit banyak tentang gambaran umum menyoal apa itu budi pekerti,
bentuk pengajaran dalam bukti pekerti, bagaimana implementasi pengajaran budi pekerti
pada tingkatan peserta didik. Banyak yang beranggapan bahwa pengajaran budi pekerti
hanya dapat diberikan oleh orang dewasa dan berilmu. Namun sejatinya pengajaran budi

pekerti tidak dilakukan secara terstruktur sebagaimana pengajaran disiplin ilmu lainnya.*

Pada pengajaran budi pekerti media yang paling berperan adalah bagaimana
spontanitas dari pamong itu sendiri. Tidak bergantung apakah terbagi dan tersusun dalam
”daftar pelajaran”, setiap pendidik seyogyanya mengerti dan memberikan pengajaran terkait
budi pekerti baik sebagai guru sejarah, agama, sosiologi, ilmu fisika, dan lain sebagainya.*’
Permasalah muncul ketika sebagian dari pendidik beranggapan pengajaran budi pekerti
diberikan dalam wujud kajian — kajian keagamaan, ceramah tentang hidup dan kejiwaan
manusia. Sebagian lainnya bahkan mengira bahwa kriteria seorang pendidik haruslah orang
yang suci, tanpa perbuatan buruk, berpengetahuan serta berpengalaman. Tidak semua dari
anggapan ini dapat dibenarkan karena secara tidak langsung juga menghambat akan proses

pengajaran kepada peserta didik utamanya pada budi pekerti.*!

Spontanitas sebagai wujud awal akan proses pengajaran budi pekerti perlu dipahami,
misalnya saja duduk yang rapi, berpakaian yang sopan, tidak boleh teriak — teriak karena
mengganggu ketenangan, adalah bentuk spontanitas yang dapat diterima peserta didik
sebagai pengajaran budi pekerti. Pada anak anak tidak diperlukan pengarahan yang berbelit-
belit dan menggunakan teori karena kapasitas mereka yang dirasa belum mampu untuk
sepenuhnya berpikir. Pada remaja hingga menginjak dewasa barulah dapat menggunakan
teori dan pemahaman kepada mereka karena sudah mulai berfikir dan menyaring apa yang

mereka terima. Itulah yang dimaksudkan dalam pengajaran budi pekerti.*?

Pada daerah — daerah yang budayanya terikat akan ajaran agama, seperti menerapkan
hukum - hukum Islam dalam hukum adat istiadatnya maka diperbolehkan untuk
memasukkan pendidikan agamanya dalam pengajaran lembaga pendidikan, akan tetapi tidak
diperbolehkan untuk memaksanya.®* Pada Taman Siswa hari libur yang digunakan
menyesuaikan dengan agama yang dipercayainya. Ki Hajar Dewantara juga telah
memberikan peringatan terkait putusan yang diadakan oleh Susunan Kongres terkait

pengajaran agama bahwa memang tidak mungkin untuk mewujudkannya dalam bentuk yang

% Dewantara, 189.

4 Feriyanto, “Tarekat Dan Moderasi Beragama,” 170.

4 Dewantara, Bagian Pertama Pendidikan, 484.

42 Dewantara, 484-85.

4 Suhartono Wiryopranoto et al., Ki Hajar Dewantara “Pemikiran Dan Perjuangannya” (Jakarta:
Museum Kebangkitan Nasional Direktorat Jendral Kebudayaan Kementerian Pendidikan dan
Kebudayaan, 2017), 70; Pia Nuraripah, Rahmatika Layyinah, and Fadhlu Rahman, “Konstruksi
Pendidikan Moderat Melalui Pendidikan Kritis: Studi Atas Al-Talim Wa Tarbiyah Fi Al-Islam
Muthahhari,” Prosiding Konferensi Integrasi Interkoneksi Islam Dan Sains 2, no. 2 (2020): 451.

10



Inklusivisme Pendidikan Islam
Muhammad Tulus.

utuh dan sempurna.* Selain itu, beliau juga memperingatkan beberapa hal yang memang
penting dalam merespon keberagaman di negara ini. Diantaranya adalah sebagai berikut,
pertama, jangan mengatakan apa yang tak mungkin disatukan. Makna yang terkandung dalam
peringatan ini rasanya juga dapat menjadi pondasi akan terwujudnya moderasi beragama

melalui sikap toleransi.*®

Penerapan sikap toleransi yang benar bukanlah menuruti, menerima, bahkan sampai
mengikuti perbedaan yang bukan lagi masuk dalam ruang lingkup sikap toleransi, seperti
mencampuradukkan ibadah spiritualistik antar agama. Hal demikian bukan hanya keluar
dari ajaran agamanya masing — masing tetapi juga memicu timbulnya konflik antar umat
beragama. Kedua, jangan mengatakan apa yang tak perlu disatukan. Oleh karenanya tidak
semua keberagaman dan perbedaan dapat disatukan, tentu setiap agama memiliki batasan —
batasan tertentu terutama dalam perihal akidah. Moderasi beragama yang diwujudkan bukan
dengan cara yang demikian, namun lebih kepada tata cara hidup bersosial dan bernegara yang
baik. Ketiga, menyatukan hal — hal yang substantif atau bernilai pokok saja maka ini sudah

lebih dari cukup untuk menciptakan persatuan yang kokoh dan abadi.#

Setiap individu pasti memiliki kelebihan dan kekurangan serta perbedaan sikap
kejiwaannya masing — masing. Dengan demikian maka muncul keragaman pandangan
terhadap hidup ini mengenai aliran — aliran tentang bagaimana “baik” dan “jahat” dalam
kehidupan. Menurut Ki Hajar Dewantara dalam pembahasan Ilmu Adab diantaranya
terdapat aliran utilisme, yakni aliran yang menempatkan kebahagiaan orang banyak sebagai
tingkat kebahagiaan tertinggi dari kehidupan manusia.#” Selanjutnya terdapat aliran wundt,
yakni aliran sikap kejiwaan yang mengutamakan kepentingan masyarakat dibanding dengan
kepentingan pribadi tiap — tiap manusia. Bukan tanpa alasan kemudian beliau menyebutkan
kedua aliran tersebut dalam bab Ilmu Adab. Pengertian singkat dari “Ilmu Adab” merupakan
keilmuan yang mempelajari berbagai macam persoalan kebaikan dan keburukan manusia
meliputi ruang pikiran, tindak tanduknya sampai pada perbuatan yang dilakukannya
kemudian. Kembali pada dua aliran yang sebelumnya telah sedikit dijabarkan maka rasanya
penting untuk benar — benar dipahami dan diterapkan manusia dalam hidup bermasyarakat.
Utilisme dengan mengarahkan agar manusia tidak mengedepankan egonya, membentuk sikap
kejiwaan agar supaya tidak memikirkan kebahagiaan individu tanpa peduli dengan
kebahagiaan lingkungan sekitar dirasa sangat relevan menjadi landasan berpikir dan

bertindak saat banyak keberagaman di tempat tersebut.*s

Contoh saja bagaimana hidup di bangsa ini dengan keragaman umat beragamanya

maka bukanlah hal yang tepat untuk mengedepankan sikap egois antar individu. Ketika telah

“ Dewantara, Bagian Pertama Pendidikan, 188-90.
4 Dewantara, 459-462.

46 Dewantara, 463-464.

47 Dewantara, 459.

48 Dewantara, 461-462.

11



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 1, No. 1 (2022)

diakui keberadaan dan kedudukan setiap agama maka sebagai umat pemeluk agama
seyogyanya menyadari akan kapasitas menjalankan ajaran agamanya masing — masing. Setiap
agama pasti akan memberikan pedoman dan petunjuk bagaimana kebahagiaan dunia dan
akhirat itu dapat tercapai. Ajaran dalam setiap agama tentunya mengarahkan dan ditujukan
agar tercipta suasana yang tenang dan damai baik antar pemeluk agama, maupun dengan
pemeluk agama lainnya. Bagaimana konsep aliran utilisme kemudian dapat menjawab
tantangan akan terwujudnya moderasi beragama, adalah dengan menanamkan sikap
kejiwaan aliran ini pada setiap pemeluk agama.*’ Dalam artian ketika setiap individu telah
memahami dan menerapkan pada kehidupan sehari — hari untuk tidak melulu
mengedepankan rasa egoisnya maka akan tercipta rasa saling pengertian, memahami, dan

menghargai demi satu tujuan, yakni kebahagiaan bersama.

Dengan demikian setiap individu bisa menjalankan ajaran agamanya dengan penuh
rasa bahagia, tidak mudah terprovokasi saat terjadi gesekan antar agama, serta muncul sikap
kedewasaan dalam umat beragama menjadi tonggak nyata untuk terwujudnya moderasi
beragama yang didambakan oleh setiap manusia. Kemudian pada aliran sikap kejiwaan yang
kedua, yakni wundt merupakan sikap mengutamakan kepentingan masyarakat dibandingkan
kepentingan pribadi.*® Hal ini sejatinya tidak jauh berbeda dengan aliran sebelumnya yang
mengutamakan kebahagiaan masyarakat dibanding kebahagiaan individu. Dengan sikap
mengutamakan kepentingan masyarakat tentu hal ini menjadi modal utama untuk
terciptanya suasana yang damai dan tenang dalam hidup bermasyarakat dan bernegara. Dari
dua aliran tersebut meski tidak secara spesifik Ki Hajar Dewantara menjelaskan persoalan
moderasi beragama secara spesisfik namun dengan poin — poin dari penjelasannya terkait
pengajaran agama dalam lembaga pendidikan dan ilmu adab dapat kita tarik benang

merahnya terhadap persoalan moderasi beragama di Indonesia.

Selanjutnya dalam pembahasan adat-istiadat Ki Hajar Dewantara menjelaskan sedikit
pengertian umum bahwasanya adat istiadat merupakan kebiasaan — kebiasaan yang dianggap
baik dan diakui kedudukannya oleh masyarakat umum di suatu daerah atau tempat tertentu.
Meskipun adat istiadat bukanlah perkara hukum yang diperintahkan dan disusun oleh
pemerintah, juga tidak tertulis secara sah, akan tetapi tidak dipungkiri bahwa kebenaran,
kekuatan, dan kekuasaannya telah melebur menjadi bagian dari hati masyarakat. Di Indonesia
berturut — turut agama Hindu dan Islam memberikan pengaruh yang kuat terhadap adat —
istiadat kita. Bahkan melebur dan menyertai setiap individu dalam hidup beragama dan
bernegara, baik secara lahir dan batin. Tidak sama dengan pengaruh yang diberikan oleh

bangsa Barat selama bertahun — tahun masa penjajahan.

49 Dewantara, 462.
50 Dewantara, 462.
51 Dewantara, 463.

12



Inklusivisme Pendidikan Islam
Muhammad Tulus.

Pengaruh yang diberikan oleh mereka hanya berada pada lingkup kaum lapisan atas
atau yang memegang jabatan tertentu serta hanya berada pada alam pikiran. Kembali pada
pengaruh yang diberikan oleh agama Hindu dan Islam sehingga mampu membentuk adat —
istiadat yang sebagian besarnya masih berlaku hingga saat ini, menjadi tolak ukur akan
kedamaian yang mampu diwujudkan oleh para pemeluk agamanya masing — masing. Secara
tidak langsung dengan perbedaan adat — istiadat tetapi mampu menerima, menghargai, dan

tidak bersikap fanatisme maka moderasi beragama bukan hal yang mustahil untuk dicapai.>?

PEMBAHASAN

Ikhtiar untuk menjaga dan merawat tradisi salah satunya dilakukan dengan
penerapan moderasi beragama sehingga tercapainya gagasan Islam yang ramah dan indah.>
Dalam pandangan lain menyebutkan bahwa untuk merawat kesatuan bangsa maka harus
menghilangkan kebudayaan dan tradisi yang sudah ada. Akan tetapi, muncul moderasi
beragama disini bukan untuk menghilangkan, menambah, atau mengganti sesuatu yang
sudah ada, namun menguatkan karakter dasar ajaran agama yang di dalamnya terkandung
nilai moderat. Hal ini juga selaras tentang Islam yang berjalan di pertengahan sesuai dengan
al-Quran surat al-Bagarah: 143. Dengan melihat majemuknya masyarakat Indonesia, maka
moderasi harus dipahami sebagai komitmen bersama untuk menjaga dan menyeimbangkan
kemajemukan itu sendiri. Jika ada moderasi pasti akan ada toleransi, apabila toleransi sudah
dibangun dengan baik sejak dini, maka sikap moderat akan dimiliki oleh seluruh elemen
masyarakat. Disitulah letak pentingnya pendidikan yang harus menanamkan sikap moderat
dan mendalami toleransi. Penanaman nilai-nilai moderasi harus dibangun sejak berada di
bangku sekolah, selain siswa mendapatkan materi mereka juga dituntut untuk
mengimplementasikan sikap moderasi dan toleransi di sekolah. Sebagai contoh ketika dalam
satu kelas terdapat siswa non-muslim dan muslim.>* Pada saat bulan ramadhan, siswa yang
muslim melakukan puasa ramadhan, maka sikap yang harus dilakukan oleh temannya yang
non-muslim adalah menghargai, yaitu dengan tidak makan di depan temannya, tidak
menggoda dan mengganggu lancarnya puasa temannya yang non-muslim. Hal-hal kecil
seperti ini harus mulai ditanamkan sejak dini, karena itu bisa dijadikan bekal ketika mereka

menghadapi massa yang lebih banyak.

Beberapa penelitian yang membahas tentang moderasi beragama di lakukan di
Indonesia. Dalam penelitian yang berjudul “Moderasi Pendidikan Nasional Berbasis Metode

Sorogan dalam Menghadapi Bonus Demografi” menyatakan bahwa penerapan moderasi

52 Dewantara, 463-464.

5 Lukman Hakim Saifuddin, Moderasi Beragama, Badan Litbang Dan Diklat Kementerian Agama RI
Gedung Kementerian Agama RI, 2019, 57.

5 Sutrisno, “Aktualisasi Moderasi Beragama Di Lembaga Pendidikan”; Saifuddin, Moderasi
Beragama.

13



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 1, No. 1 (2022)

beragama dalam dunia pendidikan dapat dilakukan dengan metode sorogan, artinya peserta
didik diberikan kesempatan untuk membangun karakternya, diuji kesabaran, kerajinan,
ketaatan, dan kedisiplinan, hal ini dilakukan untuk menghadapi bonus demografi.’> Dalam
penelitian lain yang berjudul “Eksistensi Moderasi Islam dalam Kurikulum Pembelajaran PAI
di SMA” menyatakan bahwa upaya pembaharuan pemikiran melalui rekonstruksi
pendidikan agama sangat diperlukan.®® Penilitian ini fokus pada eksistensi moderasi
beragama dalam kurikulum PAI, selain itu juga membahas urgensi redesign kurikulum PAI
dalam memerangi radikalisme yang dilakukan melalui praktik pendidikan multikultural di
kalangan sekolah menengah atas. Selain itu terdapat pula penelitian yang berjudul “Eksistensi
dan Implementasi Nilai Moderasi Islam pada Kurikulum Pembelajaran PAI di SDN Tunon 2
Kota Tegal” memiliki titik fokus pada pengimplementasian dan eksistensi nilai-nilai moderasi
beragama dalam kurikulum PAI di sekolah dasar dan erat kaitannya dengan kondisi pandemi,
dengan mengetahui bagaimana cara pengimplementasian nilai-nilai moderasi beragama

kepada peserta didik.>”

Berdasarkan penelitian-penelitian di atas, masih belum ada penelitian yang membahas
tentang moderasi beragama yang diambil langsung dari perspektif bapak pendidikan
Indonesia, yaitu Ki Hajar Dewantara. Perspektif Ki Hajar Dewantara mengacu pada
pentingnya penanaman nilai-nilai moderasi beragama sejak dini. Penanaman tentang nilai
toleransi yang harus dilakukan sebelum peserta didik menempuh perjalanan yang lebih luas
lagi. Dari situ akan terlihat bagaimana pentingnya peran orang tua untuk menjadi madrasah
al-ula bagi anaknya, menjadi pintu masuknya penerapan dan penguatan nilai-nilai moderasi
beragama. Disinilah peran orang tua dibutuhkan, sebagai orang yang memberikan
pengajaran, contoh, dan penerapan praktik dari apa yang telah diajarkan. Pemberian
pengertian tentang keberagaman menjadi tameng paling kuat dalam penerapan nilai-nilai
moderasi beragama sejak kecil. Orang tua tentu harus memberikan contoh terbaik saat
melakukan interaksi dengan orang lain supaya anak menyontoh bagaimana perlakuannya

terhadap orang lain terutama yang berbeda dengannya.

Selain itu praktik keagamaan juga bisa dilakukan demi terwujudnya masyarakat yang
sehat tanpa ada kekerasan dan pertikaian. Lalu pembelajaran yang dilakukan disekolah juga
sangat berpengaruh terhadap output yang akan dihasilkan. Bagaimana lembaga pendidikan
memberikan pelatihan terhadap guru dan bagaimana guru mempraktikkan hasil
pengetahuannya terhadap murid dan bagaimana guru bersikap terhdap murid. Hal itu sangat

penting dalam praktik penerapan nilai-nilai moderasi beragama. Implikasinya diletakkan

% Muharramah, “Moderasi Pendidikan Nasional Berbasis Metode Sorogan Dalam Menggapai
Bonus Demografi.”

5% Yunus Yunus and Arhanuddin Salim, “Eksistensi Moderasi Islam Dalam Kurikulum
Pembelajaran PAI Di SMA,” Al-Tazkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam 9, no. 2 (2018): 181.

57 M. Nurul Ikhsan Saleh and Ahmad Zubaidi, EKSISTENSI PENDIDIKAN ISLAM: Basis Nilai,
Perspekif, Dan Inovasi Pengembangannya (Yogyakarta: CV. ISTANA AGENCY, Istana Publishing, 2020),
47.

14



Inklusivisme Pendidikan Islam
Muhammad Tulus.

pada pentingnya peran orang tua dalam pembentukan karakter yang bisa menjunjung tinggi
nilai perbedaan kepada anak, supaya sejak kecil ia paham tentang adanya moderasi beragama
yang harus dilakukan oleh setiap manusia. Oleh karena itu, diharapkan penelitian ini mampu
memberikan kontribusi tentang praktik penerapan nilai-nilai moderasi beragama sesuai
dengan perspektif Ki Hajar Dewantara untuk menyelaraskan kepentingan bangsa dan

mempersatukan kemajemukan yang bisa dianggap sebagai pelaku utama sebuah perpecahan.

REFERENSI

Akhmadi, Agus. “Moderasi Beragama Dalam Keragaman Indonesia Religious Moderation in
Indonesi” s Diversity.” Jurnal Diklat Keagamaan 13, no. 2 (2019): 45-55.

Anisah, Nur. “Pendidikan Karakter Dalam Perspektif Ki Hajar Dewantara.” MUDARRISA:
Jurnal Kajian Pendidikan Islam 1, no. 1 (2009): 33—45.
https://doi.org/10.18326/mdr.v1i1.117-160.

Ary, Donald, Lucy Cheser Jacobs, Chris Sorensen, and Asghar Razavieh. Introduction to
Research in Education. 8th ed. Wadsworth: Cengage Learning, 2010.

Cahyono, Muqowim, Radjasa. “Nilai Ukhwah Wathaniyah Dalam Kehidupan Ki Hajar
Dewantoro.” Jurnal Al-Ghazali 3, no. 1 (2020): 135—44.

Dakir, Dakir. “Nilai-Nilai Pendidikan Pesantren Sebagai Core Value; Dalam Menjaga
Moderasi Islam Di Indonesia.” Jurnal Islam Nusantara 03, no. 02 (2019): 495-517.

Dewantara, Ki Hadjar. Bagian Pertama Pendidikan. Yogyakarta: Yayasan Persatuan
Tamansiswa (Anggota IKAPI), 2011.

Feriyanto. “Tarekat Dan Moderasi Beragama.” Tatar Pasundan: Jurnal Diklat Keagamaan 14,
no. 2 (2020): 158-72.

George, Mary W. The Elements of Library Research: What Every Students Need To Know. New
Jersey: Princeton University Press, 2008.

Hasan, Mustaqim. “Prinsip Moderasi Beragama Dalam Kehidupan Berbangsa.” Institut
Agama Islam An Nur Lampung, 2021.

Junaedi, Edi. “Inilah Moderasi Beragama Perspektif Kemenag.” Harmoni 18, no. 2 (2019):
182-86. https://doi.org/10.32488/harmoni.v18i2.414.

Kartikowati, Triasih. “Nilai-Nilai Moderasi Islam Perspektif Ahmad Syafii Maarif Dalam
Buku Tuhan Menyapa Kita Dan Relevansinya Terhadap Pendidikan Islam.” Institut
Agama Islam Negeri (IAIN) Purwokerto, 2020.

Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia, Badan Pengembangan dan
Pembinaan Bahasa. “KBBI Daring,” 2016.

Khalil Nurul Islam. “Moderasi Beragama Di Tengah Pluralitas Bangsa: Tinjauan Revolusi
Mental Perspektif Al-Qur’an.” KURIOSITAS: Media Komunikasi Sosial Dan Keagamaan 13,

15



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 1, No. 1 (2022)

no. 1 (2020): 38-59. https://doi.org/10.35905/kur.v13i1.1379.
Khotimah, Husnul. “Internalisasi Moderasi Beragama Dalam Kurikulum Pesantren,” 2021.

Magta M. “Pendidikan Sesuatu Yang Pendidikan Membebaskan Yang.” Pendidikan Usia Dini
7,no. 2 (2013): 221-32.

Marzuki, Marzuki, and Siti Khanifah. “Pendidikan Ideal Perspektif Tagore Dan Ki Hajar
Dewantara Dalam Pembentukan Karakter Peserta Didik.” Jurnal Civics: Media Kajian
Kewarganegaraan 13, no. 2 (2016): 172-81. https://doi.org/10.21831/civics.v13i2.12740.

Masykur Wahid, Ali Muhtarom, Fitri Raya. Menanam Kembali Moderasi Beragama, 2021.

Muharramah, Yuli Wusthol. “Moderasi Pendidikan Nasional Berbasis Metode Sorogan
Dalam Menggapai Bonus Demografi.” Prosiding Nasional 1, no. 1 (2003): 113-30.

Nuraripah, Pia, Rahmatika Layyinah, and Fadhlu Rahman. “Konstruksi Pendidikan Moderat
Melalui Pendidikan Kritis : Studi Atas Al-Talim Wa Tarbiyah Fi Al-Islam Muthahhari.”
Prosiding Konferensi Integrasi Interkoneksi Islam Dan Sains 2, no. 2 (2020): 471-81.

Nurhalita, Nora, and Hudaidah Hudaidah. “Relevansi Pemikiran Pendidikan Ki Hajar
Dewantara Pada Abad Ke 21.” Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan 3, no. 2 (2021): 298-303.
https://doi.org/10.31004/edukatif.v3i2.299.

Nurkholida, Erna. “PERSPEKTIF JAWA ( Studi Pemikiran Ki Hajar Dewantara ).” Cendekia:
Jurnal Kependidikan Dan Kemasyarakatan 16, no. 2 (2018): 393—-407.

Ramli, Ramli. “Moderasi Beragama Bagi Minoritas Muslim Etnis Tionghoa Di Kota
Makassar.” KURIOSITAS: Media Komunikasi Sosial Dan Keagamaan 12, no. 2 (2019): 135-
62. https://doi.org/10.35905/kur.v12i2.1219.

Rifa’i, Andi Arif. Pengantar Penelitian Pendidikan. Kabupaten Bangka: PPs IAIN SAS Babel,
2019.

Saifuddin, Lukman Hakim. Moderasi Beragama. Badan Litbang Dan Diklat Kementerian Agama
RI Gedung Kementerian Agama RI, 2019.

Saleh, M. Nurul Ikhsan, and Ahmad Zubaidi. EKSISTENSI PENDIDIKAN ISLAM: Basis Nilai,
Perspekif, Dan Inovasi Pengembangannya. Yogyakarta: CV. ISTANA AGENCY, Istana
Publishing, 2020.

Sari, Milya, and Asmendri Asmendri. “Penelitian Kepustakaan (Library Research) Dalam
Penelitian Pendidikan IPA.” Natural Science: Jurnal Penelitian IPA Dan Pendidikan IPA 6,
no. 1 (2020): 41-53.

Sugiarta, I Made, Ida Bagus, Putu Mardana, Agus Adiarta, and I Wayan Artanayasa.
“Filsafat Pendidikan Ki Hajar Dewantara (Tokoh Timur).” Jurnal Filsafat Indonesia 2, no.
3 (2019): 124-36.

Sukri, Sukri, Trisakti Handayani, and Agus Tinus. “Analisis Konsep Pemikiran Ki Hajar
Dewantara Dalam Perspektif Pendidikan Islam.” Jurnal Civic Hukum 1, no. 1 (2016): 33—
41.

Susilawati, Samsul. “Muslim Moderat Merespon Arus Modernitas Dalam Bingkai

16



Inklusivisme Pendidikan Islam
Muhammad Tulus.

Multikultural.” EDUMASPUL: Jurnal Pendidikan 4, no. 1 (2020): 245-52.
Sutrisno, Edy. “Aktualisasi Moderasi Beragama Di Lembaga Pendidikan.” Jurnal Bimas Islam

12, no. 2 (2019): 323-48.
Tohir, Mohammad. “Sosok Guru Profesional Yang Ideal Ala Ki Hajar Dewantara,” 1922, 1-4.

Warsito, Ronggo, and Sahid Teguh Widodo. “Implementasi Nilai-Nilai Luhur Ajaran Ki
Hajar Dewantara Dalam Perkuliahan Pendidikan Pancasila Untuk Mengembangkan

Karakter Mahasiswa.” PKn Progresif: Jurnal Pemikiran Dan Penelitian Kewarganegaraan 13,
no. 1 (2018): 1-22. https://doi.org/10.20961/pknp.v13i1.22448.

Wijiati, Muridian. “Pendidikan Multikultural Menurut Ki Hajar Dewantara Pada Anak Usia
Dini.” Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Bengkulu, 2021.

Wiryopranoto, Suhartono, Nina Herlina, Djoko Marihandono, and Yuda B Tangkilisan. Ki

Hajar Dewantara “Pemikiran Dan Perjuangannya.” Jakarta: Museum Kebangkitan
Nasional Direktorat Jendral Kebudayaan Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan,

2017.
Yunus, Yunus, and Arhanuddin Salim. “Eksistensi Moderasi Islam Dalam Kurikulum
Pembelajaran PAI Di SMA.” Al-Tazkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam 9, no. 2 (2018): 181-94

17



