
Muta’allim: Jurnal Pendidikan Agama Islam 
e-ISSN: xxxx-xxxx 

Vol. 1, No. 1 (2022): 1- 17 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mjpai 

 

1 

 

 INKLUSIVISME PENDIDIKAN ISLAM 

(STUDI FENOMENOLOGI ATAS BUDAYA PESANTREN BAKTI LUHUR 

KABUPATEN MALANG) 
 

Muhammad Tulus 
Pendidikan Agama Islam, Ilmu Tarbiyah dan Keguruan 

UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia 
tulus@gmail.com  

 

ABSTRACT 

Indonesia As a plural nation that has various nuances of pluralism which is manifested in ethnic groups with 

unique backgrounds of regional languages, traditions, customs, arts, culture, and religions respectively. So 

educational inclusiveness is important to be developed in every religious education institution, especially Islam, it 

must even be a priority goal that must be achieved. Pesantren has a very important role, apart from being a place 

to learn Islamic religious knowledge, it is also a place to foster mental and moral character. One of them is fostering 

the value of religious tolerance carried out by Kyai at the Bakti Luhur Islamic Boarding School, Malang Regency. 

The fostering of religious tolerance values is carried out because of the emergence of various conflicts in Indonesia 

that originate from problems between religious communities. For this reason, fostering the value of religious 

tolerance is carried out at the Bakti Luhur Islamic Boarding School with the aim of educating and fostering the 

mental and morals of the students to become individuals who have good morals and have a tolerant attitude 

towards differences in people's lives, especially religious differences. The establishment of the Bakti Luhur Islamic 

Boarding School since 2006 did not necessarily run smoothly, because there were several groups who did not agree 

with the pesantren system. Because it is considered too liberal, violates the teachings of Islam and even some people 

disbelieve in the business. 

Key words: Inclusivism; Islamic education; Boarding school. 

ABSTRAK 

Indonesia Sebagai bangsa plural yang memiliki berbagai nuansa kemajemukan yang mewujud 

dalam kelompok-kelompok etnis dengan kekhasan latar belakang bahasa daerah, tradisi, adat istiadat, 

seni, budaya, dan agama masing-masing. Maka inklusifitas pendidikan penting untuk dikembangkan 

disetiap lembaga pendidikan agama terkhusus Islam, bahkan harus menjadi tujuan prioritas yang harus 

di capai. Pesantren memiliki peranan yang sangat penting, selain sebagai tempat untuk belajar ilmu 

agama Islam, juga sebagai tempat membina mental dan akhlak. Salah satunya adalah pembinaan nilai 

toleransi beragama yang dilaksanakan oleh Kyai di Pesantren Bakti Luhur Kabupaten Malang. 

Pembinaan nilai toleransi beragama dilaksanakan karena munculnya berbagai konflik di Indonesia 

yang bersumber dari permasalahan antar umat beragama. Untuk itu pembinaan nilai toleransi 

beragama dilaksanakan di Pondok Pesantren Bakti Luhur dengan tujuan untuk mendidik dan membina 

mental dan akhlak para santri agar menjadi pribadi yang berakhlakul karimah dan memiliki sikap 

toleran terhadap adanya perbedaan di dalam kehidupan masyarakat, khususnya perbedaan agama. 

Berdirinya pesantren Bakti Luhur sejak 2006 ini tidak serta merta berjalan mulus, sebab ada beberapa 

golongan yang kurang setuju dengan sistem pesantren tersebut. Sebab dianggap terlalu liberal, 

menyalahi ajaran Islam bahkan beberapa orang mengkafirkan usaha tersebut. 

 

Kata Kunci: Inklusivisme; Pendidikan Islam; Pesantren. 

 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mjpai
mailto:tulus@gmail.com


Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 1, No. 1 (2022)   
 

2 
 

PENDAHULUAN  

Indonesia sebagai bangsa plural yang memiliki berbagai nuansa kemajemukan yang 

mewujud dalam kelompok-kelompok etnis dengan kekhasan latar belakang bahasa daerah, 

tradisi, adat istiadat, seni, budaya, dan agama masing-masing. Maka inklusifitas pendidikan 

penting untuk dikembangkan disetiap lembaga pendidikan agama terkhusus Islam, bahkan 

harus menjadi tujuan prioritas yang harus di capai. Hal ini karena dalam dinamika kehidupan, 

sikap Inklusif dan Plural merupakan keniscayaan yang harus dikembangkan di era globalisasi 

dalam rangka untuk membangun sikap toleransi keberagaman dalam keberagamaan. Pluralisme 

dan inklusifime adalah dua sisi dari satu mata uang yang sama. Kedua sisi tadi tak dapat 

dipisahkan, tetapi merupakan satu kesatuan yang seharusnya saling menopang dan 

menguatkan.1 

Di kalangan umat Islam, berbagai organisasi, yayasan dan lembaga keagamaan telah 

banyak didirikan. Tujuannya adalah untuk merealisasikan doktrin-doktrin Islam melalui 

pemberdayaan masyarakat yang digerakkan oleh lembaga pendidikan agama di kalangan umat 

Islam. Dengan kata lain, umat Islam berupaya membumikan ajaran-ajaran Islam sesuai dengan 

visi dan misi kekhalifahan yang disandang oleh panggilan sejarahnya. Misalnya, pesantren. 

Pesantren memiliki peranan yang sangat penting, selain sebagai tempat untuk belajar 

ilmu agama Islam, juga sebagai tempat membina mental dan akhlak. Salah satunya adalah 

pembinaan nilai toleransi beragama yang dilaksanakan oleh Kyai di Pesantren Bakti Luhur 

Kabupaten Malang. Pembinaan nilai toleransi beragama dilaksanakan karena munculnya 

berbagai konflik di Indonesia yang bersumber dari permasalahan antar umat beragama. Untuk 

itu pembinaan nilai toleransi beragama dilaksanakan di Pondok Pesantren Bakti Luhur dengan 

tujuan untuk mendidik dan membina mental dan akhlak para santri agar menjadi pribadi yang 

berakhlakul karimah dan memiliki sikap toleran terhadap adanya perbedaan di dalam kehidupan 

masyarakat, khususnya perbedaan agama. 

Berdirinya pesantren Bakti Luhur sejak 2006 ini tidak serta merta berjalan mulus, sebab 

ada beberapa golongan yang kurang setuju dengan sistem pesantren tersebut. Sebab dianggap 

terlalu liberal, menyalahi ajaran Islam bahkan beberapa orang mengkafirkan usaha tersebut. 

Padahal kalau melihat dari tujuan didirikannya pesantren multi agama  yang memiliki 

santri dari berbagai macam agama, yaitu Islam, Budha, Kristen, Kong Hu Cu, Hindu dan 

beberapa Aliran Kepercayaan ini ingin menjalankan NKRI sebagai pemersatu bangsa, bukan 

sebaliknya. 
Berdasarkan latar belakang di atas, peneliti tertarik untuk melakukan penelitian lebih lanjut 

tentang sikap inklusif yang dikembangkan di pesantren Bakti Luhur tersebut. Oleh karena itu 

penulis mengambil judul “Inklusivisme Pendidikan Islam: Studi Fenomenologi Atas Budaya 

Pesantren Bakti Luhur Kabupaten Malang”.  

KAJIAN LITERATUR 

Secara etimologi kata inklusif dan ekslusif merupakan bentuk kata jadian yang berasal 

dari bahasa Inggris “inclusive” dan “exlusive” yang masing-masing memiliki makna “termasuk 

didalamnya” dan “tidak termasuk didalamnya atau terpisah”.2 Menurut Nurcholis Madjid, 

gagasan inklusif berangkat dari anggapan bahwa kebenaran dan keselamatan suatu agama 

menjadi monopoli agama tertentu. Sementara agama lain, diberlakukan bahkan ditetapkan 

standar lain yang sama sekali berbeda; “salah dan karenanya tersesat ditengah jalan”. Hal ini 

sudah masuk ke wilayah state of mind kita. Cara pandang suatu komunitas agama (religious 

communty) terhadap agama lain, dengan menggunakan cara pandang agamanya sendiri tanpa 

 
1Ibid, hlm. 175. 
2Silvita IS, Kamus Popuer (Surabaya: Jaya Agung, 1989), hlm. 127. 



Inklusivisme Pendidikan Islam 
Muhammad Tulus. 

3 

 

menyisakan ruang toleransi untuk berempati, apalagi simpati;”bagaimana orang lain 

memandang agamanya sendiri”.3  

Pada dasarnya sikap inklusi dalam pendidikan adalah sikap yang mampu mengadopsi 

semua kebutuhan anak tanpa terkecuali, baik karena latar belakang, gender, agama, etnik 

budaya, bahasa, kemampuan fisik dan intelektual.4 Oleh karena itu, teologi inklusif mempunyai 

arti terbuka atas realitas dari keragaman (perbedaan) yang harus mengaku dan dapat 

menempatkan diri kebenaran mutlaknya. Inklusif merupakan keterbukaan dengan bersikap 

toleransi atas keberagaman etnik atau kelompok-kelompok kultural dalam suatu mayarakat atau 

negara, serta keragaman kepercayaan atau sikap dalam suatu badan, kelembagaan dan 

sebagainya.5 

Formulasi kebijakan pendidikan agama dalam suatu negara akan memengaruhi 

kehidupan sosial kemasyarakatan dalam skala luas. Hal ini disebabkan karena kebijakan 

tersebut akan memiliki derivasi dengan bidang-bidang lain dengan cakupan beragam. Implikasi 

dari kebijakan pendidikan agama tidak hanya berkaitan dengan pendidikan agama semata, 

tetapi juga memengaruhi bidang sosial, politik, budaya, bahkan juga bidang ekonomi.6 

Secara teoritis, ada beragam bentuk politik kebijakan pendidikan agama yang dapat 

dipilih. Berdasarkan penelitian yang dilakukan oleh M. Saerozi, pola atau tipe kebijakan 

pendiidkan yang tepat untuk konteks masyarakat Indonesia yang pluralis-multikultural adalah 

pola konfensional.7 Dalam pola ini, negara memberi legitimasi pada pendidikan agama untuk 

meningkatkan keimanan dan ketakwaan subjek didik pada agama masing-masing. 

Fenomena sosial-budaya seperti wacana pluralis-multikultural penting untuk 

dipertimbangkan dalam pengembangan kurikulum. Keragaman tersebut berpengaruh langsung 

terhadap kemampuan guru dalam melaksanakan kurikulum. Oleh karena itu, keragaman 

tersebut harus menjadi factor yang seyogianya diperhitungkan dan dipertimbangkan dalam 

penentuan filsafat, teori, visi, pengembangan dokumen, sosialisasi, dan pelaksanaan 

kurikulum.8 

 Kurikulum, menurut Ronald C. Doll, merupakan pengalaman yang ditawarkan 

kepada peserta didik di bawah bimbingan dan arahan sekolah.9 Dengan pengertian yang hamper 

sama, Mauritz Johnson mengartikan kurikulum sebagai a structed series of intended learning 

outcome (hal-hal yang tersusun yang diharapakan dicapai oleh anak didik).10 Adapun R.S. Zais 

membagi kerikulum menjadi dua: kurikulum dokumen (document curriculum) dan kurikulum 

fungsional (functional curriculum). Suatu kurikulum tidak dapat dinilai dari dokumen 

tertulisnya saja, tetapi juga harus dinilai dalam proses pelaksanaan fungsinya di kelas.11 

 Dalam kaitannya dengan pelaksanan pendidikan, maka implementasi kurikulum 

diarahkan kepada pencapaian tujuan. Tujuan dan materi yang hendak dicapai dalam pendidikan 

 
3Nurcholis Madjid, Islam Kemodernan dan Keindonesiaan (Jakarta: Mizan, 1987), hlm. 70. 
4Rof’ah DKK, Inklusi Pada Perguruan Tinggi (Yogyakarta: PSLD UIN SUKA, 2010), hlm. XXV. 
5Richard J. Mouw dan Sander Griffon, Pluralism dan Horizons (Eerdsmans Publishing company: 1993), 

hlm. 2. 
6 Ngainun Naim dan Achmad Sauqi, Pendidikan Multikultural: Konsep dan Aplikasi. Jogjakarta: Arruzz 

Media., Cet. Ke III, 2011. Hal. 161. 
7 Ibid., hal. 163. 
8 Lihat Hamid Hasan, Pendekatan Multikultural untuk Penyempurnaan Kurikulum Nasional, dalam Jurnal 

Pendidikan dan Kebudayaan, Edisi Januari-November 2000.  
9 Ronald C. Dolls, Curriculum Improvement: Decision Making and Process. Boston: Allyn&Bacon, In, 

1974. Hlm. 22. 
10 Mauritz Johnson, Internationality in Education,. New York: Centre for Curriculum Research and 

services, 1997. Hlm. 130. 
11 R.S. Zais, Curriculum Principles and Foundation,. New York: Harper and Row Publisher, 1976. Hlm. 

7. 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 1, No. 1 (2022)   
 

4 
 

disusun dalam kurikulum. Oleh karena itu kurikulum memiliki kedudukan sentral dalam 

seluruh proses pendidikan, yakni sebagai pedoman guru dalam proses pembelajaran. 12 

Demi mewujudkan tujuan kurikulum tersebut, ada empat hal yang harus diperhatiakn 

guru, yaitu: (1) posisi anak didik sebagai subjek dalam belajar; (2) cara belajar anak didik yang 

ditentukan oleh latar belakang budayanya; (3) lingkungan budaya mayoritas masyarakat dan 

pribadi anak didik adalah entry behavior kultur anak didik; (4) lingkungan budaya anak didik 

adalah sumber belajar.13 

 Dengan pendidikan pluralis-multikultural, diharapkan akan lahir kesadaran dan 

pemahaman secara luas yang diwujudkan dalam sikap toleran, bukan sikap yang kaku, 

eksklusif, dan menafikan eksistensi kelompok lain maupun yang berbeda, apa pun bentuk 

perbedaanya. Kurikulum adalah core dari pendidikan, dengan demikian menurut Andersen dan 

Cusher bahwa kurikulum pendidikan pluralis-multikultural adalah kurikulum pendidikan 

mengenai keragaman budaya. 14 

Dengan dasar pluralis-multikultural sebagai bentuk dari pendidikan yang inklusif maka 

pendekatan pluralis-multikultural untuk kurikulum diartikan sebagai suatu prinsip yang 

menggunakan keragaman kebudayaan peserta didik dalam mengembangkan filosofi, misi, 

tujuan, dan komponen kurikulum, serta lingkungan belajar sehingga peserta didik dapat 

menggunakan kebudayaan pribadinya untuk memahami dan mengembangkan berbagai 
wawasan, konsep, keterampilan, nilai, sikap, dan moral yang diharapkan. 

Pengembangan kurikulum yang menggunakan pendekatan pluralis-multikultural 

haruslah didasarkan pada prinsip: 1). Keragaman budaya menjadi dasar dalam menentukan 

filsafat, teori, model, dan hubungan sekolah dengan lingkungan sosial-budaya setempat; 2) 

keragaman budaya, agama dan etnis menjadi dasar dalam mengembangkan berbagai komponen 

kurikulum seperti tujuan, konten, proses dan evaluasi; 3). Budaya di lingkungan unit pendidikan 

adalah sumber belajar dan objek studi yang harus dijadikan bagian dari kegiatan belajar anak 

didik; dan 4). Kurikulum berperan sebagai media dalam mengembangkan kebudayaan daerah 

dan nasional.15   

Salah satu komponen dalam pendidikan adalah pembelajaran, karena ini adalah salah 

satu komponen penting dalam kurikulum pendidikan yang berkaitan dengan pengalaman 

belajar peserta didik. Oleh karenanya, untuk memperbaiki relaitas masyarakat, perlu dimulai 

dari proses pembelajaran. Dimensi pluralis-multikultural bias dibentuk melalui proses 

pembelajaran, yaitu dengan menggunakan pembelajaran yang lebih mengarah pada upaya 

menghargai perbedaan di antara sesama manusia baik karena perbedaan etnis, budaya maupun 

agama, sehingga terwujud ketenangan dan ketentraman tatanan kehidupan dalam masyarakat.16 

Dalam konteks desain pembelajaran, ada beberapa aspek yang seharusnya menjadi 

bahan pertimbangan. Pertama, istilah inklusivisme pendidikan Islam yang pluralis-

multikultural dapat digunakan pada tingkat deskriptif dan normative yang menggambarkan isu-

isu pendidikan berkaitan dengan masyarakat yang pluralis-multikultural. Kedua, konsep 

pendidikan pluralis-multikultural dapat diwujudkan dalam kurikulum, namun perlu dirumuskan 

strategi yang harus ditempuh, mata pelajaran yang harus ditempuh, dan metode 

penyampaiannya. Ketiga, perlu peta persoalan dan kendala yang dapat menghambat 

pelaksanaan kebijakan pluralis-multikultural. Keempat, perlu melakukan studi komparasi 

terhadap negara-negara dengan persoalan pluralitas dan multikulturalitas yang kompleks. 

Kelima, konsep, model, dan strategi pengembangan pendidikan agama berwawasan pluralis-

 
12 Ngainun Naim dan Achamad Sauqi, Op.Cit., Hal. 190. 
13 S Hamid Hasan, Op., Cit. 
14 R. Andersen dan K. Cusher, Multicultural and Intercultural Studies, dalam Teaching Studies of Society 

Environment (ed. C. Marsh), (Sydney: Prentice-Hall, 1994) 
15 Ngainun Naim dan Achmad Sauqi, Op., Cit., hlm. 198. 
16 Ibid., hlm. 205. 



Inklusivisme Pendidikan Islam 
Muhammad Tulus. 

5 

 

multikultural.17 Pendidikan multikultural diselenggarakan dalam upaya mengembangkan 

kemampuan siswa dalam memandang kehidupan dari berbagai perspektif budaya yang berbeda 

dengan budaya yang mereka miliki, dan bersikap positif terhadap perbedaan budaya, ras, dan 

etnis.18 

Tujuan pendidikan dengan berbasis multikultural dapat diidentifikasi: 

1) Untuk memfungsikan peranan sekolah dalam memandang keberadaan siswa yang 

beraneka ragam; 

2) Untuk membantu siswa dalam membangun perlakuan yang positif terhadap perbedaan 

kultural, ras, etnik, dan kelompok keagamaan; 

3) Memberikan ketahanan siswa dengan cara mengajar mereka dalam mengambil 

keputusan dan keterampilan sosialnya; 

4) Untuk membantu peserta didik dalam membangun ketergantungan lintas budaya dan 

memberi gambaran positif kepada mereka mengenai perbedaan kelompok.19 

Di samping itu, pembelajaran berbasis multikultural dibangun atas dasar konsep 

pendidikan untuk kebebasan yang bertujuan untuk: 

1) Membantu siswa atau mahasiswa mengembangkan pengetahuan, sikap dan 

keterampilan untuk berpartisipasi di dalam demokrasi dan kebebasan masyarakat; 

Memajukan kebebasan, kecakapan, keterampilan terhadap lintas batas-batas etnik dan budaya 

untuk berpartisipasi dalam beberapa kelompok dan budaya orang lain.  

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif yang diarahkan ke suatu 

penelitian lapangan (field research). Kirk dan Miller  menyatakan bahwa penelitian kualitatif 

merupakan tradisi tertentu dalam ilmu pengetahuan sosial yang secara fundamental 

bergantung pada pengamatan manusia dalam kawasannya sendiri dan berkenaan dengan 

orang-orang tersebut dalam bahasannya dan dalam peristirahatannya.20 Dari sinilah 

kemudian terdapat pengamatan yang berujung pada suatu deskripsi dan analisis mengenai 

pesantren Bakti Luhur Kabupaten Malang. 

Permasalahan dalam penelitian ini berangkat dari adanya masalah sosial. Titik 

tekannya adalah masalah inklusifitas keagamaan di perguruan tinggi negeri Islam dan 

umum, sehingga pendekatan sosiologis sangat cocok digunakan.  

Adapun penelitian ini menggunakan metode pengumpulan data: 

1. Pengamatan (observation) 

Melalui observasi, peneliti mengamati beberapa objek di lapangan. Peneliti disini lebih 

cenderung menggunakan penggabungan dari overt dan convert observation. Artinya, pada 

saat-saat tertentu peneliti melakukan observasi secara terang-terangan (overt) dan lain waktu 

menggunakan pengamatan secara samar (covert).  

2. Wawancara 

Melalui teknik kedua ini, peneliti dapat mengetahui hal-hal mendalam tentang bagaimana 

pendidik menginterpretasikan fenomena yang terjadi, di mana hal ini tidak bisa ditemukan 

melalui pengamatn. Hal ini sesuai dengan pernyataan Stainback, sebagaimana diungkapkan 

kembali oleh Sugiyono, bahwa interviewing provides the researches a means to gain a 

 
17 Ibid., hlm. 211. 
18 Ronald C. Dolls, Op., Cit., hal. 42-43.  
19 Ibid., hal. 51. 

20 Lexy J. Moleong, Metode Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2002), hlm. 3. 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 1, No. 1 (2022)   
 

6 
 

deeper understanding of how the participant interprets a aituation or phenomenon that can 

be gained through observation alone.21   

3. Dokumentasi 

Teknik ketiga ini dimanfaatkan sebagai usaha penguatan terhadap kedua metode 

sebelumnya.  

Analisis data kualitatif pada dasarnya ingin memahami situasi sosial menjadi bagian-

bagian, hubungan antar bagian, dan hubungan dengan keseluruhan.22 Prosesnya sendiri 

dilakukan sejak sebelum memasuki lapangan dan selama dilapangan. Sejak sebelum memasuki 

lapangan, peneliti menganalisa data hasil studi terdahulu, atau data skunder, yang digunakan 

untuk menentukan focus penelitian. Akan tetapi focus tersebut masih bersifat sementara, yang 

kemudian berkembang setelah peneliti masuk selama di lapangan.23 Kegiatan analisisnya 

dimulai dengan mengumpulkan data lapangan, mereduksi data, menyajikan data, dan akhirnya 

menarik kesimpulan/verifikasi. 

 

HASIL 

Dalam KBBI, moderasi memiliki arti pengurangan kekerasan atau penghindaran 

keekstriman. Adapun sikap moderat sendiri berarti selalu menghindarkan perilaku atau 

pengungkapan yang ekstrem. Sikap moderat juga bisa diartikan sebagai sifat yang 

berkecenderungan ke arah dimensi atau jalan tengah. Dalam konteks keagamaan, moderasi 

beragama bisa diartikan dengan sikap spiritual dengan mempertimbangkan kesatuan dan 

persatuan bangsa dan negara.24  

Moderasi maupun sikap moderat merupakan sebuah sifat yang harus dimiliki oleh 

setiap warga negara. Sikap moderasi tentunya tidak hadir begitu saja dalam diri seseorang, 

melainkan harus dilatih dan dibina oleh lingkungan yang menaunginya. Salah satu cara yang 

tepat dalam membina sikap moderasi kepada seseorang adalah melalui pendidikan. Ki Hajar 

Dewantara menuturkan bahwa karakter yang ada pada anak sejatinya sudah ada sejak lahir. 

Hal ini dapat diumpamakan dengan jiwa anak berupa kertas yang di dalamnya terdapat 

terdapat tulisan yang agak suram. Peran pendidikan disini adalah untuk menebalkan dan 

menerangkan tulisan-tulisan yang ada pada kertas tersebut.25  

Lingkungan pendidikan yang sangat dekat keberadaannya adalah keluarga. Ki Hajar 

Dewantara menyebutkan bahwasanya yang dinamakan keluarga ialah kumpulan beberapa 

orang yang terikat karna sebuah keturunan yang mengerti dan merasa sebagai suatu 

gabungan yang hak dan berkehendak untuk memperteguh gabungan tersebut untuk 

kemuliaan satu-satunya dan semua anggota.26 Keluarga merupakan tempat berlangsungnya 

pendidikan individu dan pendidikan sosial. Ki Hajar Dewantara berpendapat bahwa keluarga 

 
21Sugiyono, Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif dan R & D (Bandung: 

Alfabeta, 2010), hlm. 318. 
22Ibid., hlm. 336. 
23Ibid., hlm. 337. 
24 Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan 

Republik Indonesia, “KBBI Daring,” 2016. 
25 Ki Hadjar Dewantara, Bagian Pertama Pendidikan (Yogyakarta: Yayasan Persatuan 

Tamansiswa (Anggota IKAPI), 2011), 407. 
26 Dewantara, 380. 



Inklusivisme Pendidikan Islam 
Muhammad Tulus. 

7 

 

merupakan tempat terbaik dalam memberlangsungkan pendidikan sosial. Beliau melanjutkan 

bahwa keluarga merupakan tempat pendidikan paling sempurna dibandingkan dengan 

tempat yang lain perihal pembinaan kecerdasan budi pekerti (watak individual) dan 

persediaan kehidupan kemasyarakatan.27 

Keluarga merupakan alam pendidikan yang pertama bagi seorang anak. Tahapan 

pendidikan pertama dalam keluarga yaitu pendidikan yang berasal dari orang tua. Peran 

orang tua dalam tahap ini adalah sebagai penuntun, pengajar, dan pemberi contoh. Tahapan 

kedua dalam pendidikan keluarga adalah saling mendidik antara anak yang satu dengan yang 

lainnya (bagi yang bukan anak tunggal). Tahapan berikutnya berupa anak mendidik diri 

mereka sendiri. Seorang anak pasti mengalami berbagai kejadian baik itu di dalam keluarga 

atau di masrakat di luar sana. Kejadian-kejadian yang dialami oleh sang anak inilah yang 

menimbulkan pendidikan diri itu sendiri.28  

Orang tua menjadi pemegang peran paling penting di dalam pendidikan keluarga ini. 

Seperti yang telah disebutkan, orang tua memiliki peran sebagai penuntun, pengajar, dan 

pemberi contoh. Sebagai penuntun dan pengajar, orang tua memiliki kedudukan yang 

berbeda dengan seorang guru. Pendidikan yang diberikan oleh orang tua merupakan 

pendidikan pokok sedangkan guru berkewajiban untuk membantu mengembangkan 

pengetahuan yang telah di dapat oleh anak. Memberikan contoh kepada anak merupakan 

peran penting yang harus di jalankan oleh orang tua dalam pendidikan keluarga. Hal ini 

disebabkan anak cenderung meniru segala sesuatu yang dilakukan oleh orang tuanya. 

Menjadikan atau memberlakukan hal-hal yang baik kepada seorang anak merupakan salah 

satu upaya orang tua dalam menjalankan perannya sebagai pemberi contoh dalam dunia 

pendidikan.29  

Usia 3,5 samapai 7 tahun merupakan “masa peka” bagi seorang anak. Usia ini 

merupakan usia dimana seorang anak merekam semua kesan yang dia terima dari luar 

jiwanya. Hal ini disebabkan pada usia 3,5 sampai 7 tahun, jiwa yang terdapat pada seorang 

anak masih bersifat sederhana yang artinya dapat berubah. Disinilah orang tua berperan 

penting dalam membentuk jiwa seorang anak termasuk sikap moderasi.30 

Pengenalan akan keberagaman kepada anak merupakan hal penting dalam 

menumbuhkan karakter moderasi terutama tentang keberagaman agama. Pengenalan tentang 

keberagaman agama kepada anak ini merupakan salah satu implementasi dari peran orang 

tua dalam pendidikan keluarga yakni peran orang tua sebagai penuntun dan pengajar. Tidak 

hanya mengenalkan keberagaman agama kepada anak, pembelajaran tentang sikap atau cara 

menghadapi keberagaman agama tersebut juga merupakan materi penting yang harus 

disampaikan kepada anak.31 Yang perlu diperhatikan adalah pembelajaran mengenai sikap ini 

tidak hanya diajarkan melainkan juga harus dicontohkan oleh orang tua tersebut. Mengingat 

 
27 Dewantara, 374. 
28 Dewantara, 375. 
29 Dewantara, 375–76. 
30 Dewantara, 384. 
31 Sutrisno, “Aktualisasi Moderasi Beragama Di Lembaga Pendidikan,” 330. 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 1, No. 1 (2022)   
 

8 
 

orang tua memiliki peran sebagai pemberi contoh dalam pendidikan keluarga. Salah satu 

sikap yang dapat dicontohkan dalam kasus ini adalah toleransi. Jauh sebelum mengenalkan 

tentang apa itu moderasi kepada anak, toleransi merupakan karakter penting yang harus 

diterapkan kepada anak sejak dini. Penanaman karakter ini sejak dini akan menjadikan 

sebuah kebiasaan kepada anak dengan harapan bisa menumbuhkan sikap moderasi dalam 

diri anak seiring dengan berjalannya waktu. Hal ini selaras dengan pernyataan Ki Hajar 

Dewantara dalam bukunya yaitu: 

“Anak-anak yang biasa turut mengerjakan segala pekerjaan di alam keluarga, dengan 

sendiri mengalami dan mempraktikkan macam-macam tenaga yang amat banyak 

faedahnya bagi pendidikan budi-pekerti (giat, tahan, berani, cerdik, awas, sedar sejuk-

hati, tenang-fikiran, berperasaan, esthetis, dsb.); bagi pendidikan sosial (hemat, benci 

pada laku atau barang atau keadaan mubadzir, memelihara orang sakit, memberi 

pertolongan pada umumnya, membersihkan segala keadaan yang kotor, menertibkan 

laku dan keadaan, hidup damai, menghasilkan segala laku, barang dan keadaan, dan 

sebagainya).”32 

Praktik pengajaran agama dalam lembaga pendidikan merupakan salah satu upaya 

terwujudnya moderasi beragama oleh bapak pendidikan indonesia, Ki Hajar Dewantara. 

Perbincangan mengenai diterapkannya mata pelajaran agama dalam pendidikan sebenarnya 

telah ramai beberapa waktu dekade terakhir ini. Hal demikian telah dikaji menjadi poin – poin 

penting oleh Ki Hajar Dewantara, beliau mengungkapkan bahwasanya mayoritas masyarakat 

indonesia berjiwa religius. Sejak dulu masyarakat terbuka dan menerima dengan baik ajaran 

agama itu sendiri sehingga secara tidak langsung nilai – nilai agama melebur bahkan dapat 

mengikuti hukum ataupun aturan – aturan dalam beragama dengan baik. Namun 

permasalahan muncul ketika terdapat tuntutan dimana sifat keagamaan ini diwujudkan 

dalam bentuk “pengajaran agama” sebagaimana syariat agama yang sudah pasti.33  

Setiap golongan agama tentu memiliki tuntutannya masing – masing sesuai dengan 

ajaran dan organisasi agama yang menaunginya. Menerima tuntutan masing – masing  agama 

dalam upaya perwujudan “pengajaran agama” menjadi sebuah keharusan dalam lembaga 

pendidikan di Indonesia. Pemerataan yang demikian menjadi salah satu tolak ukur 

bagaimana moderasi agama berjalan dengan baik di negara ini.34 Setiap warga negara berhak 

mendapatkan pengajaran dalam dunia pendidikan yang layak tanpa memandang latar 

belakang seperti apa yang dimiliki oleh tiap – tiap individu, setidaknya hal demikian yang 

diinginkan oleh bapak pendidikan negara ini. Akan tetapi tidak semua ide dan gagasan akan 

berjalan seperti apa yang dicita citakan beliau, kenyataan di lapangan berbanding terbalik 

ketika agama Islam dengan persentase pemeluk agama yang lebih tinggi dibanding agama 

lainnya mengajukan tuntutan yang lebih besar.  

 
32 Dewantara, Bagian Pertama Pendidikan, 377–78. 
33 Dewantara, 188. 
34 Dewantara, 189. 



Inklusivisme Pendidikan Islam 
Muhammad Tulus. 

9 

 

Pemerintah Republik Indonesia telah memberikan kesempatan yang sama rata pada 

setiap agama untuk mengajukan tuntutan, akan tetapi seperti yang telah disinggung 

sebelumnya bahwa dalam teknik pelaksanaannya masih belum bisa memberikan rasa puas 

dan adil untuk semua golongan agama. Terdapat golongan yang tidak mufakat apabila 

pelajaran agama dimasukkan dalam daftar pelajaran wajib untuk peserta didik, di sisi lain ada 

yang menyepakati hal ini namun dengan berbagai syarat, diantaranya adalah pelajaran agama 

seharusnya ditempatkan diluar jam pelajaran lembaga pendidikan.35 Selain itu juga muncul 

tuntutan agar jumlah alokasi waktu pelajaran agama ditambah, dan tuntutan akan 

penambahan mata pelajaran bahasa sesuai dengan bahasa penunjang dalam pengajaran 

agama masing masing. Dahulu pemerintah pernah mengadakan pembahasan berkenaan 

dengan persoalan itu, hasilnya adalah keputusan bersama oleh Kementrian Pendidikan, 

Pengajaran, dan Kebudayaan bersama Kementrian agama untuk membentuk Panitia 

Penasehat Agama Pengajaran Agama di lembaga pendidikan atau sekolah – sekolah negeri. 

Panitia tersebut meliputi, Ketua Drs. Sigit, dengan anggota diantaranya Sdr. Mawardi, Sdr. 

Pinandojo, dan Ki Hajar Dewantara.36  

Setelah melalui beberapa hal pembahasan tentang “pengajaran agama” tersebut 

kemudian diputuskanlah hasil supaya pembelajaran agama kepada peserta didik diberikan 

dengan cara menyatukan bahan – bahan dari semua golongan agama dan dibentuk menjadi 

satu – kesatuan sebagai “etik” atau pelajaran budi pekerti. Adapun spesifik tentang ajaran – 

ajaran agama dapat diputuskan atau diserahkan pada pemerintah daerah, baik karesidenan 

atau kabupaten. Seperti apa yang diterapkan akan pemahaman “pengajaran agama” dalam 

lembaga pendidikan binaan Ki Hajar Dewantara, layak dijadikan acuan untuk sekolah – 

sekolah di masa kini demi terciptanya akar moderasi beragama itu sendiri. Taman Siswa 

mengatur hal demikian sebagai berikut, Pertama berkaitan tentang agama, baik setiap murid 

dan guru diberikan kebebasan untuk memeluk agamanya masing – masing namun dengan 

catatan dapat saling menghormati satu sama lain.37 

Poin pembelajaran yang perlu digaris bawahi adalah bagaimana dalam suatu lembaga 

pendidikan dapat tercipta suasana yang damai, saling menghargai, dan menghormati. Peserta 

didik merupakan individu yang nantinya akan mendapat pengajaran sedangkan guru sebagai 

seorang yang memberikan transformasi ilmu kepada para peserta didiknya. Apabila budaya 

atau kultur yang dibangun dalam sekolah – sekolah dapat berdamai meskipun terdapat 

keberagaman beragama maka hal ini adalah modal awal yang sangat penting untuk 

keberlanjutan moderasi beragama di negara ini.38 Kedua, agama dimasukkan sebagai 

pengajaran etika atau budi pekerti. Mengenai pengajaran budi pekerti, Ki Hajar Dewantara 

 
35 Warsito and Widodo, “Implementasi Nilai-Nilai Luhur Ajaran Ki Hajar Dewantara Dalam 

Perkuliahan Pendidikan Pancasila Untuk Mengembangkan Karakter Mahasiswa,” 7. 
36 Dewantara, Bagian Pertama Pendidikan, 188–89. 
37 Dewantara, 188. 
38 Dewantara, 188. 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 1, No. 1 (2022)   
 

10 
 

telah memberikan sedikit banyak tentang gambaran umum menyoal apa itu budi pekerti, 

bentuk pengajaran dalam bukti pekerti, bagaimana implementasi pengajaran budi pekerti 

pada tingkatan peserta didik. Banyak yang beranggapan bahwa pengajaran budi pekerti 

hanya dapat diberikan oleh orang dewasa dan berilmu. Namun sejatinya pengajaran budi 

pekerti tidak dilakukan secara terstruktur sebagaimana pengajaran disiplin ilmu lainnya.39  

Pada pengajaran budi pekerti media yang paling berperan adalah bagaimana 

spontanitas dari pamong itu sendiri. Tidak bergantung apakah terbagi dan tersusun dalam 

”daftar pelajaran”, setiap pendidik seyogyanya mengerti dan memberikan pengajaran terkait 

budi pekerti baik sebagai guru sejarah, agama, sosiologi, ilmu fisika, dan lain sebagainya.40 

Permasalah muncul ketika sebagian dari pendidik beranggapan pengajaran budi pekerti 

diberikan dalam wujud kajian – kajian keagamaan, ceramah tentang hidup dan kejiwaan 

manusia. Sebagian lainnya bahkan mengira bahwa kriteria seorang pendidik haruslah orang 

yang suci, tanpa perbuatan buruk, berpengetahuan serta berpengalaman. Tidak semua dari 

anggapan ini dapat dibenarkan karena secara tidak langsung juga menghambat akan proses 

pengajaran kepada peserta didik utamanya pada budi pekerti.41  

Spontanitas sebagai wujud awal akan proses pengajaran budi pekerti perlu dipahami, 

misalnya saja duduk yang rapi, berpakaian yang sopan, tidak boleh teriak – teriak karena 

mengganggu ketenangan, adalah bentuk spontanitas yang dapat diterima peserta didik 

sebagai pengajaran budi pekerti. Pada anak anak tidak diperlukan pengarahan yang berbelit- 

belit dan menggunakan teori karena kapasitas mereka yang dirasa belum mampu untuk 

sepenuhnya berpikir. Pada remaja hingga menginjak dewasa barulah dapat menggunakan 

teori dan pemahaman kepada mereka karena sudah mulai berfikir dan menyaring apa yang 

mereka terima. Itulah yang dimaksudkan dalam pengajaran budi pekerti.42 

Pada daerah – daerah yang budayanya terikat akan ajaran agama, seperti menerapkan 

hukum – hukum Islam dalam hukum adat istiadatnya maka diperbolehkan untuk 

memasukkan pendidikan agamanya dalam pengajaran lembaga pendidikan, akan tetapi tidak 

diperbolehkan untuk memaksanya.43 Pada Taman Siswa hari libur yang digunakan 

menyesuaikan dengan agama yang dipercayainya. Ki Hajar Dewantara juga telah 

memberikan peringatan terkait putusan yang diadakan oleh Susunan Kongres terkait 

pengajaran agama bahwa memang tidak mungkin untuk mewujudkannya dalam bentuk yang 

 
39 Dewantara, 189. 
40 Feriyanto, “Tarekat Dan Moderasi Beragama,” 170. 
41 Dewantara, Bagian Pertama Pendidikan, 484. 
42 Dewantara, 484–85. 
43 Suhartono Wiryopranoto et al., Ki Hajar Dewantara “Pemikiran Dan Perjuangannya” (Jakarta: 

Museum Kebangkitan Nasional Direktorat Jendral Kebudayaan Kementerian Pendidikan dan 

Kebudayaan, 2017), 70; Pia Nuraripah, Rahmatika Layyinah, and Fadhlu Rahman, “Konstruksi 

Pendidikan Moderat Melalui Pendidikan Kritis : Studi Atas Al-Talim Wa Tarbiyah Fi Al-Islam 

Muthahhari,” Prosiding Konferensi Integrasi Interkoneksi Islam Dan Sains 2, no. 2 (2020): 451. 



Inklusivisme Pendidikan Islam 
Muhammad Tulus. 

11 

 

utuh dan sempurna.44 Selain itu, beliau juga memperingatkan beberapa hal yang memang 

penting dalam merespon keberagaman di negara ini. Diantaranya adalah sebagai berikut, 

pertama, jangan mengatakan apa yang tak mungkin disatukan. Makna yang terkandung dalam 

peringatan ini rasanya juga dapat menjadi pondasi akan terwujudnya moderasi beragama 

melalui sikap toleransi.45  

Penerapan sikap toleransi yang benar bukanlah menuruti, menerima, bahkan sampai 

mengikuti perbedaan yang bukan lagi masuk dalam ruang lingkup sikap toleransi, seperti 

mencampuradukkan ibadah spiritualistik antar agama. Hal demikian bukan hanya keluar 

dari ajaran agamanya masing – masing tetapi juga memicu timbulnya konflik antar umat 

beragama. Kedua, jangan mengatakan apa yang tak perlu disatukan. Oleh karenanya tidak 

semua keberagaman dan perbedaan dapat disatukan, tentu setiap agama memiliki batasan – 

batasan tertentu terutama dalam perihal akidah. Moderasi beragama yang diwujudkan bukan 

dengan cara yang demikian, namun lebih kepada tata cara hidup bersosial dan bernegara yang 

baik. Ketiga, menyatukan hal – hal yang substantif atau bernilai pokok saja maka ini sudah 

lebih dari cukup untuk menciptakan persatuan yang kokoh dan abadi.46  

Setiap individu pasti memiliki kelebihan dan kekurangan serta perbedaan sikap 

kejiwaannya masing – masing. Dengan demikian maka muncul keragaman pandangan 

terhadap hidup ini mengenai aliran – aliran  tentang bagaimana “baik” dan “jahat” dalam 

kehidupan. Menurut Ki Hajar Dewantara dalam pembahasan Ilmu Adab diantaranya 

terdapat aliran utilisme, yakni aliran yang menempatkan kebahagiaan orang banyak sebagai 

tingkat kebahagiaan tertinggi dari kehidupan manusia.47 Selanjutnya terdapat aliran wundt, 

yakni aliran sikap kejiwaan yang mengutamakan kepentingan masyarakat dibanding dengan 

kepentingan pribadi tiap – tiap manusia. Bukan tanpa alasan kemudian beliau menyebutkan 

kedua aliran tersebut dalam bab Ilmu Adab. Pengertian singkat dari “Ilmu Adab” merupakan 

keilmuan yang mempelajari berbagai macam persoalan kebaikan dan keburukan manusia 

meliputi ruang pikiran, tindak tanduknya sampai pada perbuatan yang dilakukannya 

kemudian. Kembali pada dua aliran yang sebelumnya telah sedikit dijabarkan maka rasanya 

penting untuk benar – benar dipahami dan diterapkan manusia dalam hidup bermasyarakat. 

Utilisme dengan mengarahkan agar manusia tidak mengedepankan egonya, membentuk sikap 

kejiwaan agar supaya tidak memikirkan kebahagiaan individu tanpa peduli dengan 

kebahagiaan lingkungan sekitar dirasa sangat relevan menjadi landasan berpikir dan 

bertindak saat banyak keberagaman di tempat tersebut.48  

Contoh saja bagaimana hidup di bangsa ini dengan keragaman umat beragamanya 

maka bukanlah hal yang tepat untuk mengedepankan sikap egois antar individu. Ketika telah 

 
44 Dewantara, Bagian Pertama Pendidikan, 188–90. 
45 Dewantara, 459–462. 
46 Dewantara, 463–464. 
47 Dewantara, 459. 
48 Dewantara, 461–462. 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 1, No. 1 (2022)   
 

12 
 

diakui keberadaan dan kedudukan setiap agama maka sebagai umat pemeluk agama 

seyogyanya menyadari akan kapasitas menjalankan ajaran agamanya masing – masing. Setiap 

agama pasti akan memberikan pedoman dan petunjuk bagaimana kebahagiaan dunia dan 

akhirat itu dapat tercapai. Ajaran dalam setiap agama tentunya mengarahkan dan ditujukan 

agar tercipta suasana yang tenang dan damai baik antar pemeluk agama, maupun dengan 

pemeluk agama lainnya. Bagaimana konsep aliran utilisme kemudian dapat menjawab 

tantangan akan terwujudnya moderasi beragama, adalah dengan menanamkan sikap 

kejiwaan aliran ini pada setiap pemeluk agama.49 Dalam artian ketika setiap individu telah 

memahami dan menerapkan pada kehidupan sehari – hari untuk tidak melulu 

mengedepankan rasa egoisnya maka akan tercipta rasa saling pengertian, memahami, dan 

menghargai demi satu tujuan, yakni kebahagiaan bersama. 

Dengan demikian setiap individu bisa menjalankan ajaran agamanya dengan penuh 

rasa bahagia, tidak mudah terprovokasi saat terjadi gesekan antar agama, serta muncul sikap 

kedewasaan dalam umat beragama menjadi tonggak nyata untuk terwujudnya moderasi 

beragama yang didambakan oleh setiap manusia. Kemudian pada aliran sikap kejiwaan yang 

kedua, yakni wundt merupakan sikap mengutamakan kepentingan masyarakat dibandingkan 

kepentingan pribadi.50 Hal ini sejatinya tidak jauh berbeda dengan aliran sebelumnya yang 

mengutamakan kebahagiaan masyarakat dibanding kebahagiaan individu. Dengan sikap 

mengutamakan kepentingan masyarakat tentu hal ini menjadi modal utama untuk 

terciptanya suasana yang damai dan tenang dalam hidup bermasyarakat dan bernegara. Dari 

dua aliran tersebut meski tidak secara spesifik Ki Hajar Dewantara menjelaskan persoalan 

moderasi beragama secara spesisfik namun dengan poin – poin dari penjelasannya terkait 

pengajaran agama dalam lembaga pendidikan dan ilmu adab dapat kita tarik benang 

merahnya terhadap persoalan moderasi beragama di Indonesia.  

Selanjutnya dalam pembahasan adat–istiadat Ki Hajar Dewantara menjelaskan sedikit 

pengertian umum bahwasanya adat istiadat merupakan kebiasaan – kebiasaan yang dianggap 

baik dan diakui kedudukannya oleh masyarakat umum di suatu daerah atau tempat tertentu. 

Meskipun adat istiadat bukanlah perkara hukum yang diperintahkan dan disusun oleh 

pemerintah, juga tidak tertulis secara sah, akan tetapi tidak dipungkiri bahwa kebenaran, 

kekuatan, dan kekuasaannya telah melebur menjadi bagian dari hati masyarakat. Di Indonesia 

berturut – turut agama Hindu dan Islam memberikan pengaruh yang kuat terhadap adat – 

istiadat kita. Bahkan melebur dan menyertai setiap individu dalam hidup beragama dan 

bernegara, baik secara lahir dan batin. Tidak sama dengan pengaruh yang diberikan oleh 

bangsa Barat selama bertahun – tahun masa penjajahan.51  

 
49 Dewantara, 462. 
50 Dewantara, 462. 
51 Dewantara, 463. 



Inklusivisme Pendidikan Islam 
Muhammad Tulus. 

13 

 

Pengaruh yang diberikan oleh mereka hanya berada pada lingkup kaum lapisan atas 

atau yang memegang jabatan tertentu serta hanya berada pada alam pikiran. Kembali pada 

pengaruh yang diberikan oleh agama Hindu dan Islam sehingga mampu membentuk adat – 

istiadat yang sebagian besarnya masih berlaku hingga saat ini, menjadi tolak ukur akan 

kedamaian yang mampu diwujudkan oleh para pemeluk agamanya masing – masing. Secara 

tidak langsung dengan perbedaan adat – istiadat tetapi mampu menerima, menghargai, dan 

tidak bersikap fanatisme maka moderasi beragama bukan hal yang mustahil untuk dicapai.52 

 

PEMBAHASAN 

 Ikhtiar untuk menjaga dan merawat tradisi salah satunya dilakukan dengan 

penerapan moderasi beragama sehingga tercapainya gagasan Islam yang ramah dan indah.53 

Dalam pandangan lain menyebutkan bahwa untuk merawat kesatuan bangsa maka harus 

menghilangkan kebudayaan dan tradisi yang sudah ada. Akan tetapi, muncul moderasi 

beragama disini bukan untuk menghilangkan, menambah, atau mengganti sesuatu yang 

sudah ada, namun menguatkan karakter dasar ajaran agama yang di dalamnya terkandung 

nilai moderat. Hal ini juga selaras tentang Islam yang berjalan di pertengahan sesuai  dengan 

al-Quran surat al-Baqarah: 143. Dengan melihat majemuknya masyarakat Indonesia, maka 

moderasi harus dipahami sebagai komitmen bersama untuk menjaga dan menyeimbangkan 

kemajemukan itu sendiri. Jika ada moderasi pasti akan ada toleransi, apabila toleransi sudah 

dibangun dengan baik sejak dini, maka sikap moderat akan dimiliki oleh seluruh elemen 

masyarakat. Disitulah letak pentingnya pendidikan yang harus menanamkan sikap moderat 

dan mendalami toleransi. Penanaman nilai-nilai moderasi harus dibangun sejak berada di 

bangku sekolah, selain siswa mendapatkan materi mereka juga dituntut untuk 

mengimplementasikan sikap moderasi dan toleransi di sekolah. Sebagai contoh ketika dalam 

satu kelas terdapat siswa non-muslim dan muslim.54 Pada saat bulan ramadhan, siswa yang 

muslim melakukan puasa ramadhan, maka sikap yang harus dilakukan oleh temannya yang 

non-muslim adalah menghargai, yaitu dengan tidak makan di depan temannya, tidak 

menggoda dan mengganggu lancarnya puasa temannya yang non-muslim. Hal-hal kecil 

seperti ini harus mulai ditanamkan sejak dini, karena itu bisa dijadikan bekal ketika mereka 

menghadapi massa yang lebih banyak. 

 Beberapa penelitian yang membahas tentang moderasi beragama di lakukan di 

Indonesia. Dalam penelitian yang berjudul “Moderasi Pendidikan Nasional Berbasis Metode 

Sorogan dalam Menghadapi Bonus Demografi” menyatakan bahwa penerapan moderasi 

 
52 Dewantara, 463–464. 
53 Lukman Hakim Saifuddin, Moderasi Beragama, Badan Litbang Dan Diklat Kementerian Agama RI 

Gedung Kementerian Agama RI, 2019, 57. 
54 Sutrisno, “Aktualisasi Moderasi Beragama Di Lembaga Pendidikan”; Saifuddin, Moderasi 

Beragama. 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 1, No. 1 (2022)   
 

14 
 

beragama dalam dunia pendidikan dapat dilakukan dengan metode sorogan, artinya peserta 

didik diberikan kesempatan untuk membangun karakternya, diuji kesabaran, kerajinan, 

ketaatan, dan kedisiplinan, hal ini dilakukan untuk menghadapi bonus demografi.55 Dalam 

penelitian lain yang berjudul “Eksistensi Moderasi Islam dalam Kurikulum Pembelajaran PAI 

di SMA” menyatakan bahwa upaya pembaharuan pemikiran melalui rekonstruksi 

pendidikan agama sangat diperlukan.56 Penilitian ini fokus pada eksistensi moderasi 

beragama dalam kurikulum PAI, selain itu juga membahas urgensi redesign kurikulum PAI 

dalam memerangi radikalisme yang dilakukan melalui praktik pendidikan multikultural di 

kalangan sekolah menengah atas. Selain itu terdapat pula penelitian yang berjudul “Eksistensi 

dan Implementasi Nilai Moderasi Islam pada Kurikulum Pembelajaran PAI di SDN Tunon 2 

Kota Tegal” memiliki titik fokus pada pengimplementasian dan eksistensi nilai-nilai moderasi 

beragama dalam kurikulum PAI di sekolah dasar dan erat kaitannya dengan kondisi pandemi, 

dengan mengetahui bagaimana cara pengimplementasian nilai-nilai moderasi beragama 

kepada peserta didik.57 

 Berdasarkan penelitian-penelitian di atas, masih belum ada penelitian yang membahas 

tentang moderasi beragama yang diambil langsung dari perspektif bapak pendidikan 

Indonesia, yaitu Ki Hajar Dewantara. Perspektif Ki Hajar Dewantara mengacu pada 

pentingnya penanaman nilai-nilai moderasi beragama sejak dini. Penanaman tentang nilai 

toleransi yang harus dilakukan sebelum peserta didik menempuh perjalanan yang lebih luas 

lagi. Dari situ akan terlihat bagaimana pentingnya peran orang tua untuk menjadi madrasah 

al-ula bagi anaknya, menjadi pintu masuknya penerapan dan penguatan nilai-nilai moderasi 

beragama. Disinilah peran orang tua dibutuhkan, sebagai orang yang memberikan 

pengajaran, contoh, dan penerapan praktik dari apa yang telah diajarkan. Pemberian 

pengertian tentang keberagaman menjadi tameng paling kuat dalam penerapan nilai-nilai 

moderasi beragama sejak kecil. Orang tua tentu harus memberikan contoh terbaik saat 

melakukan interaksi dengan orang lain supaya anak menyontoh bagaimana perlakuannya 

terhadap orang lain terutama yang berbeda dengannya. 

 Selain itu praktik keagamaan juga bisa dilakukan demi terwujudnya masyarakat yang 

sehat tanpa ada kekerasan dan pertikaian. Lalu pembelajaran yang dilakukan disekolah juga 

sangat berpengaruh terhadap output yang akan dihasilkan. Bagaimana lembaga pendidikan 

memberikan pelatihan terhadap guru dan bagaimana guru mempraktikkan hasil 

pengetahuannya terhadap murid dan bagaimana guru bersikap terhdap murid. Hal itu sangat 

penting dalam praktik penerapan nilai-nilai moderasi beragama. Implikasinya diletakkan 

 
55 Muharramah, “Moderasi Pendidikan Nasional Berbasis Metode Sorogan Dalam Menggapai 

Bonus Demografi.” 
56 Yunus Yunus and Arhanuddin Salim, “Eksistensi Moderasi Islam Dalam Kurikulum 

Pembelajaran PAI Di SMA,” Al-Tazkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam 9, no. 2 (2018): 181. 
57 M. Nurul Ikhsan Saleh and Ahmad Zubaidi, EKSISTENSI PENDIDIKAN ISLAM: Basis Nilai, 

Perspekif, Dan Inovasi Pengembangannya (Yogyakarta: CV. ISTANA AGENCY, Istana Publishing, 2020), 

47. 



Inklusivisme Pendidikan Islam 
Muhammad Tulus. 

15 

 

pada pentingnya peran orang tua dalam pembentukan karakter yang bisa menjunjung tinggi 

nilai perbedaan kepada anak, supaya sejak kecil ia paham tentang adanya moderasi beragama 

yang harus dilakukan oleh setiap manusia. Oleh karena itu, diharapkan penelitian ini mampu 

memberikan kontribusi tentang praktik penerapan nilai-nilai moderasi beragama sesuai 

dengan perspektif Ki Hajar Dewantara untuk menyelaraskan kepentingan bangsa dan 

mempersatukan kemajemukan yang bisa dianggap sebagai pelaku utama sebuah perpecahan. 

 

 

REFERENSI 

Akhmadi, Agus. “Moderasi Beragama Dalam Keragaman Indonesia Religious Moderation in 

Indonesi’ s Diversity.” Jurnal Diklat Keagamaan 13, no. 2 (2019): 45–55. 

Anisah, Nur. “Pendidikan Karakter Dalam Perspektif Ki Hajar Dewantara.” MUDARRISA: 

Jurnal Kajian Pendidikan Islam 1, no. 1 (2009): 33–45. 

https://doi.org/10.18326/mdr.v1i1.117-160. 

Ary, Donald, Lucy Cheser Jacobs, Chris Sorensen, and Asghar Razavieh. Introduction to 

Research in Education. 8th ed. Wadsworth: Cengage Learning, 2010. 

Cahyono, Muqowim, Radjasa. “Nilai Ukhwah Wathaniyah Dalam Kehidupan Ki Hajar 

Dewantoro.” Jurnal Al-Ghazali 3, no. 1 (2020): 135–44. 

Dakir, Dakir. “Nilai-Nilai Pendidikan Pesantren Sebagai Core Value; Dalam Menjaga 

Moderasi Islam Di Indonesia.” Jurnal Islam Nusantara 03, no. 02 (2019): 495–517. 

Dewantara, Ki Hadjar. Bagian Pertama Pendidikan. Yogyakarta: Yayasan Persatuan 

Tamansiswa (Anggota IKAPI), 2011. 

Feriyanto. “Tarekat Dan Moderasi Beragama.” Tatar Pasundan: Jurnal Diklat Keagamaan 14, 

no. 2 (2020): 158–72. 

George, Mary W. The Elements of Library Research: What Every Students Need To Know. New 

Jersey: Princeton University Press, 2008. 

Hasan, Mustaqim. “Prinsip Moderasi Beragama Dalam Kehidupan Berbangsa.” Institut 

Agama Islam An Nur Lampung, 2021. 

Junaedi, Edi. “Inilah Moderasi Beragama Perspektif Kemenag.” Harmoni 18, no. 2 (2019): 

182–86. https://doi.org/10.32488/harmoni.v18i2.414. 

Kartikowati, Triasih. “Nilai-Nilai Moderasi Islam Perspektif Ahmad Syafii Maarif Dalam 

Buku Tuhan Menyapa Kita Dan Relevansinya Terhadap Pendidikan Islam.” Institut 

Agama Islam Negeri (IAIN) Purwokerto, 2020. 

Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia, Badan Pengembangan dan 

Pembinaan Bahasa. “KBBI Daring,” 2016. 

Khalil Nurul Islam. “Moderasi Beragama Di Tengah Pluralitas Bangsa: Tinjauan Revolusi 

Mental Perspektif Al-Qur’an.” KURIOSITAS: Media Komunikasi Sosial Dan Keagamaan 13, 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 1, No. 1 (2022)   
 

16 
 

no. 1 (2020): 38–59. https://doi.org/10.35905/kur.v13i1.1379. 

Khotimah, Husnul. “Internalisasi Moderasi Beragama Dalam Kurikulum Pesantren,” 2021. 

Magta M. “Pendidikan Sesuatu Yang Pendidikan Membebaskan Yang.” Pendidikan Usia Dini 

7, no. 2 (2013): 221–32. 

Marzuki, Marzuki, and Siti Khanifah. “Pendidikan Ideal Perspektif Tagore Dan Ki Hajar 

Dewantara Dalam Pembentukan Karakter Peserta Didik.” Jurnal Civics: Media Kajian 

Kewarganegaraan 13, no. 2 (2016): 172–81. https://doi.org/10.21831/civics.v13i2.12740. 

Masykur Wahid, Ali Muhtarom, Fitri Raya. Menanam Kembali Moderasi Beragama, 2021. 

Muharramah, Yuli Wusthol. “Moderasi Pendidikan Nasional Berbasis Metode Sorogan 

Dalam Menggapai Bonus Demografi.” Prosiding Nasional 1, no. 1 (2003): 113–30. 

Nuraripah, Pia, Rahmatika Layyinah, and Fadhlu Rahman. “Konstruksi Pendidikan Moderat 

Melalui Pendidikan Kritis : Studi Atas Al-Talim Wa Tarbiyah Fi Al-Islam Muthahhari.” 

Prosiding Konferensi Integrasi Interkoneksi Islam Dan Sains 2, no. 2 (2020): 471–81. 

Nurhalita, Nora, and Hudaidah Hudaidah. “Relevansi Pemikiran Pendidikan Ki Hajar 

Dewantara Pada Abad Ke 21.” Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan 3, no. 2 (2021): 298–303. 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v3i2.299. 

Nurkholida, Erna. “PERSPEKTIF JAWA ( Studi Pemikiran Ki Hajar Dewantara ).” Cendekia: 

Jurnal Kependidikan Dan Kemasyarakatan 16, no. 2 (2018): 393–407. 

Ramli, Ramli. “Moderasi Beragama Bagi Minoritas Muslim Etnis Tionghoa Di Kota 

Makassar.” KURIOSITAS: Media Komunikasi Sosial Dan Keagamaan 12, no. 2 (2019): 135–

62. https://doi.org/10.35905/kur.v12i2.1219. 

Rifa’i, Andi Arif. Pengantar Penelitian Pendidikan. Kabupaten Bangka: PPs IAIN SAS Babel, 

2019. 

Saifuddin, Lukman Hakim. Moderasi Beragama. Badan Litbang Dan Diklat Kementerian Agama 

RI Gedung Kementerian Agama RI, 2019. 

Saleh, M. Nurul Ikhsan, and Ahmad Zubaidi. EKSISTENSI PENDIDIKAN ISLAM: Basis Nilai, 

Perspekif, Dan Inovasi Pengembangannya. Yogyakarta: CV. ISTANA AGENCY, Istana 

Publishing, 2020. 

Sari, Milya, and Asmendri Asmendri. “Penelitian Kepustakaan (Library Research) Dalam 

Penelitian Pendidikan IPA.” Natural Science: Jurnal Penelitian IPA Dan Pendidikan IPA 6, 

no. 1 (2020): 41–53. 

Sugiarta, I Made, Ida Bagus, Putu Mardana, Agus Adiarta, and I Wayan Artanayasa. 

“Filsafat Pendidikan Ki Hajar Dewantara (Tokoh Timur).” Jurnal Filsafat Indonesia 2, no. 

3 (2019): 124–36. 

Sukri, Sukri, Trisakti Handayani, and Agus Tinus. “Analisis Konsep Pemikiran Ki Hajar 

Dewantara Dalam Perspektif Pendidikan Islam.” Jurnal Civic Hukum 1, no. 1 (2016): 33–

41. 

Susilawati, Samsul. “Muslim Moderat Merespon Arus Modernitas Dalam Bingkai 



Inklusivisme Pendidikan Islam 
Muhammad Tulus. 

17 

 

Multikultural.” EDUMASPUL: Jurnal Pendidikan 4, no. 1 (2020): 245–52. 

Sutrisno, Edy. “Aktualisasi Moderasi Beragama Di Lembaga Pendidikan.” Jurnal Bimas Islam 

12, no. 2 (2019): 323–48. 

Tohir, Mohammad. “Sosok Guru Profesional Yang Ideal Ala Ki Hajar Dewantara,” 1922, 1–4. 

Warsito, Ronggo, and Sahid Teguh Widodo. “Implementasi Nilai-Nilai Luhur Ajaran Ki 

Hajar Dewantara Dalam Perkuliahan Pendidikan Pancasila Untuk Mengembangkan 

Karakter Mahasiswa.” PKn Progresif: Jurnal Pemikiran Dan Penelitian Kewarganegaraan 13, 

no. 1 (2018): 1–22. https://doi.org/10.20961/pknp.v13i1.22448. 

Wijiati, Muridian. “Pendidikan Multikultural Menurut Ki Hajar Dewantara Pada Anak Usia 

Dini.” Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Bengkulu, 2021. 

Wiryopranoto, Suhartono, Nina Herlina, Djoko Marihandono, and Yuda B Tangkilisan. Ki 

Hajar Dewantara “Pemikiran Dan Perjuangannya.” Jakarta: Museum Kebangkitan 

Nasional Direktorat Jendral Kebudayaan Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan, 

2017. 

Yunus, Yunus, and Arhanuddin Salim. “Eksistensi Moderasi Islam Dalam Kurikulum 

Pembelajaran PAI Di SMA.” Al-Tazkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam 9, no. 2 (2018): 181–94. 

 

 


