
Muta’allim: Jurnal Pendidikan Agama Islam 
e-ISSN: 2828-6227 

Vol. 3 No. 3 (2024): 139- 150 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mjpai 

 

139 

 

PENGARUH METODE DAKWAH SUNAN KALIJAGA TERHADAP 

PELESTARIAN DAN ISLAMISASI BUDAYA DI TANAH JAWA 

Muhammad Fayiz Ardyansyah 

Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan, UIN Maulana Malik Ibrahim Malang 

220101110078@student.uin-malang.ac.id 
 

ABSTRACT 

This research aims to determine the influence of Sunan Kalijaga's preaching method on the preservation 

and Islamization of Javanese culture. Sunan Kalijaga is known for his success in spreading Islam in Java 

with his preaching method which was able to embrace local culture and insert Islamic teaching values 

without eliminating that culture. Sunan Kalijaga preached by integrating Islamic values and Javanese 

culture through art, culture and local symbols that had mushroomed in pre-Islamic Javanese society. 

This research uses a qualitative approach with case studies and literature analysis to find out the 

influence of the dakwah method applied by Sunan Kalijaga in spreading Islam by preserving and 

Islamizing Javanese culture. The results of the research show that the dakwah method used by Sunan 

Kalijaga was very effective and successful in bringing Islamic teachings to Java and preserving Javanese 

culture because Sunan Kalijaga implemented an inclusive and adaptive approach to local culture which 

enabled the birth of harmonious Javanese cultural acculturation. In this way, Sunan Kalijaga Islamized 

local culture and formed an Islamic Javanese cultural identity without losing its traditional roots. 

Keywords: Dakwah, Sunan Kalijaga, Javanese Culture, Islamization, Cultural Preservation 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini memiliki tujuan untuk mengetahui pengaruh metode dakwah Sunan Kalijaga terhadap 

pelestarian dan islamisasi budaya Jawa. Sunan Kalijaga dikenal akan keberhasilannya dalam 

menyebarkan agama Islam di Tanah Jawa dengan metode dakwahnya yang mampu merangkul budaya 

lokal dan menyisipkan nilai-nilai ajaran Islam tanpa menghilangkan kebudayaan tersebut. Sunan 

Kalijaga berdakwah dengan mengintegrasikan nilai-nilai Islam dan kebudayaan Jawa melalui kesenian, 

budaya, dan simbol-simbol lokal yang sudah menjamur di masyarakat Jawa pra-Islam. Penelitian ini 

menggunakan pendekatan kualitatif dengan studi kasus dan analisis literatur untuk mengetahui 

bagaimana pengaruh metode dakwah yang diterapkan Sunan Kalijaga dalam menyebarkan agama 

Islam dengan pelestarian dan islamisasi budaya Jawa. Hasil penelitian menunjukkan bahwa metode 

dakwah yang digunakan Sunan Kalijaga sangat efektif dan berhasil membawa ajaran Islam ke Tanah 

Jawa dan melestarikan kebudayaan Jawa karena Sunan Kalijaga menerapkan pendekatan yang inklusif 

dan adaptif dengan budaya lokal yang memungkinkan lahirnya akulturasi budaya Jawa yang yang 

harmonis. Dengan demikian, Sunan Kalijaga melakukan islamisasi budaya lokal dan membentuk 

identitas budaya Jawa yang islami tanpa menghilangkan akar tradisionalnya. 

Kata-kata Kunci: Dakwah, Sunan Kalijaga, Budaya Jawa, Islamisasi, Pelestarian Budaya 

 

PENDAHULUAN 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mjpai
mailto:220101110078@student.uin-malang.ac.id


Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 3, No. 3 (2024)   
 

140 
 

Penyebaran Islam di Nusantara telah terjadi jauh sebelum masa Wali Songo, tepatnya 

pada abad ke-7 masehi kedatangan Islam melalui para saudagar Arab di wilayah Kerajaan 

Kalingga era Rani Simha, pada abad ke-10 sampai abad ke-12 dari bangsa Persia dengan tokoh 

terkenalnya Syaikh Subakir, dan pada abad ke-13 saat Sultan Malik Ash-Shalihin berkuasa di 

Samudra Pasai dan menjadi pusat perdagangan dunia. Namun usaha para penyebar agama 

Islam di Indonesia khususnya di Jawa belum membuahkan hasil secara signifikan, sehingga 

Islam belum dianut luas oleh penduduk asli (pribumi) Indonesia. Hal itu dikarenakan ajaran 

Islam kurang diminati dan diterima oleh penduduk pribumi, hingga akhirnya puncak 

penyebaran Islam terjadi di Pulau Jawa dimulai abad ke-14 tepatnya tahun 1371 masehi oleh 

para Wali Songo melalui metodenya yang khas dengan memadukan budaya lokal dengan 

ajaran Islam, sehingga terjadi akulturasi yang harmonis yang menjadi penyebab Islam sangat 

diterima penduduk Indonesia dan Islam mulai dianut mayoritas penduduk Pulau Jawa.1 

Wali Songo diakui sebagai pemimpin penyebaran Islam dan peletak pondasi 

keislaman di Jawa. Hal ini telah diakui H.J. Van Den Berg tanpa ragu-ragu bahwa merupakan 

fakta sejarah jika Wali Songo lah sang pemimpin penyebaran Islam di Indonesia khususnya 

Tanah Jawa dan merekalah yang menjadi pemimpin perkembangan Islam di Pulau Jawa.2 

Keberhasilan dakwah Wali Songo tidak lain merupakan hasil usaha mereka dengan 

cara merangkul penduduk lokal dengan tidak melarang budaya lokal bahkan 

menggunakannya sebagai media dakwah para Wali Songo termasuk Sunan Kalijaga. Sunan 

Kalijaga melakukan dakwahnya dengan menghadirkan nuansa yang nyaman bagi penduduk 

lokal yang mayoritas beragama Hindu-Budha. Di antara media dakwah yang digunakan 

Sunan Kalijaga adalah wayang dan suluk yang ia tampilkan sebagai tontonan gratis kepada 

masyarakat dan di dalam pentasnya itu disisipkan nilai-nilai ajaran Islam yang mengajak 

untuk bersyahadat atau bersaksi bahwa tiada Tuhan yang berhak disembah kecuali Allah Swt. 

dan Nabi Muhammad adalah utusan Allah.3 

Rumusan masalah dalam penelitian ini adalah bagaimana metode dakwah yang 

diterapkan oleh Sunan Kalijaga berpengaruh terhadap pelestarian dan islamisasi budaya di 

Tanah Jawa, serta bagaimana dampak tersebut terlihat dalam konteks sosial dan budaya saat 

ini. Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis dan menggali lebih dalam mengenai 

pengaruh metode dakwah Sunan Kalijaga terhadap pelestarian budaya lokal dan proses 

islamisasi, serta untuk mengeksplorasi interaksi antara ajaran Islam dan budaya Jawa di era 

modern, dengan harapan dapat memberikan wawasan baru bagi kajian studi Islam dan 

budaya di Indonesia. Uraian latar belakang di atas memantik penulis untuk meneliti tentang 

keberhasilan dakwah Sunan Kalijaga yang tetap melestarikan budaya lokal dengan judul 

“Pengaruh Metode Dakwah Sunan Kalijaga Terhadap Pelestarian dan Islamisasi Budaya di 

Tanah Jawa.” 

 
1 Agus Yanto and Anjar Sulistyani, “Metode Dan Pengaruh Dakwah Sunan Kalijaga Dalam Penyebaran Islam Di 

Pulau Jawa (Studi Buku Dakwah Sunan Kalijaga Karya Purwadi),” Relinesia: Jurnal Kajian Agama Dan 

Multikulturalisme Indonesia 2, no. 2 (2023): 259–69. 
2 Rodiyah and Hefika Juipa Beta, “Sejarah Dakwah Dan Metode Dakwah Walisongo Di Indonesia,” DAWUH: 

Islamic Communication Journal 3, no. 1 (2022): 1–6. 
3 Junia Intan Vindalia, Isrina Siregar, and Supian Ramli, “Dakwah Sunan Kalijaga Dalam Peyebaran Agama Islam 

Di Jawa Tahun 1470 – 1580,” Krinok: Jurnal Pendidikan Sejarah Dan Sejarah 1, no. 3 (2022): 17–25, 

https://doi.org/10.22437/krinok.v1i3.18085. 



Pengaruh metode Dakwah Sunan Kalijaga terhadap Pelestarian dan Islamisasi Budaya di Tanah Jawa 
Muhammad Fayiz Ardyansyah 

141 

 

 

KAJIAN PUSTAKA 

Dalam penelitian ini, kajian pustaka bertujuan untuk menggali konsep-konsep dan 

teori yang relevan terkait metode dakwah, khususnya yang diterapkan oleh Sunan Kalijaga 

dalam proses pelestarian budaya dan Islamisasi di Tanah Jawa. Beberapa literatur utama yang 

akan dijadikan landasan adalah studi-studi historis mengenai Wali Songo, khususnya Sunan 

Kalijaga, serta pendekatan dakwah berbasis budaya yang telah banyak dibahas dalam 

berbagai penelitian sebelumnya. 

1. Metode Dakwah Sunan Kalijaga dan Wali Songo 

   Sunan Kalijaga dikenal sebagai tokoh Wali Sanga yang menggunakan metode dakwah 

berbasis budaya lokal untuk menyebarkan ajaran Islam di Jawa. Menurut Widji Saksono, 

Sunan Kalijaga memanfaatkan seni dan budaya seperti wayang kulit, gamelan, dan tembang 

Jawa sebagai media dakwah. Hal ini memudahkan masyarakat Jawa untuk menerima Islam 

karena ajarannya disampaikan melalui bentuk-bentuk budaya yang sudah akrab dan 

populer.4 

2. Islamisasi dan Pelestarian Budaya Jawa 

   Penelitian Simuh menunjukkan bahwa Islamisasi di Jawa memiliki karakteristik yang unik, 

terutama dalam penerimaan masyarakat terhadap unsur-unsur Islam yang dikombinasikan 

dengan mistik Jawa. Melalui metode dakwah yang menekankan harmoni dengan tradisi lokal, 

Sunan Kalijaga dan Wali Sanga berhasil mempertahankan banyak elemen budaya Jawa. 

Simuh menegaskan bahwa sufisme yang diadopsi oleh Sunan Kalijaga memainkan peran 

penting dalam proses ini, di mana ajaran Islam diterjemahkan ke dalam simbol-simbol budaya 

Jawa, seperti dalam wayang dan tembang.5 

   Edi Sedyawati menambahkan bahwa dakwah berbasis seni dan budaya tidak hanya berhasil 

dalam Islamisasi, tetapi juga berfungsi sebagai upaya pelestarian budaya. Dengan 

menggunakan seni lokal sebagai sarana dakwah, budaya Jawa tidak hanya tetap hidup, tetapi 

juga diisi dengan makna baru yang sesuai dengan ajaran Islam. Ini menunjukkan bahwa 

dakwah Sunan Kalijaga berfungsi sebagai alat transformasi budaya yang seimbang, di mana 

tradisi lama tetap dipertahankan sambil diselaraskan dengan nilai-nilai Islam.6 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggali informasi dan mengeksplorasi pengaruh metode dakwah 

Sunan Kalijaga terhadap pelestarian dan islamisasi Budaya Jawa dengan pendekatan 

kualitatif. Pendekatan kualitatif dipilih karena sesuai untuk menggali fenomena sosial, 

budaya, dan sejarah, serta untuk menginterpretasikan makna dan pengaruh dari data yang 

terkumpul. Penelitian ini menggunakan desain penelitian studi kasus dan kajian literatur dari 

beberapa data yang pernah ada kemudian dianalisis. 

 
4 Widji Saksono, Wali Sanga Dan Perkembangan Islam Di Jawa (Yogyakarta: Gema Insani Press, 1995). 
5 Simuh, Sufisme Jawa: Transformasi Tasawuf Islam Ke Mistik Jawa (Yogyakarta: Bentang Budaya, 1995). 
6 Edi Sedyawati, Budaya Indonesia: Kajian Arkeologi, Seni, Dan Sejarah (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2006). 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 3, No. 3 (2024)   
 

142 
 

Sumber data dalam penelitian ini adalah literatur dan dokumen sejarah. Literatur 

mencakup buku, artikel ilmiah, dan kajian sejarah dari para ahli yang membahas tentang 

penyebaran Islam di Indonesia, strategi atau metode dakwah yang digunakan Sunan Kalijaga 

dalam merayu masyarakat Indonesia untuk memeluk agama Islam, hingga akulturasi budaya 

Jawa dan ajaran agama Islam. Dokumen sejarah yang dapat dikumpulkan untuk mendukung 

penelitian ini berupa manuskrip, catatan-catatan sejarah, dan arsip yang menjelaskan 

penyebaran Islam di Indonesia khususnya yang dilakukan oleh Sunan Kalijaga. Penulis 

menganalisis data dari buku dan artikel yang membahas metode dakwah yang digunakan 

Sunan Kalijaga, seperti pendekatan seni, budaya lokal, dan tradisi yang diselaraskan dengan 

nilai-nilai Islam. Melalui teknik analisis isi, penulis mengeksplorasi bagaimana metode 

dakwah tersebut tidak hanya mempengaruhi proses Islamisasi, tetapi juga menjaga keaslian 

budaya Jawa, sehingga menciptakan integrasi harmonis antara Islam dan budaya lokal. 

Banyak penelitian sebelumnya telah menjelaskan peran Sunan Kalijaga dalam 

Islamisasi di Tanah Jawa, tetapi masih ada kesenjangan yang perlu diteliti lebih lanjut. 

Pertama, banyak studi yang hanya menggunakan narasi sejarah, sehingga analisis empiris 

tentang metode dakwah di berbagai komunitas kurang berkembang. Kedua, fokus penelitian 

sebelumnya sering terbatas pada aspek budaya tertentu, seperti seni, tanpa menyelidiki 

dampak lebih luas terhadap pelestarian budaya di berbagai daerah. Selain itu, pengaruh 

warisan dakwah Sunan Kalijaga dalam konteks sosial dan budaya modern juga belum banyak 

dieksplorasi. Penelitian ini bertujuan mengisi kesenjangan tersebut untuk menganalisis 

pelestarian budaya lokal. Diharapkan penelitian ini dapat memberikan wawasan baru tentang 

hubungan antara dakwah Islam dan budaya lokal serta dampaknya di era sekarang, sehingga 

memberikan kontribusi berarti untuk studi Islam dan budaya di Indonesia. 

Dengan metode penelitian ini diharapkan dapat melahirkan pemahaman yang 

mendalam terkait pengaruh metode dakwah Sunan Kalijaga terhadap pelestarian dan 

islamisasi budaya Jawa. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Sejarah Awal Penyebaran Islam di Indonesia 

Islam masuk ke Indonesia jauh sebelum para wali songo menyebarkan agama Islam di 

Nusantara. Tepatnya pada pertengahan abad ke-7 ajaran masuk ke Indonesia melalui para 

saudagar Arab yang sudah menjalin hubungan dagang dengan penduduk Indonesia di 

wilayah Kerajaan Kalingga pada masa Raja Rani Simha yang terkenal keras dalam penegakan 

hukum di wilayahnya. Selain itu Islam kembali masuk ke Indonesia dilanjutkan pada masa 

abad ke-10 masehi, dengan terjadinya migrasi secara besar oleh orang-orang Persia ke 

Indonesia. Namun belum ditemukan bukti-bukti terkait ajaran Islam yang dianut secara luas 

oleh penduduk pribumi Indonesia pada saat itu, bahkan yang ada mereka justru menolak dan 

menentang penyebaran Islam di Indonesia.  

Ulama yang berusaha menyebarkan ajaran Islam di Indonesia pada saat itu antara lain 

adalah Sultan al-Gabah melalui usahanya ada 20.000 keluarga muslim yang dikirim ke Pulau 

Jawa, namun hanya tersisa 200 keluarga karena banyak di antara mereka yang tewas terbunuh 

sebagai wujud penolakan dan perlawanan penduduk asli Tanah Jawa termasuk berbagai Jin 

penunggunya. Setelah terjadi peristiwa tersebut, kemudian Sultan al-Gabah kembali 



Pengaruh metode Dakwah Sunan Kalijaga terhadap Pelestarian dan Islamisasi Budaya di Tanah Jawa 
Muhammad Fayiz Ardyansyah 

143 

 

mengirimkan para wali, ulama, syuhada, hingga orang sakti ke Tanah Jawa untuk 

menaklukkannya agar Islam dapat diterima. Di antara para pasukan yang dikirim Sultan al-

Gabah adalah seorang wali masyhur yang bernama Syaikh Subakir. Beliau merupakan 

seorang wali yang sakti dan telah menancapkan tumbal di beberapa daerah di Pulau Jawa 

sebagai usaha dalam menyucikan Tanah Jawa dari gangguan Jin penunggu Tanah Jawa. 

Beberapa tumbal itu menurut catatan sejarah ada yang berada di pesisir pantai utara Jawa 

dengan keberadaan “makam Panjang” di Gresik, Lamongan, Tuban, Rembang, Jepara, hingga 

di wilayah lain seperti Magelang dan Blitar.7 

Benar bahwa Syaikh Subakir telah menancapkan berbagai tumbal untuk menyucikan 

Tanah Jawa dari gangguan Jin dan hal itu menjadi tonggak awal penyebaran Islam di Tanah 

Jawa, namun hasil dakwah para penyebar agama Islam saat itu belum membuahkan hasil 

yang signifikan, karena tidak banyak masyarakat asli pribumi yang memeluk agama Islam. 

Banyak fakta sejarah yang membuktikan bahwa Islam belum banyak dianut oleh penduduk 

pribumi, di antaranya adalah pada akhir abad ke-13 ketika Marcopolo, seorang saudagar dan 

petualang, sedang melakukan perjalanannya ke Italia kemudian singgah di Perlak. Marcopolo 

melihat kondisi sosial masyarakat di Perlak dan ditemukan bahwa masyarakat terbagi atas 3 

bagian, yakni masyarakat Arab, Cina, dan pribumi yang masih memuja roh-roh dan kanibal. 

Hal itu menandakan bahwa Islam belum tersebar di sana. Fakta sejarah lain mengatakan 

bahwa pada abad ke-14 kondisi masyarakat di pesisir utara Pulau Jawa seperti Tuban, Gresik, 

dan Surabaya terbagi atas 3 golongan, yakni pendatang muslim dari China, pendatang 

muslim dari barat (Persia-Arab), dan penduduk lokal yang belum memeluk agama Islam, 

masih melakukan ritual-ritual, dan hidup sangat kotor. Hal itu juga menjadi bukti bahwa 

Islam belum banyak di anut di Tanah Jawa.8 

Kemudian muncullah para Wali Songo dengan berbagai strategi humanisnya dalam 

berdakwah menjadikan Islam sebagai agama yang diterima masyarakat Indonesia tanpa ada 

resistensi dari warga lokal, bahkan mereka sangat menyambut hangat kedatangan Islam di 

Tanah Jawa.  

B. Metode Dakwah Sunan Kalijaga serta Pengaruhnya terhadap Islamisasi dan Pelestarian 

Budaya Jawa 

Sunan Kalijaga adalah seorang wali yang termasuk dalam Wali Songo, beliau 

merupakan putra Bupati Tuban, Tumenggung Wilatikta. Sunan Kalijaga dikenal masyarakat 

sebagai penyebar agama Islam di Nusantara yang menggunakan media seni dan budaya di 

dalam dakwahnya. Hal tersebut yang menjadi ciri khas yang mencolok dari Sunan Kalijaga, 

bahkan pakaian yang beliau pakai tidak terlalu kearab-araban dengan jubahnya, melainkan 

beliau mengenakan pakaian adat seperti masyarakat setempat.9 

Wali Songo melakukan pemetaan dan perencanaan yang matang dalam dakwahnya, 

termasuk penentuan lokasi dan bagaimana metode yang efektif digunanakan dalam 

menyebarkan ajaran Islam ke masyarakat. Sunan Kalijaga mengawali gerakan dakwahnya 

mulanya di Cirebon, kemudian melakukan ‘uzlah selama tiga bulan sepuluh hari kemudian 

mendapat derajat kewalian dari Allah hingga akhirnya menemukan daerah yang sekarang 

 
7 A R Idham Kholid, “WALI SONGO : EKSISTENSI DAN PERANNYA DALAM ISLAMISASI DAN 

IMPLIKASINYA TERHADAP MUNCULNYA TRADISI-TRADISI DI TANAH JAWA” 4 (2016): 1–47. 
8 Agus Sunyoto, Atlas Wali Songo, Edisi Revi (Tangerang: Pustaka IIMaN dan LESBUMI NU, 2016). 
9 Sunyoto. 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 3, No. 3 (2024)   
 

144 
 

dikenal dengan sebutan Demak sebagai pusat dakwahnya, sehingga beliau harus 

menyesuaikan metode dakwah yang sesuai agar Islam mudah diterima. Demak merupakan 

lokasi yang jauh dari pusat pemerintahan Hindu Budha namun di sana masih kental budaya 

dan adat Hindu Budha. Dengan kondisi masyarakat yang sedemikian ini, Sunan Kalijaga 

menerapkan akulturasi budaya sebagai metode humanis yang cocok untuk masyarakat 

Demak dan sekitarnya. Beliau melakukan dakwahnya itu dengan sangat lembut dan santun, 

bahkan dalam berpakaian beliau tidak menggunakan jubah melainkan menggunakan pakaian 

yang sama dengan masyarakat sekitar, baju adat jawa yang disempurnakan agar menutup 

aurat dan sesuai dengan ajaran Islam, agar tidak terkesan angker dan menakutkan.10 

Beberapa media dakwah yang digunakan Sunan Kalijaga dalam menyebarkan Agama 

Islam di Nusantara yang disambut baik masyarakat dan masih lestari hingga saat ini adalah: 

1. Wayang Kulit 

Wayang Kulit merupakan kekayaan budaya Jawa yang berisi perpaduan antara 

seni rupa (bentuk wayang), seni suara (suluk dan tembang), hingga seni musik (gamelan) 

yang dengan kemahiran sang dalang dapat menyampaikan beberapa pesan, filsafat 

kehidupan, nilai-nilai kehidupan, hingga diselingi guyonan sebagai hiburan.11 Pada 

zaman sebelum Sunan Kalijaga, wayang diambil penuh dari kisah Mahabharata dan 

Ramayana yang diadopsi dari kitab di India atas pengaruh ajaran Hindu Budha dan 

diambil dari cerita-cerita lokal yang bersumber dari cerita nenek moyang secara turun 

temurun.12 Hingga akhirnya setelah dilakukan akulturasi budaya oleh Sunan Kalijaga, 

wayang mengalami beberapa penyesuaian. Yang pertama, wayang tetap boleh dilakukan 

namun bentuk wayang tidak boleh menyerupai relief atau patung manusia, sehingga 

dibentuklah wayang sebagai wayang kulit yang pipih oleh Sunan Kalijaga bersama 

gurunya yakni Sunan Bonang dan rekan sesama wali penyebar ajaran Islam di Tanah 

Jawa, Sunan Giri, kemudian beliau juga menciptakan tokoh baru yang dikenal dengan 

Punokawan yakni Semar, Gareng, Petruk, dan Bagong yang mempunyai filosofi di 

dalamnya.13 Selanjutnya, cerita wayang yang memuat kisah murni Mahabharata yang 

memperebutkan harta hingga tahta dan Ramayana yang memperebutkan wanita mulai 

disesuaikan dengan ajaran Islam bahwa di atas semua itu ada hal yang paling utama 

yakni mengenal Allah sebagai Tuhan pencipta alam.14 

Dengan demikianlah Sunan Kalijaga menggunakan wayang sebagai media 

dakwahnya untuk menyebarkan ajaran Islam karena wayang memang menjadi tontonan 

yang diminati warga lokal dan menarik. Sehingga wayang yang disajikan Sunan Kalijaga 

mengandung nasihat-nasihat, ajaran ketauhidan, filsafat, hingga etika-etika dalam hidup 

 
10 Dewi Evi Anita, “WALISONGO : MENGISLAMKAN TANAH JAWA Suatu Kajian Pustaka” 1, no. 2 (2014): 

243–66. 
11 Turangam Lilly, Seni Budaya Dan Warisan Indonesia (Jakarta: PT. Aku Bisa, 2014). 
12 Eko Setiawan, “Nilai Filosofi Wayang Kulit Sebagai Media Dakwah,” Al-Hikmah 18, no. 1 (2020): 33–49. 
13 Umma Farida, “Islamisasi Di Demak Abad XV M : Kolaborasi Dinamis Ulama-Umara Dalam Dakwah Islam Di 

Demak,” At-Tabsyir: Jurnal Komunikasi Penyiaran Islam 3, no. 2 (2015): 299–318, 

journal.stainkudus.ac.id/index.php/komunikasi/article/.../1485. 
14 Shiska Sumawinata et al., “Sejarah Penyebaran Islam Melalui Kesenian Wayang,” El-Tarikh: Journal of History, 

Culture and Islamic Civilization 3, no. 2 (2022): 135–45, https://doi.org/http://dx.doi.org/10.24042/jhcc.v3i2.8927. 



Pengaruh metode Dakwah Sunan Kalijaga terhadap Pelestarian dan Islamisasi Budaya di Tanah Jawa 
Muhammad Fayiz Ardyansyah 

145 

 

bermasyarakat. Sunan Kalijaga juga tidak pernah meminta bayaran materi dalam pentas 

wayangnya, melainkan ia meminta kepada para penonton untuk bersyahadat.15 

Masyarakat menyambut baik kehadiran wayang yang disesuaikan oleh Sunan 

Kalijaga, karena cerita-cerita hingga pelaksanaan pementasan wayang kulit tidak jauh 

berbeda dengan budaya mereka sebelumnya hanya saja diakulturasi dengan ajaran Islam 

oleh Sunan Kalijaga. Sehingga wayang kulit masih dilestarikan hingga saat ini tetapi 

ajaran Islam yang merupakan tujuan utama dakwah Sunan Kalijaga tetap tersampaikan. 

Oleh karena itu hingga saat ini masyarakat Jawa masih menerima pementasan wayang 

kulit sebagai media hiburan dan beberapa dalang menambahi beberapa kreasi agar 

menarik serta tetap disisipi penyampaian kebaikan dan ajaran Islam. Bahkan ketertarikan 

masyarakat terhadap tradisi wayang kulit tidak luntur hingga zaman modern saat ini, 

karena faktanya di era modern ini tetap banyak penonton wayang sebagai tontonan dan 

hiburan.16 

2. Tembang Sunan Kalijaga 

Sunan Kalijaga sering kali mengadakan pentas kesenian di Masjid Agung Demak, 

berbagai pentas kesenian yang ditampilkan oleh Sunan Kalijaga salah satunya adalah 

tembang atau nyanyian syiir Jawa yang diciptakan oleh Sunan Kalijaga. Dua di antara 

tembang-tembang yang popular adalah Tembang Lir-ilir dan Tembang Kidung Rumeksa 

Ing Wengi. Dua tembang ini menjadi salah satu media dakwah Sunan Kalijaga yang efektif 

digunakan untuk menyebarkan ajaran agama Islam di Jawa karena masyarakat sangat 

meminati pertunjukan tersebut. Selain itu, tembang karya Sunan Kalijaga tersebut juga 

diminati masyarakat hingga sering dinyanyikan ketika bermain dan kegiatan lainnya.17 

Tentu tembang yang diciptakan dan ditampilkan Sunan Kalijaga dalam 

dakwahnya tidak sembarangan, melainkan memiliki makna yang mendalam dan pesan 

kehidupan yang digunakan sebagai sarana dakwah. Berikut merupakan makna dua 

tembang Sunan Kalijaga menurut R. Edy Mursalin, seorang juru kunci makam Sunan 

Kalijaga dan keturunan ke-15 Sunan Kalijaga; 

"Lir ilir menggambarkan situasi di mana zaman telah berubah sekarang, ijo 

royo royo telah datang agama baru yang identik dengan warna hijau, yaitu 

Islam, agama baru telah datang meskipun sulit, raihlah. Meskipun ini berarti 

ada belimbing yang digambarkan, yang merupakan kelima yang 

menggambarkan 5 rukun Islam. Meskipun sulit dijangkau, meskipun hati ini 

memiliki banyak dosa, sangat banyak. Tapi manusia wajib berubah. 

Berhiaslah, dondoni lagi, tutuplah lagi, perbaikilah hati ini, perbaikilah diri ini 

selagi masih ada kehidupan bagi kita. Selagi kita masih hidup, kita harus 

memperbaiki diri. Kemudian untuk orang-orang di sore hari, di usia tua, jika 

jam sudah pukul 3 sore, pada pukul 6 kita mulai mundur, tentu saja orang 

akan meninggal, jadi oleh karena itu mereka harus segera berubah sebelum 

 
15 Vindalia, Siregar, and Ramli, “Dakwah Sunan Kalijaga Dalam Peyebaran Agama Islam Di Jawa Tahun 1470 – 

1580.” 
16 Agus Fatuh Widoyo, “RELEVANSI WAYANG KULIT SEBAGAI MEDIA DAKWAH DI ERA MODERN: Studi 

Tentang Media Dakwah,” Mamba’ul ’Ulum 3, no. 2 (2021). 
17 Ema Fidiatun Khasanah et al., “Nilai-Nilai Keislaman Pada Tembang Lir-Ilir Karya Sunan Kalijaga,” Ta’dib : 

Jurnal Penidikan Islam Dan Isu-Isu Sosial 20, no. 1 (2022): 13–24. 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 3, No. 3 (2024)   
 

146 
 

mereka meninggal, sementara matahari belum terbenam. Jadi itu adalah 

deskripsi singkat jika kita ingin mengetahui arti dari yang disebut lir ilir, 

tembang lir ilir." 

"Sedangkan Kidung Rumekso ing Wengi adalah doa, doa terakhir seperti yang 

disebut. Di sana Kidung Rumekso ing Wengi adalah doa untuk penyakit jika di 

masyarakat ada yang dulu disebut pagebluk istilahnya, kemudian wabah lalu 

ada penyakit dalam pertanian juga."18 

Tembang karya Sunan Kalijaga disambut baik dan diterima oleh masyarakat, 

banyak dari mereka yang melagukannya dalam bermain, dalam bercerita, dan banyak 

kegiatan lain. Bahkan hingga saat ini, tembang karya Sunan Kalijaga seperti ilir-ilir masih 

dinyanyikan dalam pentas seni, dinyanyikan dalam dakwah oleh para dai, hingga 

digunakan sebagai sarana pembelajaran di sekolah.19 

3. Gamelan Sekaten 

Sunan Kalijaga yang bertugas menyebarkan ajaran Islam di wilayah Demak, Jawa 

Tengah, telah mempelajari berbagai karakteristik masyarakat, budaya lokal, 

kesusastraan, hingga kesenian-kesenian yang melekat di masyarakat. Hal itu termasuk 

gamelan yang disukai masyarakat dalam sebuah pertunjukan.20 Tindakan Sunan 

Kalijaga dalam menggunakan gamelan sebagai sarana dakwahnya merupakan jalan 

yang tepat untuk menyebarkan ajaran Islam. Sunan Kalijaga memberi nama gamelan itu 

dengan nama Gamelan Sekaten yang berasal dari syahadatain atau dua kalimat syahadat. 

Dua kalimat syahadat ini direpresentasikan ke dalam dua perangkat gamelan yang 

diberi nama Kanjeng Kyai Guntur Sari dan Kanjeng Kyai Guntur Madu yang ditabuh 

secara bergantian.21 Gamelan Sekaten terdiri dari racikan, umpak, gendhing, dan suwukan. 

Racikan merupakan lantunan musik gamelan yang ditabuh atau dibunyikan oleh 

pengrawit untuk mengenalkan suara-suara bagian dari gamelan itu sendiri. Umpak 

merupakan potongan melodi gamelan yang dibunyikan untuk menuju lagu utama. 

Gendhing adalah lagu pokok dalam Gamelan Sekaten yang berisi lagu-lagu dan syiir 

syiir. Suwukan merupakan melodi pendek yang dibunyikan di akhir sesi Gamelan 

Sekaten sebagai tanda akan selesai.22 

Gamelan Sekaten diterima hangat oleh masyarakat dan tetap dilestarikan hingga 

kini di Keraton Surakarta pada saat bulan rabiul awal tanggal 6-11 untuk menyongsong 

 
18 Akbar Bagaskara, Umilia Rokhani, and Kustap, “Life and Wisdom in Tembang Lir Ilir and Kidung Rumekso 

Ing Wengi: A Philosophical Analysis,” Mudra Jurnal Seni Budaya 39, no. 2 (2024): 233–43, 

https://doi.org/10.31091/mudra.v39i2.2541. 
19 Endang Sih Pujiharti, “Tembang ‘Lir-Ilir’ Bagi Guru Guna Menumbuhkan Motivasi Belajar Di Pendidikan 

Formal (Studi Kasus Di Tk Wahid Hasyim Dinoyo Malang),” J-MPI (Jurnal Manajemen Pendidikan Islam) 1, no. 2 

(2017): 173–83, https://doi.org/10.18860/jmpi.v1i2.3963. 
20 Subuh Subuh, “Garap Gending Sekaten Keraton Yogyakarta,” Resital: Jurnal Seni Pertunjukan 17, no. 3 (2016): 

178–88, https://doi.org/10.24821/resital.v17i3.2227. 
21 Bagaskara, Rokhani, and Kustap, “Life and Wisdom in Tembang Lir Ilir and Kidung Rumekso Ing Wengi: A 

Philosophical Analysis.” 
22 Joko Daryanto, “GAMELAN SEKATEN DAN PENYEBARAN ISLAM DI JAWA” 4, no. 10 (2015), 

https://doi.org/https://doi.org/10.21831/ikadbudi.v4i10.12030. 



Pengaruh metode Dakwah Sunan Kalijaga terhadap Pelestarian dan Islamisasi Budaya di Tanah Jawa 
Muhammad Fayiz Ardyansyah 

147 

 

maulid Nabi. Gamelan Sekaten berkaitan erat dengan tradisi Grebeg Maulud yang sama-

sama merayakan hari kelahiran Kanjeng Nabi atau biasa dikenal Maulid Nabi.23 

Upacara Sekaten juga masih dilakukan di Keraton Yogyakarta hingga kini setiap 

tanggal 5-11 Bulan Maulud atau Rabiul Awal kemudian dilanjutkan Grebeg Maulud.24 

4. Upacara Grebeg Besar 

Grebeg Besar adalah sebuah upacara adat yang mengandung nilai-nilai atau ritual 

keagamaan di Demak yang dilakukan untuk menyambut hari raya haji atau hari raya Idul 

Adha pada tanggal 10 Dzulhijah. Upacara Grebeg Besar atau Grebeg Demak ini awalnya 

dilakukan untuk memperingati hari didirikannya Masjid Agung Demak oleh Sunan 

Kalijaga, Sunan Bonang, Sunan Gunung Jati, dan beberapa ulama lainnya.25 Kemudian 

para wali mengatur strategi agar perayaan ini dapat diminati masyarakat, hingga 

akhirnya dibuatlah acara Grebeg Besar ini dengan berbagai pertunjukan yang 

mengundang rasa penasaran masyarakat dan tertarik mempelajarinya sebagai muallaf. 

Upacara adat ini telah ada jauh sebelum masa Wali Songo, yakni pada masa Hindu 

Budha dan pengaruh Kerajaan Majapahit dengan kegiatan pengorbanan seekor kerbau 

jantan yang dipersembahkan sebagai sesaji kepada para dewa dan roh-roh leluhur yang 

diberi nama Rajaweda agar diberikan kemakmuran dan dijauhkan dari berbagai 

malapetaka. Upacara ini sempat dilarang oleh Raden Patah selaku raja Kesultanan Demak 

karena melenceng dari ajaran Islam. Namun upacara ini kembali dilestarikan oleh Wali 

Songo khususnya Sunan Kalijaga dengan polesan islami di dalam ritual-ritualnya. Grebeg 

Besar Islami yang dirancang Sunan Kalijaga dimulai dari malam 9 Dzulhijah dengan 

membuat tumpeng nasi beserta lauknya berjumlah 9 yang melambangkan kegigihan dari 

9 wali atas pelestarian budaya Jawa kemudian  tumpeng tersebut diarak dari pendopo 

Kabupaten Demak menuju serambi Masjid Agung Demak. Setelah tumpeng sampai di 

serambi masjid, kemudian dibacakan doa-doa oleh para ulama dan dihadiri segenap 

pejabat hingga setelah itu nasi tumpeng diberikan kepada masyarakat untuk makan 

bersama. Puncak perayaan Grebeg Besar ini dilaksanakan pada tanggal 10 Dzulhijah 

yakni pelaksanaan doa bersama para ulama dan penjamasan pusaka di area makam 

Sunan Kalijaga di Kadilangu. Tradisi ini disambut baik masyarakat hingga banyak 

masyarakat yang memeluk Islam, bahkan upacara Grebeg Besar ini masih lestari hingga 

kini. 26 

 

KESIMPULAN 

Islam datang di Indonesia jauh sebelum masa dakwah para Wali Songo, namun 

keberadaan para wali yang berusaha menyebarkan ajaran Islam di Indonesia justru ditentang, 

 
23 Rohman Syaifudin, “Fungsi Gamelan Dalam Tradisi Sekatenan Di Keraton Kasunanan Surakarta : Analisis 

Filsafat Kebudayaan” (2023), https://eprints.iain-surakarta.ac.id/6460/1/skripsi rohman_171121043.pdf. 
24 Alfi Makhfudoh, “Nilai-Nilai Islam Dalam Tradisi Sekaten Di Keraton Yogyakarta” (2020), 

https://talenta.usu.ac.id/politeia/article/view/3955. 
25 Purwadi, “HARMONY MASJID AGUNG KRATON SURAKARTA HADININGRAT,” IBDA’: JURNAL KAJIAN 

ISLAM DAN BUDAYA 12, no. 1 (2014), https://doi.org/https://doi.org/10.24090/ibda.v12i1.437. 
26 Nur Ahmad, “Perayaan Grebeg Besar Demak Sebagai Sarana Religi Dalam Komunikasi Dakwah,” Jurnal 

Komunikasi Penyiaran Islam 1, no. 2 (2017): 5–24, http://etheses.iainkediri.ac.id/155/3/7. BAB II.pdf. 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 3, No. 3 (2024)   
 

148 
 

ditolak, dan mengalami resistensi dari warga lokal. Kemudian Islam mulai diterima secara 

massif dan banyak orang yang mulai tertarik dengan ajaran Islam mulai pada masa Wali 

Songo. Di balik itu ternyata terdapat metode yang digunakan para Wali Songo dalam upaya 

menyebarkan ajaran Islam di Nusantara. Termasuk Sunan Kalijaga, beliau menerapkan 

metode dakwah yang humanis dan akulturatif yang menggabungkan budaya lokal dengan 

ajaran Islam. Hal itu lah kunci penyebaran Islam di Indonesia, hingga akhirnya Islam dapat 

diterima baik oleh masyarakat tanpa menghilangkan kebudayaan lokal.  

Kebudayaan yang tetap dilestarikan oleh Sunan Kalijaga untuk menyebarkan agama 

Islam di Pulau Jawa adalah Wayang Kulit, tembang, Gamelan Sekaten, dan Grebek Besar. 

Kebudayaan tersebut telah mengalami perubahan atas islamisasi yang dilakukan oleh Sunan 

Kalijaga, namun faktanya masih sangat diminati oleh masyarakat bahkan hingga saat ini. 

Terbukti sampai saat ini masih banyak pementasan wayang kulit, pementasan dan 

penyanyian tembang-tembang Sunan Kalijaga seperti Ilir-Ilir, Gamelan Sekaten yang masih 

langgeng ditabuh di Keraton Surakarta ketika Maulid, hingga Grebeg Besar yang masih eksis 

dilaksanakan di Demak. 

Dari uraian di atas dapat kita simpulkan bahwa metode sangat memengaruhi 

keberhasilan dalam mencapai tujuan. Termasuk dalam berdakwah dan menyebarkan ajaran 

Islam di Nusantara, metode yang digunakan para Wali Songo sangat memengaruhi akan 

diterimanya ajaran Islam di kalangan masyarakat lokal. Oleh karena itu metode dakwah 

Sunan Kalijaga sangat memengaruhi terhadap pelestarian budaya Jawa meskipun telah 

dilakukan Islamisasi atau akulturasi antara budaya Jawa dengan ajaran Islam. Sehingga saat 

ini Budaya Jawa telah memuat ajaran Islam namun keberadaannya masih tetap eksis dan 

lestari. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ahmad, Nur. “Perayaan Grebeg Besar Demak Sebagai Sarana Religi Dalam Komunikasi 

Dakwah.” Jurnal Komunikasi Penyiaran Islam 1, no. 2 (2017): 5–24. 

http://etheses.iainkediri.ac.id/155/3/7. BAB II.pdf. 

Anita, Dewi Evi. “WALISONGO : MENGISLAMKAN TANAH JAWA Suatu Kajian 

Pustaka” 1, no. 2 (2014): 243–66. 

Bagaskara, Akbar, Umilia Rokhani, and Kustap. “Life and Wisdom in Tembang Lir Ilir and 

Kidung Rumekso Ing Wengi: A Philosophical Analysis.” Mudra Jurnal Seni Budaya 39, 

no. 2 (2024): 233–43. https://doi.org/10.31091/mudra.v39i2.2541. 

Daryanto, Joko. “GAMELAN SEKATEN DAN PENYEBARAN ISLAM DI JAWA” 4, no. 10 

(2015). https://doi.org/https://doi.org/10.21831/ikadbudi.v4i10.12030. 

Farida, Umma. “Islamisasi Di Demak Abad XV M : Kolaborasi Dinamis Ulama-Umara 

Dalam Dakwah Islam Di Demak.” At-Tabsyir: Jurnal Komunikasi Penyiaran Islam 3, no. 2 

(2015): 299–318. journal.stainkudus.ac.id/index.php/komunikasi/article/.../1485. 

Khasanah, Ema Fidiatun, Yazida Ichsan, Erlina Terawati, Aat Heffi Mulikhah, and Yusril 

Muhammad Anjar. “Nilai-Nilai Keislaman Pada Tembang Lir-Ilir Karya Sunan 

Kalijaga.” Ta’dib : Jurnal Penidikan Islam Dan Isu-Isu Sosial 20, no. 1 (2022): 13–24. 



Pengaruh metode Dakwah Sunan Kalijaga terhadap Pelestarian dan Islamisasi Budaya di Tanah Jawa 
Muhammad Fayiz Ardyansyah 

149 

 

Kholid, A R Idham. “WALI SONGO : EKSISTENSI DAN PERANNYA DALAM ISLAMISASI 

DAN IMPLIKASINYA TERHADAP MUNCULNYA TRADISI-TRADISI DI TANAH 

JAWA” 4 (2016): 1–47. 

Lilly, Turangam. Seni Budaya Dan Warisan Indonesia. Jakarta: PT. Aku Bisa, 2014. 

Makhfudoh, Alfi. “Nilai-Nilai Islam Dalam Tradisi Sekaten Di Keraton Yogyakarta,” 2020. 

https://talenta.usu.ac.id/politeia/article/view/3955. 

Pujiharti, Endang Sih. “Tembang ‘Lir-Ilir’ Bagi Guru Guna Menumbuhkan Motivasi Belajar 

Di Pendidikan Formal (Studi Kasus Di Tk Wahid Hasyim Dinoyo Malang).” J-MPI 

(Jurnal Manajemen Pendidikan Islam) 1, no. 2 (2017): 173–83. 

https://doi.org/10.18860/jmpi.v1i2.3963. 

Purwadi. “HARMONY MASJID AGUNG KRATON SURAKARTA HADININGRAT.” 

IBDA’: JURNAL KAJIAN ISLAM DAN BUDAYA 12, no. 1 (2014). 

https://doi.org/https://doi.org/10.24090/ibda.v12i1.437. 

Rodiyah, and Hefika Juipa Beta. “Sejarah Dakwah Dan Metode Dakwah Walisongo Di 

Indonesia.” DAWUH: Islamic Communication Journal 3, no. 1 (2022): 1–6. 

Saksono, Widji. Wali Sanga Dan Perkembangan Islam Di Jawa. Yogyakarta: Gema Insani Press, 

1995. 

Sedyawati, Edi. Budaya Indonesia: Kajian Arkeologi, Seni, Dan Sejarah. Jakarta: RajaGrafindo 

Persada, 2006. 

Setiawan, Eko. “Nilai Filosofi Wayang Kulit Sebagai Media Dakwah.” Al-Hikmah 18, no. 1 

(2020): 33–49. 

Simuh. Sufisme Jawa: Transformasi Tasawuf Islam Ke Mistik Jawa. Yogyakarta: Bentang Budaya, 

1995. 

Subuh, Subuh. “Garap Gending Sekaten Keraton Yogyakarta.” Resital: Jurnal Seni Pertunjukan 

17, no. 3 (2016): 178–88. https://doi.org/10.24821/resital.v17i3.2227. 

Sumawinata, Shiska, Toto Suryana, Ganjar Eka Subakti, Program Studi, Pendidikan Sejarah, 

and Universitas Pendidikan Indonesia. “Sejarah Penyebaran Islam Melalui Kesenian 

Wayang.” El-Tarikh: Journal of History, Culture and Islamic Civilization 3, no. 2 (2022): 135–

45. https://doi.org/http://dx.doi.org/10.24042/jhcc.v3i2.8927. 

Sunyoto, Agus. Atlas Wali Songo. Edisi Revi. Tangerang: Pustaka IIMaN dan LESBUMI NU, 

2016. 

Syaifudin, Rohman. “Fungsi Gamelan Dalam Tradisi Sekatenan Di Keraton Kasunanan 

Surakarta : Analisis Filsafat Kebudayaan,” 2023. https://eprints.iain-

surakarta.ac.id/6460/1/skripsi rohman_171121043.pdf. 

Vindalia, Junia Intan, Isrina Siregar, and Supian Ramli. “Dakwah Sunan Kalijaga Dalam 

Peyebaran Agama Islam Di Jawa Tahun 1470 – 1580.” Krinok: Jurnal Pendidikan Sejarah 

Dan Sejarah 1, no. 3 (2022): 17–25. https://doi.org/10.22437/krinok.v1i3.18085. 

Widoyo, Agus Fatuh. “RELEVANSI WAYANG KULIT SEBAGAI MEDIA DAKWAH DI 

ERA MODERN: Studi Tentang Media Dakwah.” Mamba’ul ’Ulum 3, no. 2 (2021). 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 3, No. 3 (2024)   
 

150 
 

Yanto, Agus, and Anjar Sulistyani. “Metode Dan Pengaruh Dakwah Sunan Kalijaga Dalam 

Penyebaran Islam Di Pulau Jawa (Studi Buku Dakwah Sunan Kalijaga Karya Purwadi).” 

Relinesia: Jurnal Kajian Agama Dan Multikulturalisme Indonesia 2, no. 2 (2023): 259–69. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


