Muta’allim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
e-ISSN: 2828-6227

Vol. 3 No. 3 (2024): 139- 150
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mjpai

PENGARUH METODE DAKWAH SUNAN KALIJAGA TERHADAP
PELESTARIAN DAN ISLAMISASI BUDAYA DI TANAH JAWA

Muhammad Fayiz Ardyansyah
Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan, UIN Maulana Malik Ibrahim Malang
220101110078@student.uin-malang.ac.id

ABSTRACT

This research aims to determine the influence of Sunan Kalijaga's preaching method on the preservation
and Islamization of Javanese culture. Sunan Kalijaga is known for his success in spreading Islam in Java
with his preaching method which was able to embrace local culture and insert Islamic teaching values
without eliminating that culture. Sunan Kalijaga preached by integrating Islamic values and Javanese
culture through art, culture and local symbols that had mushroomed in pre-Islamic Javanese society.
This research uses a qualitative approach with case studies and literature analysis to find out the
influence of the dakwah method applied by Sunan Kalijaga in spreading Islam by preserving and
Islamizing Javanese culture. The results of the research show that the dakwah method used by Sunan
Kalijaga was very effective and successful in bringing Islamic teachings to Java and preserving Javanese
culture because Sunan Kalijaga implemented an inclusive and adaptive approach to local culture which
enabled the birth of harmonious Javanese cultural acculturation. In this way, Sunan Kalijaga Islamized
local culture and formed an Islamic Javanese cultural identity without losing its traditional roots.

Keywords: Dakwah, Sunan Kalijaga, Javanese Culture, Islamization, Cultural Preservation

ABSTRAK

Penelitian ini memiliki tujuan untuk mengetahui pengaruh metode dakwah Sunan Kalijaga terhadap
pelestarian dan islamisasi budaya Jawa. Sunan Kalijaga dikenal akan keberhasilannya dalam
menyebarkan agama Islam di Tanah Jawa dengan metode dakwahnya yang mampu merangkul budaya
lokal dan menyisipkan nilai-nilai ajaran Islam tanpa menghilangkan kebudayaan tersebut. Sunan
Kalijaga berdakwah dengan mengintegrasikan nilai-nilai Islam dan kebudayaan Jawa melalui kesenian,
budaya, dan simbol-simbol lokal yang sudah menjamur di masyarakat Jawa pra-Islam. Penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif dengan studi kasus dan analisis literatur untuk mengetahui
bagaimana pengaruh metode dakwah yang diterapkan Sunan Kalijaga dalam menyebarkan agama
Islam dengan pelestarian dan islamisasi budaya Jawa. Hasil penelitian menunjukkan bahwa metode
dakwah yang digunakan Sunan Kalijaga sangat efektif dan berhasil membawa ajaran Islam ke Tanah
Jawa dan melestarikan kebudayaan Jawa karena Sunan Kalijaga menerapkan pendekatan yang inklusif
dan adaptif dengan budaya lokal yang memungkinkan lahirnya akulturasi budaya Jawa yang yang
harmonis. Dengan demikian, Sunan Kalijaga melakukan islamisasi budaya lokal dan membentuk
identitas budaya Jawa yang islami tanpa menghilangkan akar tradisionalnya.

Kata-kata Kunci: Dakwah, Sunan Kalijaga, Budaya Jawa, Islamisasi, Pelestarian Budaya

PENDAHULUAN

139


http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mjpai
mailto:220101110078@student.uin-malang.ac.id

Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 3, No. 3 (2024)

Penyebaran Islam di Nusantara telah terjadi jauh sebelum masa Wali Songo, tepatnya
pada abad ke-7 masehi kedatangan Islam melalui para saudagar Arab di wilayah Kerajaan
Kalingga era Rani Simha, pada abad ke-10 sampai abad ke-12 dari bangsa Persia dengan tokoh
terkenalnya Syaikh Subakir, dan pada abad ke-13 saat Sultan Malik Ash-Shalihin berkuasa di
Samudra Pasai dan menjadi pusat perdagangan dunia. Namun usaha para penyebar agama
Islam di Indonesia khususnya di Jawa belum membuahkan hasil secara signifikan, sehingga
Islam belum dianut luas oleh penduduk asli (pribumi) Indonesia. Hal itu dikarenakan ajaran
Islam kurang diminati dan diterima oleh penduduk pribumi, hingga akhirnya puncak
penyebaran Islam terjadi di Pulau Jawa dimulai abad ke-14 tepatnya tahun 1371 masehi oleh
para Wali Songo melalui metodenya yang khas dengan memadukan budaya lokal dengan
ajaran Islam, sehingga terjadi akulturasi yang harmonis yang menjadi penyebab Islam sangat
diterima penduduk Indonesia dan Islam mulai dianut mayoritas penduduk Pulau Jawa.!

Wali Songo diakui sebagai pemimpin penyebaran Islam dan peletak pondasi
keislaman di Jawa. Hal ini telah diakui H.J. Van Den Berg tanpa ragu-ragu bahwa merupakan
fakta sejarah jika Wali Songo lah sang pemimpin penyebaran Islam di Indonesia khususnya
Tanah Jawa dan merekalah yang menjadi pemimpin perkembangan Islam di Pulau Jawa.?

Keberhasilan dakwah Wali Songo tidak lain merupakan hasil usaha mereka dengan
cara merangkul penduduk lokal dengan tidak melarang budaya lokal bahkan
menggunakannya sebagai media dakwah para Wali Songo termasuk Sunan Kalijaga. Sunan
Kalijaga melakukan dakwahnya dengan menghadirkan nuansa yang nyaman bagi penduduk
lokal yang mayoritas beragama Hindu-Budha. Di antara media dakwah yang digunakan
Sunan Kalijaga adalah wayang dan suluk yang ia tampilkan sebagai tontonan gratis kepada
masyarakat dan di dalam pentasnya itu disisipkan nilai-nilai ajaran Islam yang mengajak
untuk bersyahadat atau bersaksi bahwa tiada Tuhan yang berhak disembah kecuali Allah Swt.
dan Nabi Muhammad adalah utusan Allah.?

Rumusan masalah dalam penelitian ini adalah bagaimana metode dakwah yang
diterapkan oleh Sunan Kalijaga berpengaruh terhadap pelestarian dan islamisasi budaya di
Tanah Jawa, serta bagaimana dampak tersebut terlihat dalam konteks sosial dan budaya saat
ini. Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis dan menggali lebih dalam mengenai
pengaruh metode dakwah Sunan Kalijaga terhadap pelestarian budaya lokal dan proses
islamisasi, serta untuk mengeksplorasi interaksi antara ajaran Islam dan budaya Jawa di era
modern, dengan harapan dapat memberikan wawasan baru bagi kajian studi Islam dan
budaya di Indonesia. Uraian latar belakang di atas memantik penulis untuk meneliti tentang
keberhasilan dakwah Sunan Kalijaga yang tetap melestarikan budaya lokal dengan judul
“Pengaruh Metode Dakwah Sunan Kalijaga Terhadap Pelestarian dan Islamisasi Budaya di
Tanah Jawa.”

! Agus Yanto and Anjar Sulistyani, “Metode Dan Pengaruh Dakwah Sunan Kalijaga Dalam Penyebaran Islam Di
Pulau Jawa (Studi Buku Dakwah Sunan Kalijaga Karya Purwadi),” Relinesia: Jurnal Kajian Agama Dan
Multikulturalisme Indonesia 2, no. 2 (2023): 259-69.

2Rodiyah and Hefika Juipa Beta, “Sejarah Dakwah Dan Metode Dakwah Walisongo Di Indonesia,” DAWUH:
Islamic Communication Journal 3, no. 1 (2022): 1-6.

3 Junia Intan Vindalia, Isrina Siregar, and Supian Ramli, “Dakwah Sunan Kalijaga Dalam Peyebaran Agama Islam
Di Jawa Tahun 1470 - 1580,” Krinok: Jurnal Pendidikan Sejarah Dan Sejarah 1, no. 3 (2022): 17-25,
https://doi.org/10.22437 /krinok.v1i3.18085.

140



Pengaruh metode Dakwah Sunan Kalijaga terhadap Pelestarian dan Islamisasi Budaya di Tanah Jawa
Muhammad Fayiz Ardyansyah

KAJIAN PUSTAKA

Dalam penelitian ini, kajian pustaka bertujuan untuk menggali konsep-konsep dan
teori yang relevan terkait metode dakwah, khususnya yang diterapkan oleh Sunan Kalijaga
dalam proses pelestarian budaya dan Islamisasi di Tanah Jawa. Beberapa literatur utama yang
akan dijadikan landasan adalah studi-studi historis mengenai Wali Songo, khususnya Sunan
Kalijaga, serta pendekatan dakwah berbasis budaya yang telah banyak dibahas dalam
berbagai penelitian sebelumnya.

1. Metode Dakwah Sunan Kalijaga dan Wali Songo

Sunan Kalijaga dikenal sebagai tokoh Wali Sanga yang menggunakan metode dakwah
berbasis budaya lokal untuk menyebarkan ajaran Islam di Jawa. Menurut Widji Saksono,
Sunan Kalijaga memanfaatkan seni dan budaya seperti wayang kulit, gamelan, dan tembang
Jawa sebagai media dakwah. Hal ini memudahkan masyarakat Jawa untuk menerima Islam
karena ajarannya disampaikan melalui bentuk-bentuk budaya yang sudah akrab dan
populer.*

2. Islamisasi dan Pelestarian Budaya Jawa

Penelitian Simuh menunjukkan bahwa Islamisasi di Jawa memiliki karakteristik yang unik,
terutama dalam penerimaan masyarakat terhadap unsur-unsur Islam yang dikombinasikan
dengan mistik Jawa. Melalui metode dakwah yang menekankan harmoni dengan tradisi lokal,
Sunan Kalijaga dan Wali Sanga berhasil mempertahankan banyak elemen budaya Jawa.
Simuh menegaskan bahwa sufisme yang diadopsi oleh Sunan Kalijaga memainkan peran
penting dalam proses ini, di mana ajaran Islam diterjemahkan ke dalam simbol-simbol budaya
Jawa, seperti dalam wayang dan tembang.’

Edi Sedyawati menambahkan bahwa dakwah berbasis seni dan budaya tidak hanya berhasil
dalam Islamisasi, tetapi juga berfungsi sebagai upaya pelestarian budaya. Dengan
menggunakan seni lokal sebagai sarana dakwah, budaya Jawa tidak hanya tetap hidup, tetapi
juga diisi dengan makna baru yang sesuai dengan ajaran Islam. Ini menunjukkan bahwa
dakwah Sunan Kalijaga berfungsi sebagai alat transformasi budaya yang seimbang, di mana
tradisi lama tetap dipertahankan sambil diselaraskan dengan nilai-nilai Islam.®

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggali informasi dan mengeksplorasi pengaruh metode dakwah
Sunan Kalijaga terhadap pelestarian dan islamisasi Budaya Jawa dengan pendekatan
kualitatif. Pendekatan kualitatif dipilih karena sesuai untuk menggali fenomena sosial,
budaya, dan sejarah, serta untuk menginterpretasikan makna dan pengaruh dari data yang
terkumpul. Penelitian ini menggunakan desain penelitian studi kasus dan kajian literatur dari
beberapa data yang pernah ada kemudian dianalisis.

4 Widji Saksono, Wali Sanga Dan Perkembangan Islam Di Jawa (Yogyakarta: Gema Insani Press, 1995).
5 Simuh, Sufisme Jawa: Transformasi Tasawuf Islam Ke Mistik Jawa (Yogyakarta: Bentang Budaya, 1995).
® Edi Sedyawati, Budaya Indonesia: Kajian Arkeologi, Seni, Dan Sejarah (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2006).

141



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 3, No. 3 (2024)

Sumber data dalam penelitian ini adalah literatur dan dokumen sejarah. Literatur
mencakup buku, artikel ilmiah, dan kajian sejarah dari para ahli yang membahas tentang
penyebaran Islam di Indonesia, strategi atau metode dakwah yang digunakan Sunan Kalijaga
dalam merayu masyarakat Indonesia untuk memeluk agama Islam, hingga akulturasi budaya
Jawa dan ajaran agama Islam. Dokumen sejarah yang dapat dikumpulkan untuk mendukung
penelitian ini berupa manuskrip, catatan-catatan sejarah, dan arsip yang menjelaskan
penyebaran Islam di Indonesia khususnya yang dilakukan oleh Sunan Kalijaga. Penulis
menganalisis data dari buku dan artikel yang membahas metode dakwah yang digunakan
Sunan Kalijaga, seperti pendekatan seni, budaya lokal, dan tradisi yang diselaraskan dengan
nilai-nilai Islam. Melalui teknik analisis isi, penulis mengeksplorasi bagaimana metode
dakwah tersebut tidak hanya mempengaruhi proses Islamisasi, tetapi juga menjaga keaslian
budaya Jawa, sehingga menciptakan integrasi harmonis antara Islam dan budaya lokal.

Banyak penelitian sebelumnya telah menjelaskan peran Sunan Kalijaga dalam
Islamisasi di Tanah Jawa, tetapi masih ada kesenjangan yang perlu diteliti lebih lanjut.
Pertama, banyak studi yang hanya menggunakan narasi sejarah, sehingga analisis empiris
tentang metode dakwah di berbagai komunitas kurang berkembang. Kedua, fokus penelitian
sebelumnya sering terbatas pada aspek budaya tertentu, seperti seni, tanpa menyelidiki
dampak lebih luas terhadap pelestarian budaya di berbagai daerah. Selain itu, pengaruh
warisan dakwah Sunan Kalijaga dalam konteks sosial dan budaya modern juga belum banyak
dieksplorasi. Penelitian ini bertujuan mengisi kesenjangan tersebut untuk menganalisis
pelestarian budaya lokal. Diharapkan penelitian ini dapat memberikan wawasan baru tentang
hubungan antara dakwah Islam dan budaya lokal serta dampaknya di era sekarang, sehingga
memberikan kontribusi berarti untuk studi Islam dan budaya di Indonesia.

Dengan metode penelitian ini diharapkan dapat melahirkan pemahaman yang
mendalam terkait pengaruh metode dakwah Sunan Kalijaga terhadap pelestarian dan
islamisasi budaya Jawa.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Sejarah Awal Penyebaran Islam di Indonesia

Islam masuk ke Indonesia jauh sebelum para wali songo menyebarkan agama Islam di
Nusantara. Tepatnya pada pertengahan abad ke-7 ajaran masuk ke Indonesia melalui para
saudagar Arab yang sudah menjalin hubungan dagang dengan penduduk Indonesia di
wilayah Kerajaan Kalingga pada masa Raja Rani Simha yang terkenal keras dalam penegakan
hukum di wilayahnya. Selain itu Islam kembali masuk ke Indonesia dilanjutkan pada masa
abad ke-10 masehi, dengan terjadinya migrasi secara besar oleh orang-orang Persia ke
Indonesia. Namun belum ditemukan bukti-bukti terkait ajaran Islam yang dianut secara luas
oleh penduduk pribumi Indonesia pada saat itu, bahkan yang ada mereka justru menolak dan
menentang penyebaran Islam di Indonesia.

Ulama yang berusaha menyebarkan ajaran Islam di Indonesia pada saat itu antara lain
adalah Sultan al-Gabah melalui usahanya ada 20.000 keluarga muslim yang dikirim ke Pulau
Jawa, namun hanya tersisa 200 keluarga karena banyak di antara mereka yang tewas terbunuh
sebagai wujud penolakan dan perlawanan penduduk asli Tanah Jawa termasuk berbagai Jin
penunggunya. Setelah terjadi peristiwa tersebut, kemudian Sultan al-Gabah kembali

142



Pengaruh metode Dakwah Sunan Kalijaga terhadap Pelestarian dan Islamisasi Budaya di Tanah Jawa
Muhammad Fayiz Ardyansyah

mengirimkan para wali, ulama, syuhada, hingga orang sakti ke Tanah Jawa untuk
menaklukkannya agar Islam dapat diterima. Di antara para pasukan yang dikirim Sultan al-
Gabah adalah seorang wali masyhur yang bernama Syaikh Subakir. Beliau merupakan
seorang wali yang sakti dan telah menancapkan tumbal di beberapa daerah di Pulau Jawa
sebagai usaha dalam menyucikan Tanah Jawa dari gangguan Jin penunggu Tanah Jawa.
Beberapa tumbal itu menurut catatan sejarah ada yang berada di pesisir pantai utara Jawa
dengan keberadaan “makam Panjang” di Gresik, Lamongan, Tuban, Rembang, Jepara, hingga
di wilayah lain seperti Magelang dan Blitar.”

Benar bahwa Syaikh Subakir telah menancapkan berbagai tumbal untuk menyucikan
Tanah Jawa dari gangguan Jin dan hal itu menjadi tonggak awal penyebaran Islam di Tanah
Jawa, namun hasil dakwah para penyebar agama Islam saat itu belum membuahkan hasil
yang signifikan, karena tidak banyak masyarakat asli pribumi yang memeluk agama Islam.
Banyak fakta sejarah yang membuktikan bahwa Islam belum banyak dianut oleh penduduk
pribumi, di antaranya adalah pada akhir abad ke-13 ketika Marcopolo, seorang saudagar dan
petualang, sedang melakukan perjalanannya ke Italia kemudian singgah di Perlak. Marcopolo
melihat kondisi sosial masyarakat di Perlak dan ditemukan bahwa masyarakat terbagi atas 3
bagian, yakni masyarakat Arab, Cina, dan pribumi yang masih memuja roh-roh dan kanibal.
Hal itu menandakan bahwa Islam belum tersebar di sana. Fakta sejarah lain mengatakan
bahwa pada abad ke-14 kondisi masyarakat di pesisir utara Pulau Jawa seperti Tuban, Gresik,
dan Surabaya terbagi atas 3 golongan, yakni pendatang muslim dari China, pendatang
muslim dari barat (Persia-Arab), dan penduduk lokal yang belum memeluk agama Islam,
masih melakukan ritual-ritual, dan hidup sangat kotor. Hal itu juga menjadi bukti bahwa
Islam belum banyak di anut di Tanah Jawa.®

Kemudian muncullah para Wali Songo dengan berbagai strategi humanisnya dalam
berdakwah menjadikan Islam sebagai agama yang diterima masyarakat Indonesia tanpa ada
resistensi dari warga lokal, bahkan mereka sangat menyambut hangat kedatangan Islam di
Tanah Jawa.

B. Metode Dakwah Sunan Kalijaga serta Pengaruhnya terhadap Islamisasi dan Pelestarian
Budaya Jawa

Sunan Kalijaga adalah seorang wali yang termasuk dalam Wali Songo, beliau
merupakan putra Bupati Tuban, Tumenggung Wilatikta. Sunan Kalijaga dikenal masyarakat
sebagai penyebar agama Islam di Nusantara yang menggunakan media seni dan budaya di
dalam dakwahnya. Hal tersebut yang menjadi ciri khas yang mencolok dari Sunan Kalijaga,
bahkan pakaian yang beliau pakai tidak terlalu kearab-araban dengan jubahnya, melainkan
beliau mengenakan pakaian adat seperti masyarakat setempat.’

Wali Songo melakukan pemetaan dan perencanaan yang matang dalam dakwahnya,
termasuk penentuan lokasi dan bagaimana metode yang efektif digunanakan dalam
menyebarkan ajaran Islam ke masyarakat. Sunan Kalijaga mengawali gerakan dakwahnya
mulanya di Cirebon, kemudian melakukan ‘uzlah selama tiga bulan sepuluh hari kemudian
mendapat derajat kewalian dari Allah hingga akhirnya menemukan daerah yang sekarang

7 A R Idham Kholid, “WALI SONGO : EKSISTENSI DAN PERANNYA DALAM ISLAMISASI DAN
IMPLIKASINYA TERHADAP MUNCULNYA TRADISI-TRADISI DI TANAH JAWA” 4 (2016): 1-47.
8 Agus Sunyoto, Atlas Wali Songo, Edisi Revi (Tangerang: Pustaka IIMaN dan LESBUMI NU, 2016).

9 Sunyoto.

143



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 3, No. 3 (2024)

dikenal dengan sebutan Demak sebagai pusat dakwahnya, sehingga beliau harus
menyesuaikan metode dakwah yang sesuai agar Islam mudah diterima. Demak merupakan
lokasi yang jauh dari pusat pemerintahan Hindu Budha namun di sana masih kental budaya
dan adat Hindu Budha. Dengan kondisi masyarakat yang sedemikian ini, Sunan Kalijaga
menerapkan akulturasi budaya sebagai metode humanis yang cocok untuk masyarakat
Demak dan sekitarnya. Beliau melakukan dakwahnya itu dengan sangat lembut dan santun,
bahkan dalam berpakaian beliau tidak menggunakan jubah melainkan menggunakan pakaian
yang sama dengan masyarakat sekitar, baju adat jawa yang disempurnakan agar menutup
aurat dan sesuai dengan ajaran Islam, agar tidak terkesan angker dan menakutkan.!

Beberapa media dakwah yang digunakan Sunan Kalijaga dalam menyebarkan Agama
Islam di Nusantara yang disambut baik masyarakat dan masih lestari hingga saat ini adalah:

1. Wayang Kulit

Wayang Kulit merupakan kekayaan budaya Jawa yang berisi perpaduan antara
seni rupa (bentuk wayang), seni suara (suluk dan tembang), hingga seni musik (gamelan)
yang dengan kemahiran sang dalang dapat menyampaikan beberapa pesan, filsafat
kehidupan, nilai-nilai kehidupan, hingga diselingi guyonan sebagai hiburan."" Pada
zaman sebelum Sunan Kalijaga, wayang diambil penuh dari kisah Mahabharata dan
Ramayana yang diadopsi dari kitab di India atas pengaruh ajaran Hindu Budha dan
diambil dari cerita-cerita lokal yang bersumber dari cerita nenek moyang secara turun
temurun.’? Hingga akhirnya setelah dilakukan akulturasi budaya oleh Sunan Kalijaga,
wayang mengalami beberapa penyesuaian. Yang pertama, wayang tetap boleh dilakukan
namun bentuk wayang tidak boleh menyerupai relief atau patung manusia, sehingga
dibentuklah wayang sebagai wayang kulit yang pipih oleh Sunan Kalijaga bersama
gurunya yakni Sunan Bonang dan rekan sesama wali penyebar ajaran Islam di Tanah
Jawa, Sunan Giri, kemudian beliau juga menciptakan tokoh baru yang dikenal dengan
Punokawan yakni Semar, Gareng, Petruk, dan Bagong yang mempunyai filosofi di
dalamnya.’® Selanjutnya, cerita wayang yang memuat kisah murni Mahabharata yang
memperebutkan harta hingga tahta dan Ramayana yang memperebutkan wanita mulai
disesuaikan dengan ajaran Islam bahwa di atas semua itu ada hal yang paling utama
yakni mengenal Allah sebagai Tuhan pencipta alam.

Dengan demikianlah Sunan Kalijaga menggunakan wayang sebagai media
dakwahnya untuk menyebarkan ajaran Islam karena wayang memang menjadi tontonan
yang diminati warga lokal dan menarik. Sehingga wayang yang disajikan Sunan Kalijaga
mengandung nasihat-nasihat, ajaran ketauhidan, filsafat, hingga etika-etika dalam hidup

10 Dewi Evi Anita, “WALISONGO : MENGISLAMKAN TANAH JAWA Suatu Kajian Pustaka” 1, no. 2 (2014):
243-66.

1 Turangam Lilly, Seni Budaya Dan Warisan Indonesia (Jakarta: PT. Aku Bisa, 2014).

12 Eko Setiawan, “Nilai Filosofi Wayang Kulit Sebagai Media Dakwah,” Al-Hikmah 18, no. 1 (2020): 33—49.

13 Umma Farida, “Islamisasi Di Demak Abad XV M : Kolaborasi Dinamis Ulama-Umara Dalam Dakwah Islam Di
Demak,” At-Tabsyir: Jurnal Komunikasi Penyiaran Islam 3, no. 2 (2015): 299-318,
journal.stainkudus.ac.id/index.php/komunikasi/article/.../1485.

14 Shiska Sumawinata et al., “Sejarah Penyebaran Islam Melalui Kesenian Wayang,” EI-Tarikh: Journal of History,
Culture and Islamic Civilization 3, no. 2 (2022): 135-45, https://doi.org/http://dx.doi.org/10.24042 /jhcc.v3i2.8927.

144



Pengaruh metode Dakwah Sunan Kalijaga terhadap Pelestarian dan Islamisasi Budaya di Tanah Jawa
Muhammad Fayiz Ardyansyah

bermasyarakat. Sunan Kalijaga juga tidak pernah meminta bayaran materi dalam pentas
wayangnya, melainkan ia meminta kepada para penonton untuk bersyahadat.!®

Masyarakat menyambut baik kehadiran wayang yang disesuaikan oleh Sunan
Kalijaga, karena cerita-cerita hingga pelaksanaan pementasan wayang kulit tidak jauh
berbeda dengan budaya mereka sebelumnya hanya saja diakulturasi dengan ajaran Islam
oleh Sunan Kalijaga. Sehingga wayang kulit masih dilestarikan hingga saat ini tetapi
ajaran Islam yang merupakan tujuan utama dakwah Sunan Kalijaga tetap tersampaikan.
Oleh karena itu hingga saat ini masyarakat Jawa masih menerima pementasan wayang
kulit sebagai media hiburan dan beberapa dalang menambahi beberapa kreasi agar
menarik serta tetap disisipi penyampaian kebaikan dan ajaran Islam. Bahkan ketertarikan
masyarakat terhadap tradisi wayang kulit tidak luntur hingga zaman modern saat ini,
karena faktanya di era modern ini tetap banyak penonton wayang sebagai tontonan dan
hiburan.1

Tembang Sunan Kalijaga

Sunan Kalijaga sering kali mengadakan pentas kesenian di Masjid Agung Demak,
berbagai pentas kesenian yang ditampilkan oleh Sunan Kalijaga salah satunya adalah
tembang atau nyanyian syiir Jawa yang diciptakan oleh Sunan Kalijaga. Dua di antara
tembang-tembang yang popular adalah Tembang Lir-ilir dan Tembang Kidung Rumeksa
Ing Wengi. Dua tembang ini menjadi salah satu media dakwah Sunan Kalijaga yang efektif
digunakan untuk menyebarkan ajaran agama Islam di Jawa karena masyarakat sangat
meminati pertunjukan tersebut. Selain itu, tembang karya Sunan Kalijaga tersebut juga
diminati masyarakat hingga sering dinyanyikan ketika bermain dan kegiatan lainnya.!”

Tentu tembang yang diciptakan dan ditampilkan Sunan Kalijaga dalam
dakwahnya tidak sembarangan, melainkan memiliki makna yang mendalam dan pesan
kehidupan yang digunakan sebagai sarana dakwah. Berikut merupakan makna dua
tembang Sunan Kalijaga menurut R. Edy Mursalin, seorang juru kunci makam Sunan
Kalijaga dan keturunan ke-15 Sunan Kalijaga;

"Lir ilir menggambarkan situasi di mana zaman telah berubah sekarang, ijo
royo royo telah datang agama baru yang identik dengan warna hijau, yaitu
Islam, agama baru telah datang meskipun sulit, raihlah. Meskipun ini berarti
ada belimbing yang digambarkan, yang merupakan kelima yang
menggambarkan 5 rukun Islam. Meskipun sulit dijangkau, meskipun hati ini
memiliki banyak dosa, sangat banyak. Tapi manusia wajib berubah.
Berhiaslah, dondoni lagi, tutuplah lagi, perbaikilah hati ini, perbaikilah diri ini
selagi masih ada kehidupan bagi kita. Selagi kita masih hidup, kita harus
memperbaiki diri. Kemudian untuk orang-orang di sore hari, di usia tua, jika
jam sudah pukul 3 sore, pada pukul 6 kita mulai mundur, tentu saja orang
akan meninggal, jadi oleh karena itu mereka harus segera berubah sebelum

15 Vindalia, Siregar, and Ramli, “Dakwah Sunan Kalijaga Dalam Peyebaran Agama Islam Di Jawa Tahun 1470 —
1580.”

16 Agus Fatuh Widoyo, “RELEVANSI WAYANG KULIT SEBAGAI MEDIA DAKWAH DI ERA MODERN: Studi
Tentang Media Dakwah,” Mamba'ul "Ulum 3, no. 2 (2021).

17 Ema Fidiatun Khasanah et al., “Nilai-Nilai Keislaman Pada Tembang Lir-Ilir Karya Sunan Kalijaga,” Ta'dib :
Jurnal Penidikan Islam Dan Isu-Isu Sosial 20, no. 1 (2022): 13-24.

145



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 3, No. 3 (2024)

mereka meninggal, sementara matahari belum terbenam. Jadi itu adalah
deskripsi singkat jika kita ingin mengetahui arti dari yang disebut lir ilir,
tembang lir ilir."

"Sedangkan Kidung Rumekso ing Wengi adalah doa, doa terakhir seperti yang
disebut. Di sana Kidung Rumekso ing Wengi adalah doa untuk penyakit jika di
masyarakat ada yang dulu disebut pagebluk istilahnya, kemudian wabah lalu
ada penyakit dalam pertanian juga."!8

Tembang karya Sunan Kalijaga disambut baik dan diterima oleh masyarakat,
banyak dari mereka yang melagukannya dalam bermain, dalam bercerita, dan banyak
kegiatan lain. Bahkan hingga saat ini, tembang karya Sunan Kalijaga seperti ilir-ilir masih
dinyanyikan dalam pentas seni, dinyanyikan dalam dakwah oleh para dai, hingga
digunakan sebagai sarana pembelajaran di sekolah.®

Gamelan Sekaten

Sunan Kalijaga yang bertugas menyebarkan ajaran Islam di wilayah Demak, Jawa
Tengah, telah mempelajari berbagai karakteristik masyarakat, budaya lokal,
kesusastraan, hingga kesenian-kesenian yang melekat di masyarakat. Hal itu termasuk
gamelan yang disukai masyarakat dalam sebuah pertunjukan.?’ Tindakan Sunan
Kalijjaga dalam menggunakan gamelan sebagai sarana dakwahnya merupakan jalan
yang tepat untuk menyebarkan ajaran Islam. Sunan Kalijaga memberi nama gamelan itu
dengan nama Gamelan Sekaten yang berasal dari syahadatain atau dua kalimat syahadat.
Dua kalimat syahadat ini direpresentasikan ke dalam dua perangkat gamelan yang
diberi nama Kanjeng Kyai Guntur Sari dan Kanjeng Kyai Guntur Madu yang ditabuh
secara bergantian.?’ Gamelan Sekaten terdiri dari racikan, umpak, gendhing, dan suwukan.
Racikan merupakan lantunan musik gamelan yang ditabuh atau dibunyikan oleh
pengrawit untuk mengenalkan suara-suara bagian dari gamelan itu sendiri. Umpak
merupakan potongan melodi gamelan yang dibunyikan untuk menuju lagu utama.
Gendhing adalah lagu pokok dalam Gamelan Sekaten yang berisi lagu-lagu dan syiir
syiir. Suwukan merupakan melodi pendek yang dibunyikan di akhir sesi Gamelan
Sekaten sebagai tanda akan selesai.??

Gamelan Sekaten diterima hangat oleh masyarakat dan tetap dilestarikan hingga
kini di Keraton Surakarta pada saat bulan rabiul awal tanggal 6-11 untuk menyongsong

18 Akbar Bagaskara, Umilia Rokhani, and Kustap, “Life and Wisdom in Tembang Lir Ilir and Kidung Rumekso
Ing Wengi: A Philosophical Analysis,” Mudra Jurnal Seni Budaya 39, no. 2 (2024): 23343,
https://doi.org/10.31091/mudra.v39i2.2541.

19 Endang Sih Pujiharti, “Tembang ‘Lir-Ilir" Bagi Guru Guna Menumbuhkan Motivasi Belajar Di Pendidikan
Formal (Studi Kasus Di Tk Wahid Hasyim Dinoyo Malang),” J-MPI (Jurnal Manajemen Pendidikan Islam) 1, no. 2
(2017): 173-83, https://doi.org/10.18860/jmpi.v1i2.3963.

20 Subuh Subuh, “Garap Gending Sekaten Keraton Yogyakarta,” Resital: Jurnal Seni Pertunjukan 17, no. 3 (2016):
178-88, https://doi.org/10.24821/resital.v17i3.2227.

21 Bagaskara, Rokhani, and Kustap, “Life and Wisdom in Tembang Lir Ilir and Kidung Rumekso Ing Wengi: A
Philosophical Analysis.”

22 Joko Daryanto, “"GAMELAN SEKATEN DAN PENYEBARAN ISLAM DI JAWA” 4, no. 10 (2015),
https://doi.org/https://doi.org/10.21831/ikadbudi.v4i10.12030.

146



Pengaruh metode Dakwah Sunan Kalijaga terhadap Pelestarian dan Islamisasi Budaya di Tanah Jawa
Muhammad Fayiz Ardyansyah

maulid Nabi. Gamelan Sekaten berkaitan erat dengan tradisi Grebeg Maulud yang sama-
sama merayakan hari kelahiran Kanjeng Nabi atau biasa dikenal Maulid Nabi.?

Upacara Sekaten juga masih dilakukan di Keraton Yogyakarta hingga kini setiap
tanggal 5-11 Bulan Maulud atau Rabiul Awal kemudian dilanjutkan Grebeg Maulud.?*

Upacara Grebeg Besar

Grebeg Besar adalah sebuah upacara adat yang mengandung nilai-nilai atau ritual
keagamaan di Demak yang dilakukan untuk menyambut hari raya haji atau hari raya Idul
Adha pada tanggal 10 Dzulhijah. Upacara Grebeg Besar atau Grebeg Demak ini awalnya
dilakukan untuk memperingati hari didirikannya Masjid Agung Demak oleh Sunan
Kalijaga, Sunan Bonang, Sunan Gunung Jati, dan beberapa ulama lainnya.?> Kemudian
para wali mengatur strategi agar perayaan ini dapat diminati masyarakat, hingga
akhirnya dibuatlah acara Grebeg Besar ini dengan berbagai pertunjukan yang
mengundang rasa penasaran masyarakat dan tertarik mempelajarinya sebagai muallaf.

Upacara adat ini telah ada jauh sebelum masa Wali Songo, yakni pada masa Hindu
Budha dan pengaruh Kerajaan Majapahit dengan kegiatan pengorbanan seekor kerbau
jantan yang dipersembahkan sebagai sesaji kepada para dewa dan roh-roh leluhur yang
diberi nama Rajaweda agar diberikan kemakmuran dan dijauhkan dari berbagai
malapetaka. Upacara ini sempat dilarang oleh Raden Patah selaku raja Kesultanan Demak
karena melenceng dari ajaran Islam. Namun upacara ini kembali dilestarikan oleh Wali
Songo khususnya Sunan Kalijaga dengan polesan islami di dalam ritual-ritualnya. Grebeg
Besar Islami yang dirancang Sunan Kalijaga dimulai dari malam 9 Dzulhijah dengan
membuat tumpeng nasi beserta lauknya berjumlah 9 yang melambangkan kegigihan dari
9 wali atas pelestarian budaya Jawa kemudian tumpeng tersebut diarak dari pendopo
Kabupaten Demak menuju serambi Masjid Agung Demak. Setelah tumpeng sampai di
serambi masjid, kemudian dibacakan doa-doa oleh para ulama dan dihadiri segenap
pejabat hingga setelah itu nasi tumpeng diberikan kepada masyarakat untuk makan
bersama. Puncak perayaan Grebeg Besar ini dilaksanakan pada tanggal 10 Dzulhijah
yakni pelaksanaan doa bersama para ulama dan penjamasan pusaka di area makam
Sunan Kalijaga di Kadilangu. Tradisi ini disambut baik masyarakat hingga banyak
masyarakat yang memeluk Islam, bahkan upacara Grebeg Besar ini masih lestari hingga
kini. 26

KESIMPULAN

Islam datang di Indonesia jauh sebelum masa dakwah para Wali Songo, namun

keberadaan para wali yang berusaha menyebarkan ajaran Islam di Indonesia justru ditentang,

2 Rohman Syaifudin, “Fungsi Gamelan Dalam Tradisi Sekatenan Di Keraton Kasunanan Surakarta : Analisis
Filsafat Kebudayaan” (2023), https://eprints.iain-surakarta.ac.id/6460/1/skripsi rohman_171121043.pdf.

24 Alfi Makhfudoh, “Nilai-Nilai Islam Dalam Tradisi Sekaten Di Keraton Yogyakarta” (2020),
https://talenta.usu.ac.id/politeia/article/view/3955.

% Purwadi, "HARMONY MASJID AGUNG KRATON SURAKARTA HADININGRAT,” IBDA’: JURNAL KAJIAN
ISLAM DAN BUDAYA 12, no. 1 (2014), https://doi.org/https://doi.org/10.24090/ibda.v12i1.437.

2 Nur Ahmad, “Perayaan Grebeg Besar Demak Sebagai Sarana Religi Dalam Komunikasi Dakwah,” Jurnal
Komunikasi Penyiaran Islam 1, no. 2 (2017): 5-24, http://etheses.iainkediri.ac.id/155/3/7. BAB ILpdf.

147



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 3, No. 3 (2024)

ditolak, dan mengalami resistensi dari warga lokal. Kemudian Islam mulai diterima secara
massif dan banyak orang yang mulai tertarik dengan ajaran Islam mulai pada masa Wali
Songo. Di balik itu ternyata terdapat metode yang digunakan para Wali Songo dalam upaya
menyebarkan ajaran Islam di Nusantara. Termasuk Sunan Kalijaga, beliau menerapkan
metode dakwah yang humanis dan akulturatif yang menggabungkan budaya lokal dengan
ajaran Islam. Hal itu lah kunci penyebaran Islam di Indonesia, hingga akhirnya Islam dapat
diterima baik oleh masyarakat tanpa menghilangkan kebudayaan lokal.

Kebudayaan yang tetap dilestarikan oleh Sunan Kalijaga untuk menyebarkan agama
Islam di Pulau Jawa adalah Wayang Kulit, tembang, Gamelan Sekaten, dan Grebek Besar.
Kebudayaan tersebut telah mengalami perubahan atas islamisasi yang dilakukan oleh Sunan
Kalijaga, namun faktanya masih sangat diminati oleh masyarakat bahkan hingga saat ini.
Terbukti sampai saat ini masih banyak pementasan wayang kulit, pementasan dan
penyanyian tembang-tembang Sunan Kalijaga seperti Ilir-Ilir, Gamelan Sekaten yang masih
langgeng ditabuh di Keraton Surakarta ketika Maulid, hingga Grebeg Besar yang masih eksis
dilaksanakan di Demak.

Dari uraian di atas dapat kita simpulkan bahwa metode sangat memengaruhi
keberhasilan dalam mencapai tujuan. Termasuk dalam berdakwah dan menyebarkan ajaran
Islam di Nusantara, metode yang digunakan para Wali Songo sangat memengaruhi akan
diterimanya ajaran Islam di kalangan masyarakat lokal. Oleh karena itu metode dakwah
Sunan Kalijaga sangat memengaruhi terhadap pelestarian budaya Jawa meskipun telah
dilakukan Islamisasi atau akulturasi antara budaya Jawa dengan ajaran Islam. Sehingga saat
ini Budaya Jawa telah memuat ajaran Islam namun keberadaannya masih tetap eksis dan
lestari.

DAFTAR PUSTAKA

Ahmad, Nur. “Perayaan Grebeg Besar Demak Sebagai Sarana Religi Dalam Komunikasi
Dakwah.” Jurnal Komunikasi Penyiaran Islam 1, no. 2 (2017): 5-24.
http://etheses.iainkediri.ac.id/155/3/7. BAB ILpdf.

Anita, Dewi Evi. “WALISONGO : MENGISLAMKAN TANAH JAWA Suatu Kajian
Pustaka” 1, no. 2 (2014): 243-66.

Bagaskara, Akbar, Umilia Rokhani, and Kustap. “Life and Wisdom in Tembang Lir Ilir and
Kidung Rumekso Ing Wengi: A Philosophical Analysis.” Mudra Jurnal Seni Budaya 39,
no. 2 (2024): 233-43. https://doi.org/10.31091/mudra.v39i2.2541.

Daryanto, Joko. “"GAMELAN SEKATEN DAN PENYEBARAN ISLAM DI JAWA” 4, no. 10
(2015). https://doi.org/https://doi.org/10.21831/ikadbudi.v4i10.12030.

Farida, Umma. “Islamisasi Di Demak Abad XV M : Kolaborasi Dinamis Ulama-Umara
Dalam Dakwah Islam Di Demak.” At-Tabsyir: Jurnal Komunikasi Penyiaran Islam 3, no. 2
(2015): 299-318. journal.stainkudus.ac.id/index.php/komunikasi/article/.../1485.

Khasanah, Ema Fidiatun, Yazida Ichsan, Erlina Terawati, Aat Heffi Mulikhah, and Yusril
Muhammad Anjar. “Nilai-Nilai Keislaman Pada Tembang Lir-Ilir Karya Sunan
Kalijaga.” Ta’dib : Jurnal Penidikan Islam Dan Isu-Isu Sosial 20, no. 1 (2022): 13-24.

148



Pengaruh metode Dakwah Sunan Kalijaga terhadap Pelestarian dan Islamisasi Budaya di Tanah Jawa
Muhammad Fayiz Ardyansyah

Kholid, A R Idham. “WALI SONGO : EKSISTENSI DAN PERANNYA DALAM ISLAMISASI
DAN IMPLIKASINYA TERHADAP MUNCULNYA TRADISI-TRADISI DI TANAH
JAWA” 4 (2016): 1-47.

Lilly, Turangam. Seni Budaya Dan Warisan Indonesia. Jakarta: PT. Aku Bisa, 2014.

Makhfudoh, Alfi. “Nilai-Nilai Islam Dalam Tradisi Sekaten Di Keraton Yogyakarta,” 2020.
https://talenta.usu.ac.id/politeia/article/view/3955.

Pujiharti, Endang Sih. “Tembang ‘Lir-Ilir" Bagi Guru Guna Menumbuhkan Motivasi Belajar
Di Pendidikan Formal (Studi Kasus Di Tk Wahid Hasyim Dinoyo Malang).” ]-MPI
(Jurnal Manajemen Pendidikan Islam) 1, no. 2 (2017): 173-83.
https://doi.org/10.18860/jmpi.v1i2.3963.

Purwadi. “THARMONY MASJID AGUNG KRATON SURAKARTA HADININGRAT.”
IBDA’: JURNAL KAJIAN ISLAM DAN BUDAYA 12, no. 1 (2014).
https://doi.org/https://doi.org/10.24090/ibda.v12i1.437.

Rodiyah, and Hefika Juipa Beta. “Sejarah Dakwah Dan Metode Dakwah Walisongo Di
Indonesia.” DAWUH: Islamic Communication Journal 3, no. 1 (2022): 1-6.

Saksono, Widji. Wali Sanga Dan Perkembangan Islam Di Jawa. Yogyakarta: Gema Insani Press,
1995.

Sedyawati, Edi. Budaya Indonesia: Kajian Arkeologi, Seni, Dan Sejarah. Jakarta: RajaGrafindo
Persada, 2006.

Setiawan, Eko. “Nilai Filosofi Wayang Kulit Sebagai Media Dakwah.” Al-Hikmah 18, no. 1
(2020): 33—49.

Simubh. Sufisme Jawa: Transformasi Tasawuf Islam Ke Mistik Jawa. Yogyakarta: Bentang Budaya,
1995.

Subuh, Subuh. “Garap Gending Sekaten Keraton Yogyakarta.” Resital: Jurnal Seni Pertunjukan
17, no. 3 (2016): 178-88. https://doi.org/10.24821/resital.v17i3.2227.

Sumawinata, Shiska, Toto Suryana, Ganjar Eka Subakti, Program Studi, Pendidikan Sejarah,
and Universitas Pendidikan Indonesia. “Sejarah Penyebaran Islam Melalui Kesenian
Wayang.” El-Tarikh: Journal of History, Culture and Islamic Civilization 3, no. 2 (2022): 135—
45. https://doi.org/http://dx.doi.org/10.24042/jhcc.v3i2.8927.

Sunyoto, Agus. Atlas Wali Songo. Edisi Revi. Tangerang: Pustaka IIMaN dan LESBUMI NU,
2016.

Syaifudin, Rohman. “Fungsi Gamelan Dalam Tradisi Sekatenan Di Keraton Kasunanan
Surakarta : Analisis Filsafat Kebudayaan,” 2023. https://eprints.iain-
surakarta.ac.id/6460/1/skripsi rohman_171121043.pdf.

Vindalia, Junia Intan, Isrina Siregar, and Supian Ramli. “Dakwah Sunan Kalijaga Dalam
Peyebaran Agama Islam Di Jawa Tahun 1470 — 1580.” Krinok: Jurnal Pendidikan Sejarah
Dan Sejarah 1, no. 3 (2022): 17-25. https://doi.org/10.22437/krinok.v1i3.18085.

Widoyo, Agus Fatuh. “RELEVANSI WAYANG KULIT SEBAGAI MEDIA DAKWAH DI
ERA MODERN: Studi Tentang Media Dakwah.” Mamba'ul "Ulum 3, no. 2 (2021).

149



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 3, No. 3 (2024)

Yanto, Agus, and Anjar Sulistyani. “Metode Dan Pengaruh Dakwah Sunan Kalijaga Dalam

Penyebaran Islam Di Pulau Jawa (Studi Buku Dakwah Sunan Kalijaga Karya Purwadi).”
Relinesia: Jurnal Kajian Agama Dan Multikulturalisme Indonesia 2, no. 2 (2023): 259-69.

150



