Muta’allim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
e-ISSN: 2828-6227

Vol. 3, No. 3 (2024): 151-161
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mjpai

STUDI LITERATUR KONSEP MANTHUQ DAN MAFHUM DALAM

AL-QUR’AN

Sevina Faradina, Shafira Rahma Amelia, M. Imamul Muttaqin
Program Studi Pendidikan Agama Islam, Fakultas lmu Tarbiyah dan Keguruan, Universitas islam
Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia
faradinasevina@gmail.com, 220101110098@student.uin-malang.ac.id, imamulmuttaqin@uin-

malang.ac.id

ABSTRACT

This research aims to examine the concept of Manthuq and Mafthum in the Qur'an through
a literature study approach with a qualitative method. Manthuq refers to the explicit
meaning of the text, namely the meaning that can be understood directly from the spoken
lafadz. Meanwhile, Mafhum refers to the implied meaning or that can be concluded from
the text implicitly. This study examines how these two concepts play a role in
understanding and interpreting the verses of the Qur'an comprehensively. Through
literature analysis from various classical and contemporary interpretations, as well as
ushul figh studies, this study finds that Manthuq and Mathum have significant
implications in determining Islamic law and interpreting holy verses. This study also
influences the development of the science of interpretation and ushul figh. The results of
this study are expected to contribute to the development of more integrative and dynamic
studies of Qur'anic interpretation, as well as being a reference for scholars and academics
in understanding the complexity of the verses of the Qur'an.

Keywords: Manthuq; Mathum; Qur’an; Ushul Figh; Literature Studi

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji konsep Manthug dan Mafhum dalam Al-Qur'an
melalui pendekatan studi literatur dengan metode kualitatif. Manthug merujuk pada
makna yang tersurat dari teks, yaitu makna yang dapat dipahami secara langsung dari
lafadz yang diucapkan. Sementara itu, Mafhum merujuk pada makna yang tersirat atau
yang dapat disimpulkan dari teks secara implisit. Kajian ini meneliti bagaimana kedua
konsep ini berperan dalam memahami dan menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an secara
komprehensif. Melalui analisis literatur dari berbagai tafsir klasik dan kontemporer, serta
kajian ushul figh, penelitian ini menemukan bahwa Manthug dan Mafhum memiliki
implikasi yang signifikan dalam penentuan hukum Islam dan interpretasi ayat suci. Studi
ini juga pengaruhnya terhadap perkembangan ilmu tafsir dan ushul figh. Hasil penelitian
ini diharapkan dapat memberikan kontribusi bagi pengembangan kajian tafsir Al-Qur'an
yang lebih integratif dan dinamis, serta menjadi acuan bagi para ulama dan akademisi
dalam memahami kompleksitas ayat-ayat Al-Qur’an.

Kata-Kata Kunci: Manthuq; Mafthum; Al-Qur’an; Ushul Figh; Studi Literatur

PENDAHULUAN

Pemahaman terhadap Al-Qur'an yang menjadi sumber utama hukum Islam dan
panduan hidup umat Muslim memerlukan pendekatan yang mendalam dan komprehensif.

151


http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mjpai
mailto:faradinasevina@gmail.com
mailto:220101110098@student.uin-malang.ac.id

Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 3, No. 3 (2024)

Salah satu cara untuk mencapai pemahaman ini adalah dengan menganalisis konsep-konsep
penting yang terdapat dalam ilmu tafsir dan ushul figh.! Di antara konsep-konsep tersebut,
Manthuq dan Mafhum menonjol sebagai dua elemen yang begitu penting untuk memahami
makna ayat Al-Qur'an. Manthuq merujuk pada makna yang tersurat atau yang diucapkan
secara eksplisit dalam teks, sedangkan Mafhum merujuk pada makna yang tersirat atau yang
dapat disimpulkan dari teks secara implisit. Keduanya merupakan alat utama dalam
memahami ayat-ayat Al-Qur'an, khususnya dalam konteks penafsiran hukum-hukum yang
terkandung di dalamnya.

Dalam sejarah perkembangan ilmu tafsir, para ulama telah lama mengakui pentingnya
Manthuq dan Mafhum sebagai alat untuk menggali makna dari ayat-ayat Al-Qur'an. Namun,
metode dan pendekatan yang dipakai untuk mengaplikasikan kedua konsep ini telah
mengalami perkembangan dan perdebatan seiring waktu. Misalnya, dalam karya-karya tafsir
klasik seperti "Tafsir al-Tabari" dan "Tafsir al-Qurtubi", Manthuq sering kali digunakan untuk
menegaskan makna literal dari ayat-ayat, sementara Mafhum digunakan untuk menarik
kesimpulan hukum atau prinsip yang lebih umum dari ayat yang ada.? Tafsir-tafsir ini
menunjukkan bagaimana ulama terdahulu menggunakan Manthuq dan Mafhum untuk
menjawab tantangan-tantangan yang dihadapi umat Muslim pada masa itu.

Bukti empiris mengenai pentingnya Manthug dan Mafhum dalam penafsiran Al-Qur'an
dapat dilihat dari berbagai kajian hukum Islam yang mengandalkan kedua konsep ini. Sebagai
contoh, dalam kasus hukum yang berkaitan dengan pernikahan, perceraian, dan warisan,
Manthugq sering kali digunakan untuk menentukan batasan-batasan hukum yang eksplisit,
seperti dalam ayat-ayat yang membahas jumlah talak atau bagian warisan yang harus
diberikan kepada ahli waris. Di sisi lain, Mafhum sering digunakan untuk memperluas atau
mempersempit hukum yang telah ditetapkan oleh Manthug, terutama ketika teks tidak secara
langsung menjawab pertanyaan yang dihadapi. Misalnya, ulama sering menggunakan
Mafhum al-Mukhalafah (argumen dari kebalikan) untuk menarik kesimpulan hukum dari
ayat-ayat yang tidak secara eksplisit menyebutkan situasi tertentu. Penggunaan Mafhum ini
sangat penting dalam menyelesaikan masalah-masalah hukum yang kompleks dan
memastikan bahwa hukum Islam tetap relevan dan bisa digunakan dalam bermacam konteks
sosial yang berubah.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan dengan metode kualitatif deskriptif dengan pendekatan
studi literature untuk mengkaji konsep Manthug dan Mafhum dalam Al-Qur'an. Metode ini
dipilih untuk mendalami pemahaman teks serta mengeksplorasi bagaimana kedua konsep
tersebut diterapkan dalam penafsiran Al-Qur'an dan hukum Islam. Data yang digunakan
berasal dari sumber seperti literatur ushul figh, jurnal dan artikel ilmiah yang memberikan
wawasan tentang penggunaan Manthuq dan Mafhum dalam penafsiran Al-Qur'an.

Pengumpulan data dilakukan melalui studi literatur yang komprehensif, dengan
peneliti menelusuri kata kunci yang relevan seperti "Manthuq", "Mafhum", "tatsir Al-Qur'an",
dan "ushul figh" dalam berbagai database akademik. Setiap sumber dianalisis untuk relevansi
dan kredibilitas sebelum digunakan dalam penelitian. Data dianalisis secara deskriptif,

Muhammad Alwi Hs, “Epistemologi Tafsir: Mengurai Relasi Filsafat Dengan Al-Qur’an,” Substantia: Jurnal
IImu-Ilmu Ushuluddin 21, No. 1 (2019): 1-16.
2Fauzi Ahmad et al., “Memahami Mantuq Dan Mafthum Dalam Al-Qur * An” 7693 (2024): 51-56.

152



Studi Literatur Konsep Manthuq dan Mafhum dalam Al-Qur’an
Sevina Faradina, Shafira Rahma Amelia, M. Imamul Muttagin

dengan peneliti mengidentifikasi dan mengkategorikan interpretasi dan aplikasi dari Manthugq
dan Mafhum.

PEMBAHASAN

A. Pengertian Manthuq

Kata 'manthuq' berasal dari kata dasar 'nataqa’ ((3k), dalam bahasa Arab yang berarti
'berbicara'.? Dalam Al-Qur'an, Allah SWT menyampaikan pesan-pesan-Nya melalui
perkataan yang jelas dan mudah dipahami. Ketika Allah Swt menurunkan Al-Qur'an, Ia
menyampaikan pesan-pesan-Nya dengan bahasa yang jelas dan lugas. Dalam  bahasa
Indonesia dapat diartikan sebagai mengucapkan, melafalkan, atau menyebutkan Secara
umum, Jadi, 'manthuq’ secara sederhana berarti 'ucapan' atau 'perkataan’. Dalam terminologi
khususnya, manthug merujuk pada:

Ghill Jae 4 dadlll ale Jale
“Makna yang ditunjukkan lafal yang diucapkan.”
Definisi di atas menjelaskan bahwa istilah manthug merujuk pada makna lafal sebagaimana
diucapkan.*

Menurut Syafi'i, 'mantiq' itu artinya semua kata dan kalimat yang punya arti yang
jelas dan langsung.® Manthugq inilah yang menjadi pintu gerbang pertama bagi kita untuk
memahami isi dan kandungan Al-Qur'an. Secara sederhana, manthug adalah makna yang
secara langsung dapat kita pahami dari teks Al-Qur'an. Ia adalah makna yang tersurat, yang
tidak memerlukan penafsiran yang terlalu dalam atau pemahaman konteks yang luas.
Bayangkanlah Al-Qur'an sebagai sebuah buku. Manthug adalah kata-kata yang tertera di atas
kertas, yang dapat kita baca dan pahami secara harfiah.

Sebagai contoh QS Al-Baqgarah ayat 183. .
el file o gl Gl e
“Wahai orang-orang yang beriman, diwajibkan atas kamu berpuasa.”

Ayat ini secara jelas dan langsung menyatakan kewajiban puasa bagi umat Islam. Makna
yang tersurat dari ayat ini adalah kewajiban melaksanakan puasa di bulan Ramadan, yang
merupakan bagian dari rukun Islam. Di sini, Manthug mengacu pada perintah langsung dalam
teks Al-Qur'an, yang harus diterima dan diterapkan tanpa perlu penafsiran tambahan.
Dalam penafsiran Manthugq, kaidah-kaidah tafsir memastikan bahwa makna langsung dari
teks tidak disimpangkan atau diperdebatkan tanpa alasan yang kuat. Hal ini sangat penting
untuk menjaga konsistensi dalam penerapan hukum dan ajaran Islam.

B. Macam-Macam Manthuq

Secara umum, manthug dibagi menjadi dua jenis, yaitu sarih dan gair al-sarih. Para
ulama usul al-figh mengklasifikasikan manthuq sarih ke dalam tiga bentuk, yaitu nas, zahir,
dan mu'awwal. Sedangkan manthuq gair al-sarih dibagi menjadi tiga jenis, yaitu dilalah al-
iqtida'i, dilalah al-isyarah, dan dilalah al-ima'i.®

3 Ahmad Atabik, “Peranan Manthuq Dan Mafhum Dalam Menetapkan Hukum Dari Al Qur’an Dan
Sunnah,”  Yudisia:  Jurnal = Pemikiran = Hukum  Dan  Hukum Islam 6, No. 1 (2015): 144,
Http://Www .Ejournal.Fiaiunisi.Ac.Id/Index.Php/Syahadah/Article/View/243.

4 Ahmad et al., “Memahami Mantuq Dan Mafhum Dalam Al-Qur * An.”

5 Arya Ficky Nugroho and Alwizar, “Kaedah Tafsir Mantuq Dan Mathum,” Hamalatul Qur’an : Jurnal Ilmu
Ilmu Alqur’an 5, no. 2 (2024): 17-26, https://doi.org/10.37985/hq.v5i2.148.

¢ Muhammad Dirman Rasyid and Anugrah Reskiani, “Mantuq Dan Mathum Dalam Al-Qur’an,” JIS: Journal
Islamic Studies 1, no. 3 (2023): 399410, https://qjurnal.my.id/index.php/jis/article/view/529.

153



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 3, No. 3 (2024)

1.

Manthug Sharih
a.  Nash

Makna nash adalah makna yang langsung tersirat dari lafal tersebut, tanpa
memerlukan penafsiran lebih lanjut.” Tujuan utama dari manttiq nash adalah untuk
memberikan pemahaman yang tegas dan jelas mengenai suatu aturan atau hukum.
Dengan kata lain, manthuq nash bertujuan agar kita dapat langsung mengerti
maksudnya tanpa keraguan atau kebingungan. Hal ini sangat penting agar aturan
tersebut dapat diterapkan dengan tepat dan konsisten.®

Kaidah ini menyatakan bahwa makna yang tersurat dalam teks Al-Qur'an adalah
makna yang paling jelas dan harus diutamakan dalam penafsiran. Makna langsung dari
teks adalah yang paling otoritatif dan menjadi dasar bagi penerapan hukum. Contohnya
pada QS. Al-Baqarah ayat 183 .

il e o 1t 6

“Wahai orang-orang yang beriman, diwajibkan atas kamu berpuasa.”

Ayat ini dengan jelas menyatakan kewajiban puasa. Kaidah menegaskan bahwa
kewajiban ini harus diterima secara langsung tanpa perlu interpretasi tambahan.
b.  Zahir

Zhahir adalah apabila ia menunjukan suatu makna yang kuat (rajih), namun
memiliki kemungkinan memiliki makna lain atau haris di ta'wil, tetapi kemungkinan
ini lemah (marjuh).® Zahir dan nash adalah dua jenis lafaz yang menyampaikan makna
dengan jelas. Namun, ada perbedaan di antara keduanya. Nash hanya memiliki satu
makna yang pasti, sehingga tidak ada kemungkinan untuk diartikan lain. Di sisi lain,
zahir menunjukkan makna utama yang kuat, tetapi juga bisa diartikan dengan makna
lain, meskipun kemungkinan itu lebih kecil. Jadi, nash itu jelas dan tegas, sementara
zahir memberi sedikit ruang untuk interpretasi lain, walaupun tidak terlalu kuat.!
Misalnya firman Allah dalam QS. Al-Baqgarah ayat 173:

O Shial G g Y5 e
“.... tetapi, siapa yang terpaksa (memakannya), bukan karena menginginkannya dan tidak
(pula) melampaui batas....”

Kata " ¢ " memiliki dua makna, yaitu al§ahil yang berarti kebodohan atau
ketidaktahuan, dan al-zalim yang berarti melampaui batas. Namun, makna yang
berkaitan dengan melampaui batas biasanya lebih sering digunakan dan lebih kuat
dibandingkan dengan makna yang berhubungan dengan kebodohan. Dengan kata lain,
ketika orang menggunakan istilah " §4 " mereka lebih cenderung merujuk pada
tindakan yang melanggar norma atau batasan, daripada pada ketidaktahuan atau
kebodohan seseorang. Ini menunjukkan bahwa dalam percakapan sehari-hari, orang
lebih mudah memahami makna yang terkait dengan perilaku yang tidak adil atau

7 Ahmad et al., “Memahami Mantuq Dan Mafhum Dalam Al-Qur * An.”

8 Nugroho and Alwizar, “Kaedah Tafsir Mantuq Dan Mafhum.”

9 Ahmad et al., “Memahami Mantuq Dan Mafhum Dalam Al-Qur * An.”

10 Zulhidah Ati Adzki Fikria, “Konsep Mafhum Dan Manthuq Dalam Kajian Al-Qur’an,” Jurnal Kajian Agama

Dan Dakwah 1, no. 2 (2023).

154



Studi Literatur Konsep Manthuq dan Mafhum dalam Al-Qur’an
Sevina Faradina, Shafira Rahma Amelia, M. Imamul Muttagin

melampaui batas daripada makna yang berhubungan dengan kurangnya
pengetahuan.!!
c.  Mu'awwal

Mu’awwal adalah lafaz yang diartikan dengan makna yang kurang kuat (marjuh)
karena ada alasan yang menunjukkan bahwa makna yang lebih kuat (rajil) tidak bisa
diterapkan. Dengan kata lain, ketika kita melihat sebuah lafaz yang disebut mu’awwal,
itu berarti meskipun ada makna yang lebih jelas dan lebih baik, ada bukti atau alasan
tertentu yang membuat kita tidak bisa menggunakan makna itu. Jadi, kita harus
memilih makna yang dianggap lebih lemah karena adanya dalil atau petunjuk yang
menghalangi pemahaman terhadap makna yang lebih kuat.

Mu’awwal berbeda dengan Zhahir."® Zahir diinterpretasikan dengan makna yang
paling diutamakan, karena tidak ada bukti atau petunjuk yang menunjukkan makna
lain yang kurang kuat. Ini berarti bahwa ketika kita berhadapan dengan lafaz zahir,
kita bisa dengan mudah mengambil makna yang jelas dan kuat tanpa kebingungan.
Sementara itu, mu‘awwal memerlukan pendekatan yang lebih hati-hati. Dalam hal ini,
makna yang diambil adalah yang dianggap lebih lemah karena ada alasan atau dalil
yang menghalangi kita untuk menggunakan makna yang lebih kuat. Jadi, saat kita
menemukan lafaz yang dianggap mu’awwal, kita harus menganalisis konteks dan
bukti yang ada sebelum menentukan makna yang tepat. Ini menggarisbawahi
pentingnya pemahaman yang mendalam dalam menafsirkan lafaz, terutama ketika
ada kemungkinan perbedaan dalam makna.* ) , )

| i () S g 3l 05 05 4833 (e O s gl (il
“Dan rendahkanlah dirimu terhadap mereka berdua dengan penuh kesayangan dan ucapkanlah:
"Wahai Tuhanku, kasihilah mereka keduanya, sebagaimana mereka berdua telah mendidik aku
waktu kecil.” (QS. Al-Isra:24).

Lafaz "janah" berarti sayap, sedangkan "dzul" berarti rendah. Namun, dalam
konteks ayat ini, makna yang lebih tepat adalah rendah hati, tawadhu, dan berbuat
baik kepada kedua orang tua, bukan diartikan sesuai pengertian harfiahnya. Dengan
kata lain, meskipun secara literal "janah" dan "dzul" memiliki arti yang berbeda, dalam
ayat ini kita lebih diminta untuk memahami keduanya sebagai ajakan untuk
menunjukkan sikap rendah hati dan pengabdian kepada orang tua. Ini menunjukkan
pentingnya makna yang lebih mendalam dan konteks dalam memahami teks,
sehingga kita dapat menerapkan ajaran tersebut dalam kehidupan sehari-hari dengan
cara yang lebih bermakna dan bermanfaat bagi hubungan kita dengan orang tua.'

2.  Manthuq Ghair al-Sharih
a.  Dilalah al-Iqtida’i

Dilalah al-igtida’i adalah petunjuk dari sebuah lafal yang maknanya terkadang
bergantung pada hal yang tidak disebutkan secara langsung. Kadang-kadang, sebuah
kalimat tidak bisa dipahami dengan baik kecuali jika kita membayangkan ada kata
yang dihilangkan, berdasarkan logika, kebiasaan (“urf), atau aturan syara’. Inilah yang

1 Muhammad Soleh Ritonga And Fajar Erlangga, “Pengaruh Manthtiq Dalam Penafsiran,” Tadabbur: Jurnal
Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 05, No. 02 (2020): 297-306.

12 Ati Adzki Fikria, “Konsep Mafhum Dan Manthuq Dalam Kajian Al-Qur’an.”
13 Ritonga And Erlangga, “Pengaruh Manth{iq Dalam Penafsiran.”

4 Ati Adzki Fikria, “Konsep Mafhum Dan Manthuq Dalam Kajian Al-Qur’an.”
15 Sovie Najwa Nabila, “Mantuq Dan Mafthum,” Tarbi: Jurnal Ilimiah Mahasiswa 3, no. 2 (2024): 203-27.

155



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 3, No. 3 (2024)

disebut dengan dilalah al-iqtida’i. Contohnya pada QS. Al-Maidah ayat 3 L
“Diharamkan bagimu (memakan) bangkai...”

Diharamkan bagi kalian (memakan) bangkai... Dari ayat ini dapat dipahami
bahwa yang diharamkan bukanlah zat bangkai itu sendiri, melainkan perbuatan yang
terkait dengan bangkai, seperti memakannya. Oleh karena itu, diperkirakan ada kata
"JSI" (memakan) yang tidak disebutkan secara eksplisit. Prinsip ini juga berlaku pada
semua bentuk pengharaman yang secara langsung menyebut suatu zat, di mana harus
dipahami makna yang sesuai dengannya.!®

b.  Dilalah al-Isyarah

Dilalah isyarah adalah makna yang diperoleh dari sebuah kata atau kalimat,
meskipun bukan makna sebenarnya dari kata tersebut. Makna ini lebih berkaitan
dengan maksud yang tersirat dan dipahami dari situasi atau konteks yang ada.'”
Contohnya, seorang muslim yang melakukan pembunuhan tidak dianggap keluar dari
Islam atau menjadi kafir. Pemahaman ini didasarkan pada firman Allah SWT dalam
QS. al-Baqarah ayat 178 ) ) .

(b (0 A G i8] 200 FLEG g aally 21315 4 gl
“Siapa yang memperoleh maaf dari saudaranya hendaklah mengikutinya dengan cara yang
patut dan hendaklah menunaikan kepadanya dengan cara yang baik.”

Ayat di atas menjelaskan bahwa pelaku pembunuhan yang mendapat
pengampunan dari keluarga korban diwajibkan membayar diyat (denda). Di pihak
lain, keluarga korban harus menuntut hak ini dengan cara yang baik, dan pelaku
pembunuhan berkewajiban untuk membayar diyat tersebut secara layak. Selain itu,
ayat ini juga menunjukkan bahwa pelaku pembunuhan tidak dikategorikan sebagai
kafir, karena dalam ayat tersebut keluarga korban disebut sebagai “saudaranya” (s3).
Istilah “saudara” dalam syariat hanya digunakan untuk merujuk kepada sesama
muslim, sehingga hal ini menegaskan bahwa pelaku tetap dianggap bagian dari umat
Islam.1®
c.  Dilalah al-Ima’i.

Dilalah al-ima’i, yang juga dikenal sebagai dilalah al-tanbih, adalah ungkapan
yang mendukung suatu hukum. Jika ungkapan ini tidak ada, maka hukum tersebut
menjadi sulit diterima. Sebenarnya, pembahasan ini berkaitan dengan qiyas.

G35 48 L 5 1 5akadla Lgand 2154
“Adapun laki-laki maupun perempuan yang mencuri, potonglah tangan keduanya”

Ayat ini menjelaskan bahwa hukuman potong tangan hanya berlaku untuk
orang yang mencuri. Hukuman ini tidak dapat diterapkan pada tindakan kejahatan
lain selain pencurian. Dengan kata lain, potong tangan hanya diberlakukan secara
khusus terhadap mereka yang melakukan pencurian, dan tidak bisa digunakan
sebagai hukuman untuk kejahatan atau pelanggaran lainnya. Hal ini menegaskan
bahwa hukumannya terbatas pada perbuatan pencurian itu sendiri, serta tidak berlaku
dalam konteks kejahatan di luar tindakan pencurian.’®

16 Rasyid and Reskiani, “Mantuq Dan Mafhum Dalam Al-Qur’an.”
7 Nabila, “Mantuq Dan Mafhum.”

18 Rasyid and Reskiani, “Mantuq Dan Mafhum Dalam Al-Qur’an.”
19 Rasyid and Reskiani.

156



Studi Literatur Konsep Manthuq dan Mafhum dalam Al-Qur’an
Sevina Faradina, Shafira Rahma Amelia, M. Imamul Muttagin

C.  Pengertian Mafhum

Kata Mafhum berasal dari bahasa Arab (a¢& - a¢4) yang mempunyai arti “memahami”,
ps¢ie (isim maf'ul) yang berarti difahami. Maksudnya adalah sebuah ketentuan yang dipahami
dari Manthugnya. Mafhum (pemahaman) merujuk pada makna yang tersirat atau yang dapat
disimpulkan dari teks secara implisit.?® Mafhum secara terminology adalah lafadz yang
memperlihatkan sesuatu yang tidak dibicarakan (fi ghair mahal an-nuthqi), dan menjadi
hukum terhadap yang telah ditetapkan.?!

Pemahaman secara mafhum adalah pengertian yang ditunjukkan oleh suatu lafadz yang
tidak bergantung pada bunyi ucapan (makna tersirat). Dengan kata lain, pengertian yang
ditunjukkan oleh suatu lafadz tidak berasal dari tempat pembicaraan, tetapi dari pemahaman
yang terdapat pada ucapan. Misalnya, hukum yang dipahami langsung dari teks firman Allah
pada QS. Al-Isra’ ayat 32 yang berbunyi: ) s o ]
S iy Aald G A 15108 ¥
“Janganlah kamu medekati zina, Sesungguhnya (zina) itu adalah perbuatan keji dan jalan terburuk.”

Larangan ini mengandung makna Mafhum bahwa tidak hanya tindakan zina itu sendiri
yang dilarang, tetapi juga segala sesuatu yang dapat mendekatkan seseorang pada perbuatan
zina. Ini termasuk, misalnya, perbuatan atau situasi yang dapat menumbuhkan keinginan
untuk melakukan zina, seperti interaksi yang tidak pantas antara lawan jenis atau pergaulan
bebas. Makna tersirat ini adalah bagian dari bagaimana Mafhum diterapkan dalam penafsiran
hukum Islam.

D. Macam-Macam Mafhum

Mafhum secara umum terbagi dalam dua kategori: mafhum mukhalafah dan mafhum
muwafaqah. Mafhum mukhalafah ialah makna yang hukumnya berbeda dengan manthug,
sedangkan mafhum muwafaqah ialah makna yang hukumnya sejalan dengan manthuq. Terdapat
beberapa jenis dalam masing-masing dari kedua jenis mafhum tersebut.

1. Mafhum Muwafaqoh
Mafhum ini menyatakan bahwa makna yang tersirat dari teks dapat diterima jika sesuai

dengan makna yang langsung. Jika makna tersirat mendukung atau sejalan dengan makna

yang tersurat, maka makna tersirat ini diterima sebagai bagian dari interpretasi teks.??

Mafhum ini terbagi menjadi dua macam yaitu:

a.  Fahwal khitab, yaitu makna yang difahami itu lebih utama diambil hukumnya dari pada
manthuqnya.?® Seperti larangan memukul dan mencaci maki kedua orang tua yang dapat
difahami dari QS. Al-Isra ayat 23. )

LT S

“...Janganlah engkau mengatakan kepada keduanya “ah”....”
Dalam ayat tersebut, yang merupakan manthug yaitu larangan berkata “ah”
terhadap kedua orang tua. Oleh sebab itu, memukul dan mencaci maki adalah hal yang

jauh lebih menyakiti daripada hanya sekedar berkata “ah”. Jadi, memukul dipahami

20M.Pd.I. Dr. H. Moh. Padil And M.Pd. Dr. M. Fahim Tharaba, Ushul Figh Dasar, Sejarah, Dan Aplikasi Ushul
Figh Dalam Ranah Sosial (Malang: Madani, 2017).

2 M.Ag. Dr. K. H. Nawawi, Ushul Figh Sejarah, Teori Lughawy, Dan Teori Magashidy, 1st Ed. (Malang: Literasi
Nusantara, 2020).

22 Abdull Jalil, “Studi Analisis-Komparatif Metode Daldlah Al-Nash Dan Mafhtim Muwafaqah Dalam
Penggalian Makna Nash Syar’i,” Al-Ihkam: Jurnal Hukum & Pranata Sosial 9, No. 2 (2014): 189-222.

2 Prof. Dr. H. Satria Effendi And M.A. M. Zein., Ushul Figh, 1st Ed. (Jakarta: Prenadamedia Group, 2005).

157



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 3, No. 3 (2024)

sebagai mafhum muwafagah karena sama hukumnya dengan manthug. Dengan kata lain,
keduanya haram dan dilarang.*

Lahnul khitab, yaitu jika yang tak diucapkan, hukumnya sama dengan yang diucapkan.?
Atau jika hukum mafhum nilainya sama seperti hukum manthugnya.?* Misalnya seperti
dalalah firman Allah QS. An-Nisa ayat 10.

155 sk 8 o3RG W ks o 0t 50 G &y
| yae &y 3llating

“Sesungguhnya orang-orang yang memakan harta anak yatim secara dzalim, sebenarnya mereka
itu menelan api sepenuh perutnya”

Manthug ayat ini menjelaskan bahwa menghambur-hamburkan harta anak yatim
dengan cara menimbulkan kerusakan apa pun hukumnya haram. Karena nilainya sama
seperti memakan atau menghabiskan harta tersebut hingga tidak ada sisanya sama
sekali, maka dalalah seperti itu disebut lahnul khitab.?”

Kedua penafsiran ini disebut sebagai mafhum muwafagah karena, meskipun
hukumnya lebih bernilai daripada yang pertama dan sama dengan yang kedua, makna
yang tidak diungkapkan konsisten dengan hukum yang dinyatakan. Salah satu kategori
yang termasuk dalam makna muwafagah adalah "mengingatkan yang lebih rendah
dengan yang lebih tinggi atau yang lebih tinggi dengan yang lebih rendah."

Mafhum Mukhalafah
Mafhum ini menyatakan bahwa makna yang tersirat dari teks bisa berbeda dari makna

langsung. Ini mengacu pada pemahaman bahwa jika makna langsung dari teks menetapkan
sesuatu, maka makna yang tersirat dapat menjadi kebalikan dari itu.?® Mafhum mukhalafah ini
terbagi menjadi lima macam yaitu:

a.

Mafhum sifat, yaitu yang menghubungkan hukum sesuatu terhadap salah satu sifatnya.
Mafhum ini merupakan hukum ditetapkan dalam manthuq suatu teks, yang dibatasi
(diberi gayd) oleh sifat yang ada dalam lafadz . Jika sifat ini tidak ada, maka hasil hukum
yang sebaliknya akan terjadi.Misalnya dalam firman Allah QS. Al-Hujurat ayat6.

| 348 Ly (3uld 28518 () 155 G0 Ly
"Hai orang-orang yang beriman, jika datang kepamu orang fasik membawa suatu berita maka
periksalah dengan teliti/ cros check (bertabayun-lah.”.

Ayat ini menjelaskan bahwa orang yang bukan fasik tidak perlu dikonfirmasi
kebenaran beritanya (tabayyun). Ini berarti bahwa informasi yang disampaikan oleh
orang yang tidak fasik harus dipercaya.

Mafhum syarat, yaitu penetapan kebalikan dari hukum yang bergantung pada syarat,
atau sebagai tambahan terhadap syarat jika syaratnya tidak terpenuhi. Misalnya dalam
firman Allah QS. Al-Thalaq ayat 6.

z

Galaa i i Gl 156 s el SR 5

2 Rasyid and Reskiani, “Mantuq Dan Mafhum Dalam Al-Qur’an.”
% Kartini, “Penerapan Lafazh Ditinjau Dari Segi Dalalahnya (Mafhum Dan Mantuq),” Jurnal Al-’Adl 10, No.

2 (2017): 17-32.

% Ahmad et al., “Memahami Mantuq Dan Mafhum Dalam Al-Qur * An.”
¥ Atabik, “Peranan Manthuq Dan Mafhum Dalam Menetapkan Hukum Dari Al Qur’an Dan Sunnah.”
28 Dr. H. Moh. Padil And Dr. M. Fahim Tharaba, Ushul Figh Dasar, Sejarah, Dan Aplikasi Ushul Figh Dalam

Ranah Sosial, 213.

158



Studi Literatur Konsep Manthuq dan Mafhum dalam Al-Qur’an
Sevina Faradina, Shafira Rahma Amelia, M. Imamul Muttagin

“Dan jika mereka (istri-istri yang sudah ditalaq) itu sedang hamil, maka berikanlah kepada
mereka nafkahnya hingga mereka mereka melahirkan.”

Pada ayat ini menjelaskan bahwa jika seorang wanita yang diceraikan sedang
hamil, maka kebutuhannya untuk membayar nafkah selama masa 'iddah berkurang
(dengan gayd). Dengan demikian, dapat disimpulkan dari mafhum mukhalafah bahwa
tidak diwajibkan untuk memberi nafkah bagi mantan suami yang menceraikan isitrinya
di waktu dia tidak hamil. Oleh karena itu, bagian tersebut dapat ditafsirkan bahwa
mantan suami yang telah menceraikan istrinya dengan talaq raj'i atau yang tengah hamil
tak diwajibkan memberikan nafkah kepadanya jika mafhum syarat ditetapkan. Meskipun
demikian, mazhab Hanafi mengamanatkan bahwa suami agar memberi nafkah untuk
istri yang diceraikan yang sedang menjalani masa 'iddah, kecuali sang istri sudah
memberinya kebebasan.?

c.  Mafhum ghayah (batas maksimal), yaitu penetapan hukum yang dibatasi oleh tujuan
nash (ghayah), meskipun hukum tersebut yang berada di luar tujuan tersebut. Hal ini
menimbulkan pertanyaan apakah batas yang dibuat dalam ayat tersebut mencakup
batasan yang ditetapkannya atau tidak. Sepert1 firman Allah QS. Al Maidah ayat 6.

25 a8 545 15k B g st 0 a8 5 Gl il
S

“Hai orang-orang yang beriman, apabila kamu hendak mengerjakan shalat, maka basuhlah
mukamu dan tanganmu sampai dengan siku..”

Kata "ila" dalam bacaan di atas bisa berarti sampai, yang berarti siku-siku bukan
bagian dari apa yang seharusnya dibasuh, atau bisa juga berarti sampai dengan, yang
berarti siku-siku adalah bagian dari apa yang sedang dibasuh. Ada pendapat yang
berbeda di antara para ulama; sebagian menguraikannya dengan mengklaim bahwa jika
frasa yang dipakai untuk mendeskripsikan ghayah (batas akhir) dalam struktur kalimat
yang ditafsirkan merupakan jenis yang sama dengan yang sebelumnya, maka itu
termasuk seperti apa yang telah di syariatkan (sampai).

d. Mafhum adad (bilangan), yaitu menetapkan kebalikan dari suatu hukum ketika ada
bilangan yang membatasi dan bilangannya tidak terpenuhi. Contohnya dalam firman
Allah QS. An-Nur ayat 2. . ) L

Bala Al Weia aal 5 0K 13A818 o1 300 5 4l 3N
“Wanita dan laki-laki yang berzina, maka deralah masing masing mereka sebanyak seratus
pukulan...”

Menurut ayat ini, ada hukuman tetap 100 kali cambukan, tidak kurang dan tidak
lebih kecuali hukumannya ditambah sebab adanya pelanggaran lainnya. Begitu pula
hukuman maksimal bagi penuduh orang lain berzina dalam nash Al-Qur'an adalah
delapan puluh kali cambukan. Hal ini karena Allah telah menetapkan batasnya dan
tidak seorang pun boleh menambah atau menguranginya.*

e. Mafhum lagaab (pemahaman dengan julukan), yaitu menetapkan kebalikan suatu hukum
kepada isim alam (nama orang) isim washf (kuantitas, aktifitas, pernyataan) dan isim jinis
(benda). Misalnya dalam firman Allah QS. Yusuf ayat 4.

» Atabik, “Peranan Manthug Dan Mafhum Dalam Menetapkan Hukum Dari Al Qur’an Dan Sunnah.”
%0 Dr. H. Moh. Padil And Dr. M. Fahim Tharaba, Ushul Figh Dasar, Sejarah, Dan Aplikasi Ushul Figh Dalam
Ranah Sosial, 218-19.

159



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 3, No. 3 (2024)

LAY Gl 06 Y
“(Ingatlah) ketika Yusuf berkata kepada ayahnya...”
Ayat tersebut dapat difahami bahwa hanya Yusuf yang menceritakan mimpinya
kepada Ayahnya. Mafhum mukhalafahnya adalah selain Yusuf tidak termasuk orang
yang menceritakan mimpi kepada Ayahnya.?!

SIMPULAN

Dalam kajian ini, telah dibahas secara mendalam tentang konsep Manthug dan Mafhum
dalam Al-Qur'an. Studi ini menunjukkan bahwa kedua konsep ini memiliki peranan yang
sangat penting dalam memahami dan menafsirkan teks-teks Al-Qur'an, baik dalam konteks
hukum maupun etika Islam. Mantuq, sebagai makna yang tersurat dari teks, memberikan
arahan yang jelas dan langsung dalam penerapan hukum, sementara Mafhum, sebagai makna
yang tersirat, memungkinkan penafsir untuk memahami dan mengaplikasikan hukum dalam
konteks yang lebih luas dan dinamis.

Hasil penelitian ini selain menjelaskan pengertian Manthuq dan Mafhum, juga dijelaskan
secara rinci pembagian Manthuq dan Mafhum beserta macamnya dalam masing-masing
bagiannya. Dalam Manthuq dibagi menjadi dua bagian yakni, Manthug sharih dan Manthug
ghair al-sharih. Kemudian dalam mafthum juga dibagi menjadi dua yakni, Mafhum muwafagah
dan Mafhum mukhalafah. Hal ini menunjukkan mengenai aplikasi Mantuq dan Mafhum dalam
proses penafsiran Al-Qur'an.

Studi ini diharapkan dapat memberikan kontribusi signifikan terhadap pengembangan
kajian tafsir Al-Qur'an dan ushul figh, serta menjadi referensi bagi para ulama dan akademisi
dalam memperdalam pemahaman mereka tentang kompleksitas ayat-ayat Al-Qur’an. Melalui
pendekatan yang lebih kritis dan kontekstual, diharapkan pemahaman tentang Manthuq dan
Mafhum dapat terus berkembang dan beradaptasi dengan tantangan-tantangan zaman yang
terus berubah.

REFERENSI

Ahmad, Fauzi, Ahmad Jauhari, Saidatul Ula, and M Imamul Muttaqin. “Memahami Mantuq
Dan Mafhum Dalam Al-Qur * An” 7693 (2024): 51-56.

Atabik, Ahmad. “PERANAN MANTHUQ DAN MAFHUM DALAM MENETAPKAN
HUKUM DARI AL QUR’AN DAN SUNNAH.” YUDISIA: Jurnal Pemikiran Hukum Dan
Hukum Islam 6, no. 1 (2015): 144.
http://www.ejournal.fiaiunisi.ac.id/index.php/syahadah/article/view/243.

Ati Adzki Fikria, Zulhidah. “Konsep Mafhum Dan Manthuq Dalam Kajian Al-Qur’an.” Jurnal
Kajian Agama Dan Dakwah 1, no. 2 (2023).

Dr. H. Moh. Padil, M.Pd.I.,, and M.Pd. Dr. M. Fahim Tharaba. USHUL FIQH Dasar, Sejarah,
Dan Aplikasi Ushul Figh Dalam Ranah Sosial. Malang: Madani, 2017.

Dr. K. H. Nawawi, M.Ag. USHUL FIQH Sejarah, Teori Lughawy, Dan Teori Maqashidy. 1st ed.
Malang: Literasi Nusantara, 2020.

Effendi, Prof. Dr. H. Satria, and M.A. M. Zein. USHUL FIQH. 1st ed. Jakarta:
PRENADAMEDIA GROUP, 2005.

HS, Muhammad Alwi. “Epistemologi Tafsir: Mengurai Relasi Filsafat Dengan Al-Qur’an.”
Substantia: Jurnal [Imu-Ilmu Ushuluddin 21, no. 1 (2019): 1-16.

Jalil, Abdull. “STUDI ANALISIS-KOMPARATIF METODE DALALAH AL-NASH DAN

31 Dr. H. Moh. Padil and Dr. M. Fahim Tharaba, 219.

160



Studi Literatur Konsep Manthuq dan Mafhum dalam Al-Qur’an
Sevina Faradina, Shafira Rahma Amelia, M. Imamul Muttagin

MAFHUM MUWAFAQAH DALAM PENGGALIAN MAKNA NASH SYAR'L” AL-
IHKAM: Jurnal Hukum & Pranata Sosial 9, no. 2 (2014): 189-222.

Kartini. “PENERAPAN LAFAZH DITINJAU DARI SEGI DALALAHNYA (Mafhum Dan
Mantuq).” Jurnal Al-’Adl 10, no. 2 (2017): 17-32.

Nabila, Sovie Najwa. “Mantuq Dan Mathum.” Tarbi: Jurnal llimiah Mahasiswa 3, no. 2 (2024):
203-27.

Nugroho, Arya Ficky, and Alwizar. “Kaedah Tafsir Mantuq Dan Mathum.” Hamalatul
Qur’an : Jurnal Ilmu Ilmu Alqur’an 5, no. 2 (2024): 17-26.
https://doi.org/10.37985/hq.v5i2.148.

Rasyid, Muhammad Dirman, and Anugrah Reskiani. “Mantuq Dan Mathum Dalam Al-
Qur’an.” JIS: Journal Islamic Studies 1, no. 3 (2023): 399-410.
https://qjurnal.my.id/index.php/jis/article/view/529.

Ritonga, Muhammad Soleh, and Fajar Erlangga. “PENGARUH MANTHUQ DALAM
PENAFSIRAN.” Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 05, no. 02 (2020): 297-306.

161



