
Muta’allim: Jurnal Pendidikan Agama Islam 
e-ISSN: 2828-6227 

Vol. 3, No. 3 (2024): 151-161 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mjpai 

 

151 

 

STUDI LITERATUR KONSEP MANTHUQ DAN MAFHUM DALAM  

AL-QUR’AN 

Sevina Faradina, Shafira Rahma Amelia, M. Imamul Muttaqin  

Program Studi Pendidikan Agama Islam, Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan, Universitas islam 

Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia 

faradinasevina@gmail.com, 220101110098@student.uin-malang.ac.id, imamulmuttaqin@uin-

malang.ac.id 

 

ABSTRACT 

This research aims to examine the concept of Manthuq and Mafhum in the Qur'an through 

a literature study approach with a qualitative method. Manthuq refers to the explicit 

meaning of the text, namely the meaning that can be understood directly from the spoken 

lafadz. Meanwhile, Mafhum refers to the implied meaning or that can be concluded from 

the text implicitly. This study examines how these two concepts play a role in 

understanding and interpreting the verses of the Qur'an comprehensively. Through 

literature analysis from various classical and contemporary interpretations, as well as 

ushul fiqh studies, this study finds that Manthuq and Mafhum have significant 

implications in determining Islamic law and interpreting holy verses. This study also 

influences the development of the science of interpretation and ushul fiqh. The results of 

this study are expected to contribute to the development of more integrative and dynamic 

studies of Qur'anic interpretation, as well as being a reference for scholars and academics 

in understanding the complexity of the verses of the Qur'an. 

Keywords: Manthuq; Mafhum; Qur’an; Ushul Fiqh; Literature Studi 

ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji konsep Manthuq dan Mafhum dalam Al-Qur'an 

melalui pendekatan studi literatur dengan metode kualitatif. Manthuq merujuk pada 

makna yang tersurat dari teks, yaitu makna yang dapat dipahami secara langsung dari 

lafadz yang diucapkan. Sementara itu, Mafhum merujuk pada makna yang tersirat atau 

yang dapat disimpulkan dari teks secara implisit. Kajian ini meneliti bagaimana kedua 

konsep ini berperan dalam memahami dan menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an secara 

komprehensif. Melalui analisis literatur dari berbagai tafsir klasik dan kontemporer, serta 

kajian ushul fiqh, penelitian ini menemukan bahwa Manthuq dan Mafhum memiliki 

implikasi yang signifikan dalam penentuan hukum Islam dan interpretasi ayat suci. Studi 

ini juga pengaruhnya terhadap perkembangan ilmu tafsir dan ushul fiqh. Hasil penelitian 

ini diharapkan dapat memberikan kontribusi bagi pengembangan kajian tafsir Al-Qur'an 

yang lebih integratif dan dinamis, serta menjadi acuan bagi para ulama dan akademisi 

dalam memahami kompleksitas ayat-ayat Al-Qur’an. 

Kata-Kata Kunci: Manthuq; Mafhum; Al-Qur’an; Ushul Fiqh; Studi Literatur 

 

PENDAHULUAN 

Pemahaman terhadap Al-Qur'an yang menjadi sumber utama hukum Islam dan 

panduan hidup umat Muslim memerlukan pendekatan yang mendalam dan komprehensif. 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mjpai
mailto:faradinasevina@gmail.com
mailto:220101110098@student.uin-malang.ac.id


Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 3, No. 3 (2024)   
 

152 
 

Salah satu cara untuk mencapai pemahaman ini adalah dengan menganalisis konsep-konsep 

penting yang terdapat dalam ilmu tafsir dan ushul fiqh.1 Di antara konsep-konsep tersebut, 

Manthuq dan Mafhum menonjol sebagai dua elemen yang begitu penting untuk memahami 

makna ayat Al-Qur'an. Manthuq merujuk pada makna yang tersurat atau yang diucapkan 

secara eksplisit dalam teks, sedangkan Mafhum merujuk pada makna yang tersirat atau yang 

dapat disimpulkan dari teks secara implisit. Keduanya merupakan alat utama dalam 

memahami ayat-ayat Al-Qur'an, khususnya dalam konteks penafsiran hukum-hukum yang 

terkandung di dalamnya. 

Dalam sejarah perkembangan ilmu tafsir, para ulama telah lama mengakui pentingnya 

Manthuq dan Mafhum sebagai alat untuk menggali makna dari ayat-ayat Al-Qur'an. Namun, 

metode dan pendekatan yang dipakai untuk mengaplikasikan kedua konsep ini telah 

mengalami perkembangan dan perdebatan seiring waktu. Misalnya, dalam karya-karya tafsir 

klasik seperti "Tafsir al-Tabari" dan "Tafsir al-Qurtubi", Manthuq sering kali digunakan untuk 

menegaskan makna literal dari ayat-ayat, sementara Mafhum digunakan untuk menarik 

kesimpulan hukum atau prinsip yang lebih umum dari ayat yang ada.2 Tafsir-tafsir ini 

menunjukkan bagaimana ulama terdahulu menggunakan Manthuq dan Mafhum untuk 

menjawab tantangan-tantangan yang dihadapi umat Muslim pada masa itu. 

Bukti empiris mengenai pentingnya Manthuq dan Mafhum dalam penafsiran Al-Qur'an 

dapat dilihat dari berbagai kajian hukum Islam yang mengandalkan kedua konsep ini. Sebagai 

contoh, dalam kasus hukum yang berkaitan dengan pernikahan, perceraian, dan warisan, 

Manthuq sering kali digunakan untuk menentukan batasan-batasan hukum yang eksplisit, 

seperti dalam ayat-ayat yang membahas jumlah talak atau bagian warisan yang harus 

diberikan kepada ahli waris. Di sisi lain, Mafhum sering digunakan untuk memperluas atau 

mempersempit hukum yang telah ditetapkan oleh Manthuq, terutama ketika teks tidak secara 

langsung menjawab pertanyaan yang dihadapi. Misalnya, ulama sering menggunakan 

Mafhum al-Mukhalafah (argumen dari kebalikan) untuk menarik kesimpulan hukum dari 

ayat-ayat yang tidak secara eksplisit menyebutkan situasi tertentu. Penggunaan Mafhum ini 

sangat penting dalam menyelesaikan masalah-masalah hukum yang kompleks dan 

memastikan bahwa hukum Islam tetap relevan dan bisa digunakan dalam bermacam konteks 

sosial yang berubah. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan dengan metode kualitatif deskriptif dengan pendekatan 

studi literature untuk mengkaji konsep Manthuq dan Mafhum dalam Al-Qur'an. Metode ini 

dipilih untuk mendalami pemahaman teks serta mengeksplorasi bagaimana kedua konsep 

tersebut diterapkan dalam penafsiran Al-Qur'an dan hukum Islam. Data yang digunakan 

berasal dari sumber seperti literatur ushul fiqh, jurnal dan artikel ilmiah yang memberikan 

wawasan tentang penggunaan Manthuq dan Mafhum dalam penafsiran Al-Qur'an. 

Pengumpulan data dilakukan melalui studi literatur yang komprehensif, dengan 

peneliti menelusuri kata kunci yang relevan seperti "Manthuq", "Mafhum", "tafsir Al-Qur'an", 

dan "ushul fiqh" dalam berbagai database akademik. Setiap sumber dianalisis untuk relevansi 

dan kredibilitas sebelum digunakan dalam penelitian. Data dianalisis secara deskriptif, 

 
1 Muhammad Alwi Hs, “Epistemologi Tafsir: Mengurai Relasi Filsafat Dengan Al-Qur’an,” Substantia: Jurnal 

Ilmu-Ilmu Ushuluddin 21, No. 1 (2019): 1–16. 
2 Fauzi Ahmad et al., “Memahami Mantuq Dan Mafhum Dalam Al-Qur ` An” 7693 (2024): 51–56. 



Studi Literatur Konsep Manthuq dan Mafhum dalam Al-Qur’an 
Sevina Faradina, Shafira Rahma Amelia, M. Imamul Muttaqin 

153 

 

dengan peneliti mengidentifikasi dan mengkategorikan interpretasi dan aplikasi dari Manthuq 

dan Mafhum. 

PEMBAHASAN 

A. Pengertian Manthuq 

Kata 'manthuq' berasal dari kata dasar 'nataqa' (نطق), dalam bahasa Arab yang berarti 

'berbicara'.3 Dalam Al-Qur'an, Allah SWT menyampaikan pesan-pesan-Nya melalui 

perkataan yang jelas dan mudah dipahami. Ketika Allah Swt menurunkan Al-Qur'an, Ia 

menyampaikan pesan-pesan-Nya dengan bahasa yang jelas dan lugas. Dalam   bahasa 

Indonesia dapat diartikan sebagai mengucapkan, melafalkan, atau menyebutkan Secara 

umum, Jadi, 'manthuq' secara sederhana berarti 'ucapan' atau 'perkataan'. Dalam terminologi 

khususnya, manthuq merujuk pada: 

 ما دل عليه اللفظ في محل النطق 
“Makna yang ditunjukkan lafal yang diucapkan.” 

Definisi di atas menjelaskan bahwa istilah manthuq merujuk pada makna lafal sebagaimana 

diucapkan.4 

Menurut Syafi'i, 'manṭūq' itu artinya semua kata dan kalimat yang punya arti yang 

jelas dan langsung.5 Manthuq inilah yang menjadi pintu gerbang pertama bagi kita untuk 

memahami isi dan kandungan Al-Qur'an. Secara sederhana, manthuq adalah makna yang 

secara langsung dapat kita pahami dari teks Al-Qur'an. Ia adalah makna yang tersurat, yang 

tidak memerlukan penafsiran yang terlalu dalam atau pemahaman konteks yang luas. 

Bayangkanlah Al-Qur'an sebagai sebuah buku. Manthuq adalah kata-kata yang tertera di atas 

kertas, yang dapat kita baca dan pahami secara harfiah. 

Sebagai contoh QS Al-Baqarah ayat 183.  
ياَمُ   ياَ أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا كُتِبَ عَليَْكُمُ الص ِ

“Wahai orang-orang yang beriman, diwajibkan atas kamu berpuasa.” 

Ayat ini secara jelas dan langsung menyatakan kewajiban puasa bagi umat Islam. Makna 

yang tersurat dari ayat ini adalah kewajiban melaksanakan puasa di bulan Ramadan, yang 

merupakan bagian dari rukun Islam. Di sini, Manthuq mengacu pada perintah langsung dalam 

teks Al-Qur'an, yang harus diterima dan diterapkan tanpa perlu penafsiran tambahan. 

Dalam penafsiran Manthuq, kaidah-kaidah tafsir memastikan bahwa makna langsung dari 

teks tidak disimpangkan atau diperdebatkan tanpa alasan yang kuat. Hal ini sangat penting 

untuk menjaga konsistensi dalam penerapan hukum dan ajaran Islam. 

B. Macam-Macam Manthuq 

Secara umum, manthuq dibagi menjadi dua jenis, yaitu sarih dan gair al-sarih. Para 

ulama usul al-fiqh mengklasifikasikan manthuq sarih ke dalam tiga bentuk, yaitu nas, zahir, 

dan mu'awwal. Sedangkan manthuq gair al-sarih dibagi menjadi tiga jenis, yaitu dilalah al-

iqtida'i, dilalah al-isyarah, dan dilalah al-ima'i.6 

 
3 Ahmad Atabik, “Peranan Manthuq Dan Mafhum Dalam Menetapkan Hukum Dari Al Qur’an Dan 

Sunnah,” Yudisia: Jurnal Pemikiran Hukum Dan Hukum Islam 6, No. 1 (2015): 144, 

Http://Www.Ejournal.Fiaiunisi.Ac.Id/Index.Php/Syahadah/Article/View/243. 
4 Ahmad et al., “Memahami Mantuq Dan Mafhum Dalam Al-Qur ` An.” 
5 Arya Ficky Nugroho and Alwizar, “Kaedah Tafsir Mantuq Dan Mafhum,” Hamalatul Qur’an : Jurnal Ilmu 

Ilmu Alqur’an 5, no. 2 (2024): 17–26, https://doi.org/10.37985/hq.v5i2.148. 
6 Muhammad Dirman Rasyid and Anugrah Reskiani, “Mantuq Dan Mafhum Dalam Al-Qur’an,” JIS: Journal 

Islamic Studies 1, no. 3 (2023): 399–410, https://qjurnal.my.id/index.php/jis/article/view/529. 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 3, No. 3 (2024)   
 

154 
 

1. Manthuq Sharih  

a. Nash  

Makna nash adalah makna yang langsung tersirat dari lafal tersebut, tanpa 

memerlukan penafsiran lebih lanjut.7 Tujuan utama dari manṭūq nash adalah untuk 

memberikan pemahaman yang tegas dan jelas mengenai suatu aturan atau hukum. 

Dengan kata lain, manthuq nash bertujuan agar kita dapat langsung mengerti 

maksudnya tanpa keraguan atau kebingungan. Hal ini sangat penting agar aturan 

tersebut dapat diterapkan dengan tepat dan konsisten.8 

Kaidah ini menyatakan bahwa makna yang tersurat dalam teks Al-Qur'an adalah 

makna yang paling jelas dan harus diutamakan dalam penafsiran. Makna langsung dari 

teks adalah yang paling otoritatif dan menjadi dasar bagi penerapan hukum. Contohnya 

pada QS. Al-Baqarah ayat 183 

ياَمُ   ياَ أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا كُتِبَ عَليَْكُمُ الص ِ
“Wahai orang-orang yang beriman, diwajibkan atas kamu berpuasa.” 

Ayat ini dengan jelas menyatakan kewajiban puasa. Kaidah menegaskan bahwa 

kewajiban ini harus diterima secara langsung tanpa perlu interpretasi tambahan. 

b. Zahir  

Zhahir adalah apabila ia menunjukan suatu makna yang kuat (rajih), namun 

memiliki kemungkinan memiliki makna lain atau haris di ta’wil, tetapi kemungkinan 

ini lemah (marjuh).9 Zahir dan nash adalah dua jenis lafaz yang menyampaikan makna 

dengan jelas. Namun, ada perbedaan di antara keduanya. Nash hanya memiliki satu 

makna yang pasti, sehingga tidak ada kemungkinan untuk diartikan lain. Di sisi lain, 

zahir menunjukkan makna utama yang kuat, tetapi juga bisa diartikan dengan makna 

lain, meskipun kemungkinan itu lebih kecil. Jadi, nash itu jelas dan tegas, sementara 

zahir memberi sedikit ruang untuk interpretasi lain, walaupun tidak terlalu kuat.10  

Misalnya firman Allah dalam QS. Al-Baqarah ayat 173: 

 

لَ  باَغ   غَيْرَ  اضْطُرَّ  فَمَنِ    عَاد   وَّ
“…. tetapi, siapa yang terpaksa (memakannya), bukan karena menginginkannya dan tidak 

(pula) melampaui batas….” 

Kata باَغ  "  "  memiliki dua makna, yaitu al-jahil yang berarti kebodohan atau 

ketidaktahuan, dan al-zalim yang berarti melampaui batas. Namun, makna yang 

berkaitan dengan melampaui batas biasanya lebih sering digunakan dan lebih kuat 

dibandingkan dengan makna yang berhubungan dengan kebodohan.  Dengan kata lain, 

ketika orang menggunakan istilah   " باَغ  "   mereka lebih cenderung merujuk pada 

tindakan yang melanggar norma atau batasan, daripada pada ketidaktahuan atau 

kebodohan seseorang. Ini menunjukkan bahwa dalam percakapan sehari-hari, orang 

lebih mudah memahami makna yang terkait dengan perilaku yang tidak adil atau 

 
7 Ahmad et al., “Memahami Mantuq Dan Mafhum Dalam Al-Qur ` An.” 
8 Nugroho and Alwizar, “Kaedah Tafsir Mantuq Dan Mafhum.” 
9 Ahmad et al., “Memahami Mantuq Dan Mafhum Dalam Al-Qur ` An.” 
10 Zulhidah Ati Adzki Fikria, “Konsep Mafhum Dan Manthuq Dalam Kajian Al-Qur’an,” Jurnal Kajian Agama 

Dan Dakwah 1, no. 2 (2023). 



Studi Literatur Konsep Manthuq dan Mafhum dalam Al-Qur’an 
Sevina Faradina, Shafira Rahma Amelia, M. Imamul Muttaqin 

155 

 

melampaui batas daripada makna yang berhubungan dengan kurangnya 

pengetahuan.11 

c. Mu’awwal  

Mu’awwal adalah lafaz yang diartikan dengan makna yang kurang kuat (marjuh) 

karena ada alasan yang menunjukkan bahwa makna yang lebih kuat (rajih) tidak bisa 

diterapkan. Dengan kata lain, ketika kita melihat sebuah lafaz yang disebut mu’awwal, 

itu berarti meskipun ada makna yang lebih jelas dan lebih baik, ada bukti atau alasan 

tertentu yang membuat kita tidak bisa menggunakan makna itu. Jadi, kita harus 

memilih makna yang dianggap lebih lemah karena adanya dalil atau petunjuk yang 

menghalangi pemahaman terhadap makna yang lebih kuat.12 

Mu’awwal berbeda dengan Zhâhir.13 Zahir diinterpretasikan dengan makna yang 

paling diutamakan, karena tidak ada bukti atau petunjuk yang menunjukkan makna 

lain yang kurang kuat. Ini berarti bahwa ketika kita berhadapan dengan lafaz zahir, 

kita bisa dengan mudah mengambil makna yang jelas dan kuat tanpa kebingungan. 

Sementara itu, mu’awwal memerlukan pendekatan yang lebih hati-hati. Dalam hal ini, 

makna yang diambil adalah yang dianggap lebih lemah karena ada alasan atau dalil 

yang menghalangi kita untuk menggunakan makna yang lebih kuat. Jadi, saat kita 

menemukan lafaz yang dianggap mu’awwal, kita harus menganalisis konteks dan 

bukti yang ada sebelum menentukan makna yang tepat. Ini menggarisbawahi 

pentingnya pemahaman yang mendalam dalam menafsirkan lafaz, terutama ketika 

ada kemungkinan perbedaan dalam makna.14 

ِ ارْحَمْهُمَا كَمَا رَبَّيٰنيِْ صَغِيْرًا   ب  حْمَةِ وَقلُْ رَّ  وَاخْفِضْ لَهُمَا جَناَحَ الذُّل ِ مِنَ الرَّ
“Dan rendahkanlah dirimu terhadap mereka berdua dengan penuh kesayangan dan ucapkanlah: 

"Wahai Tuhanku, kasihilah mereka keduanya, sebagaimana mereka berdua telah mendidik aku 

waktu kecil." (QS. Al-Isra:24). 

Lafaz "janah" berarti sayap, sedangkan "dzul" berarti rendah. Namun, dalam 

konteks ayat ini, makna yang lebih tepat adalah rendah hati, tawadhu, dan berbuat 

baik kepada kedua orang tua, bukan diartikan sesuai pengertian harfiahnya. Dengan 

kata lain, meskipun secara literal "janah" dan "dzul" memiliki arti yang berbeda, dalam 

ayat ini kita lebih diminta untuk memahami keduanya sebagai ajakan untuk 

menunjukkan sikap rendah hati dan pengabdian kepada orang tua. Ini menunjukkan 

pentingnya makna yang lebih mendalam dan konteks dalam memahami teks, 

sehingga kita dapat menerapkan ajaran tersebut dalam kehidupan sehari-hari dengan 

cara yang lebih bermakna dan bermanfaat bagi hubungan kita dengan orang tua.15 

2. Manthuq Ghair al-Sharih  

a. Dilalah al-Iqtida’i 

Dilalah al-iqtida’i adalah petunjuk dari sebuah lafal yang maknanya terkadang 

bergantung pada hal yang tidak disebutkan secara langsung. Kadang-kadang, sebuah 

kalimat tidak bisa dipahami dengan baik kecuali jika kita membayangkan ada kata 

yang dihilangkan, berdasarkan logika, kebiasaan (‘urf), atau aturan syara‘. Inilah yang 

 
11 Muhammad Soleh Ritonga And Fajar Erlangga, “Pengaruh Manthûq Dalam Penafsiran,” Tadabbur: Jurnal 

Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 05, No. 02 (2020): 297–306. 
12 Ati Adzki Fikria, “Konsep Mafhum Dan Manthuq Dalam Kajian Al-Qur’an.” 
13 Ritonga And Erlangga, “Pengaruh Manthûq Dalam Penafsiran.” 
14 Ati Adzki Fikria, “Konsep Mafhum Dan Manthuq Dalam Kajian Al-Qur’an.” 
15 Sovie Najwa Nabila, “Mantuq Dan Mafhum,” Tarbi: Jurnal Ilimiah Mahasiswa 3, no. 2 (2024): 203–27. 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 3, No. 3 (2024)   
 

156 
 

disebut dengan dilalah al-iqtida’i. Contohnya pada QS. Al-Maidah ayat 3 

مَتْ   الْمَيْتةَُ  عَليَْكُمُ  حُر ِ
“Diharamkan bagimu (memakan) bangkai…” 

Diharamkan bagi kalian (memakan) bangkai... Dari ayat ini dapat dipahami 

bahwa yang diharamkan bukanlah zat bangkai itu sendiri, melainkan perbuatan yang 

terkait dengan bangkai, seperti memakannya. Oleh karena itu, diperkirakan ada kata 

 yang tidak disebutkan secara eksplisit. Prinsip ini juga berlaku pada (memakan) "أكل"

semua bentuk pengharaman yang secara langsung menyebut suatu zat, di mana harus 

dipahami makna yang sesuai dengannya.16 

b. Dilalah al-Isyarah 

Dilalah isyarah adalah makna yang diperoleh dari sebuah kata atau kalimat, 

meskipun bukan makna sebenarnya dari kata tersebut. Makna ini lebih berkaitan 

dengan maksud yang tersirat dan dipahami dari situasi atau konteks yang ada.17 

Contohnya, seorang muslim yang melakukan pembunuhan tidak dianggap keluar dari 

Islam atau menjadi kafir. Pemahaman ini didasarkan pada firman Allah SWT dalam 

QS. al-Baqarah ayat 178 

 باِِحْسَان    اِليَْهِ  وَادَاَۤء   باِلْمَعْرُوْفِ  فاَت بِاَع   شَيْء   اخَِيْهِ  مِنْ  لهَ   عُفِيَ  فَمَنْ 
“Siapa yang memperoleh maaf dari saudaranya hendaklah mengikutinya dengan cara yang 

patut dan hendaklah menunaikan kepadanya dengan cara yang baik.” 

Ayat di atas menjelaskan bahwa pelaku pembunuhan yang mendapat 

pengampunan dari keluarga korban diwajibkan membayar diyat (denda). Di pihak 

lain, keluarga korban harus menuntut hak ini dengan cara yang baik, dan pelaku 

pembunuhan berkewajiban untuk membayar diyat tersebut secara layak. Selain itu, 

ayat ini juga menunjukkan bahwa pelaku pembunuhan tidak dikategorikan sebagai 

kafir, karena dalam ayat tersebut keluarga korban disebut sebagai “saudaranya” (أخي). 
Istilah “saudara” dalam syariat hanya digunakan untuk merujuk kepada sesama 

muslim, sehingga hal ini menegaskan bahwa pelaku tetap dianggap bagian dari umat 

Islam.18 

c. Dilalah al-Ima’i.  

Dilalah al-ima’i, yang juga dikenal sebagai dilalah al-tanbih, adalah ungkapan 

yang mendukung suatu hukum. Jika ungkapan ini tidak ada, maka hukum tersebut 

menjadi sulit diterima. Sebenarnya, pembahasan ini berkaitan dengan qiyas. 

ا  وَالسَّارِقةَُ  وَالسَّارِقُ   جَزَاۤءً   ايَْدِيَهُمَا  فاَقْطَعوُْْٓ

“Adapun laki-laki maupun perempuan yang mencuri, potonglah tangan keduanya” 

Ayat ini menjelaskan bahwa hukuman potong tangan hanya berlaku untuk 

orang yang mencuri. Hukuman ini tidak dapat diterapkan pada tindakan kejahatan 

lain selain pencurian. Dengan kata lain, potong tangan hanya diberlakukan secara 

khusus terhadap mereka yang melakukan pencurian, dan tidak bisa digunakan 

sebagai hukuman untuk kejahatan atau pelanggaran lainnya. Hal ini menegaskan 

bahwa hukumannya terbatas pada perbuatan pencurian itu sendiri, serta tidak berlaku 

dalam konteks kejahatan di luar tindakan pencurian.19 

 
16 Rasyid and Reskiani, “Mantuq Dan Mafhum Dalam Al-Qur’an.” 
17 Nabila, “Mantuq Dan Mafhum.” 
18 Rasyid and Reskiani, “Mantuq Dan Mafhum Dalam Al-Qur’an.” 
19 Rasyid and Reskiani. 



Studi Literatur Konsep Manthuq dan Mafhum dalam Al-Qur’an 
Sevina Faradina, Shafira Rahma Amelia, M. Imamul Muttaqin 

157 

 

C. Pengertian Mafhum 

Kata Mafhum berasal dari bahasa Arab ( يفهم  -  فهم  ) yang mempunyai arti “memahami”, 

 yang berarti difahami. Maksudnya adalah sebuah ketentuan yang dipahami (isim maf’ul) مفهوم

dari Manthuqnya. Mafhum (pemahaman) merujuk pada makna yang tersirat atau yang dapat 

disimpulkan dari teks secara implisit.20 Mafhum secara terminology adalah lafadz yang 

memperlihatkan sesuatu yang tidak dibicarakan (fi ghair mahal an-nuthqi), dan menjadi 

hukum terhadap yang telah ditetapkan.21 

Pemahaman secara mafhum adalah pengertian yang ditunjukkan oleh suatu lafadz yang 

tidak bergantung pada bunyi ucapan (makna tersirat). Dengan kata lain, pengertian yang 

ditunjukkan oleh suatu lafadz tidak berasal dari tempat pembicaraan, tetapi dari pemahaman 

yang terdapat pada ucapan. Misalnya, hukum yang dipahami langsung dari teks firman Allah 

pada QS. Al-Isra’ ayat 32 yang berbunyi: 

 وَسَاۤءَ سَبيِْلً 
نٰىْٓ انَِّه  كَانَ فاَحِشَةً   وَلَ تقَْرَبوُا الز ِ

“Janganlah kamu medekati zina, Sesungguhnya (zina) itu adalah perbuatan keji dan jalan terburuk.” 

Larangan ini mengandung makna Mafhum bahwa tidak hanya tindakan zina itu sendiri 

yang dilarang, tetapi juga segala sesuatu yang dapat mendekatkan seseorang pada perbuatan 

zina. Ini termasuk, misalnya, perbuatan atau situasi yang dapat menumbuhkan keinginan 

untuk melakukan zina, seperti interaksi yang tidak pantas antara lawan jenis atau pergaulan 

bebas. Makna tersirat ini adalah bagian dari bagaimana Mafhum diterapkan dalam penafsiran 

hukum Islam. 

D. Macam-Macam Mafhum 

Mafhum secara umum terbagi dalam dua kategori: mafhum mukhalafah dan mafhum 

muwafaqah. Mafhum mukhalafah ialah makna yang hukumnya berbeda dengan manthuq, 

sedangkan mafhum muwafaqah ialah makna yang hukumnya sejalan dengan manthuq. Terdapat 

beberapa jenis dalam masing-masing dari kedua jenis mafhum tersebut. 

1. Mafhum Muwafaqoh 

Mafhum ini menyatakan bahwa makna yang tersirat dari teks dapat diterima jika sesuai 

dengan makna yang langsung. Jika makna tersirat mendukung atau sejalan dengan makna 

yang tersurat, maka makna tersirat ini diterima sebagai bagian dari interpretasi teks.22 

Mafhum ini terbagi menjadi dua macam yaitu: 

a. Fahwal khitab, yaitu makna yang difahami itu lebih utama diambil hukumnya dari pada 

manthuqnya.23 Seperti larangan memukul dan mencaci maki kedua orang tua yang dapat 

difahami dari QS. Al-Isra ayat 23. 

...  ...فلََ تقَلُْ لَّهُمَآْ افُ  
“…Janganlah engkau mengatakan kepada keduanya “ah”….” 

Dalam ayat tersebut, yang merupakan manthuq yaitu larangan berkata “ah” 

terhadap kedua orang tua. Oleh sebab itu, memukul dan mencaci maki adalah hal yang 

jauh lebih menyakiti daripada hanya sekedar berkata “ah”. Jadi, memukul dipahami 

 
20 M.Pd.I. Dr. H. Moh. Padil And M.Pd. Dr. M. Fahim Tharaba, Ushul Fiqh Dasar, Sejarah, Dan Aplikasi Ushul 

Fiqh Dalam Ranah Sosial (Malang: Madani, 2017). 
21 M.Ag. Dr. K. H. Nawawi, Ushul Fiqh Sejarah, Teori Lughawy, Dan Teori Maqashidy, 1st Ed. (Malang: Literasi 

Nusantara, 2020). 
22 Abdull Jalil, “Studi Analisis-Komparatif Metode Dalâlah Al-Nash Dan Mafhûm Muwâfaqah Dalam 

Penggalian Makna Nash Syar’i,” Al-Ihkam: Jurnal Hukum & Pranata Sosial 9, No. 2 (2014): 189–222. 
23 Prof. Dr. H. Satria Effendi And M.A. M. Zein., Ushul Fiqh, 1st Ed. (Jakarta: Prenadamedia Group, 2005). 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 3, No. 3 (2024)   
 

158 
 

sebagai mafhum muwafaqah karena sama hukumnya dengan manthuq. Dengan kata lain, 

keduanya haram dan dilarang.24 

b. Lahnul khitab, yaitu  jika yang tak diucapkan, hukumnya sama dengan yang diucapkan.25 

Atau jika hukum mafhum nilainya sama seperti hukum manthuqnya.26 Misalnya seperti 

dalalah firman Allah QS. An-Nisa ayat 10. 

 

 اِنَّ الَّذِيْنَ يأَكُْلوُْنَ امَْوَالَ الْيَتٰمٰى ظُلْمًا انَِّمَا يأَكُْلوُْنَ فيِْ بطُُوْنِهِمْ ناَرًا  

 وَسَيصَْلوَْنَ سَعِيْرًا
“Sesungguhnya orang-orang yang memakan harta anak yatim secara dzalim, sebenarnya mereka 

itu menelan api sepenuh perutnya” 

Manthuq ayat ini menjelaskan bahwa menghambur-hamburkan harta anak yatim 

dengan cara menimbulkan kerusakan apa pun hukumnya haram. Karena nilainya sama 

seperti memakan atau menghabiskan harta tersebut hingga tidak ada sisanya sama 

sekali, maka dalalah seperti itu disebut lahnul khitab.27 

Kedua penafsiran ini disebut sebagai mafhum muwafaqah karena, meskipun 

hukumnya lebih bernilai daripada yang pertama dan sama dengan yang kedua, makna 

yang tidak diungkapkan konsisten dengan hukum yang dinyatakan. Salah satu kategori 

yang termasuk dalam makna muwafaqah adalah "mengingatkan yang lebih rendah 

dengan yang lebih tinggi atau yang lebih tinggi dengan yang lebih rendah." 

2. Mafhum Mukhalafah 

Mafhum ini menyatakan bahwa makna yang tersirat dari teks bisa berbeda dari makna 

langsung. Ini mengacu pada pemahaman bahwa jika makna langsung dari teks menetapkan 

sesuatu, maka makna yang tersirat dapat menjadi kebalikan dari itu.28 Mafhum mukhalafah ini 

terbagi menjadi lima macam yaitu: 

a. Mafhum sifat, yaitu yang menghubungkan hukum sesuatu terhadap salah satu sifatnya. 

Mafhum ini merupakan hukum ditetapkan dalam manthuq suatu teks, yang dibatasi 

(diberi qayd) oleh sifat yang ada dalam lafadz . Jika sifat ini tidak ada, maka hasil hukum 

yang sebaliknya akan terjadi.Misalnya dalam firman Allah QS. Al-Hujurat ayat 6. 

ا اِنْ يْٰٓ  ا ايَُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنوُْْٓ جَاۤءَكُمْ فاَسِق   بنِبَاَ  فتَبَيََّنوُْْٓ  
”Hai orang-orang yang beriman, jika datang kepamu orang fasik membawa suatu berita maka 

periksalah dengan teliti/ cros check (bertabayun-lah.”. 

Ayat ini menjelaskan bahwa orang yang bukan fasik tidak perlu dikonfirmasi 

kebenaran beritanya (tabayyun). Ini berarti bahwa informasi yang disampaikan oleh 

orang yang tidak fasik harus dipercaya. 

b. Mafhum syarat, yaitu penetapan kebalikan dari hukum yang bergantung pada syarat, 

atau sebagai tambahan terhadap syarat jika syaratnya tidak terpenuhi. Misalnya dalam 

firman Allah QS. Al-Thalaq ayat 6. 

 وَاِنْ كُنَّ اوُلٰتِ حَمْل  فاَنَْفِقوُْا عَليَْهِنَّ حَتّٰى يضََعْنَ حَمْلَهُنَّ  

 
24 Rasyid and Reskiani, “Mantuq Dan Mafhum Dalam Al-Qur’an.” 
25 Kartini, “Penerapan Lafazh Ditinjau Dari Segi Dalalahnya (Mafhum Dan Mantuq),” Jurnal Al-’Adl 10, No. 

2 (2017): 17–32. 
26 Ahmad et al., “Memahami Mantuq Dan Mafhum Dalam Al-Qur ` An.” 
27 Atabik, “Peranan Manthuq Dan Mafhum Dalam Menetapkan Hukum Dari Al Qur’an Dan Sunnah.” 
28 Dr. H. Moh. Padil And Dr. M. Fahim Tharaba, Ushul Fiqh Dasar, Sejarah, Dan Aplikasi Ushul Fiqh Dalam 

Ranah Sosial, 213. 



Studi Literatur Konsep Manthuq dan Mafhum dalam Al-Qur’an 
Sevina Faradina, Shafira Rahma Amelia, M. Imamul Muttaqin 

159 

 

“Dan jika mereka (istri-istri yang sudah ditalaq) itu sedang hamil, maka berikanlah kepada 

mereka nafkahnya hingga mereka mereka melahirkan.” 

Pada ayat ini menjelaskan bahwa jika seorang wanita yang diceraikan sedang 

hamil, maka kebutuhannya untuk membayar nafkah selama masa 'iddah berkurang 

(dengan qayd). Dengan demikian, dapat disimpulkan dari mafhum mukhalafah bahwa 

tidak diwajibkan untuk memberi nafkah bagi mantan suami yang menceraikan isitrinya 

di waktu dia tidak hamil. Oleh karena itu, bagian tersebut dapat ditafsirkan bahwa 

mantan suami yang telah menceraikan istrinya dengan talaq raj'i atau yang tengah hamil 

tak diwajibkan memberikan nafkah kepadanya jika mafhum syarat ditetapkan. Meskipun 

demikian, mazhab Hanafi mengamanatkan bahwa suami agar memberi nafkah untuk 

istri yang diceraikan yang sedang menjalani masa 'iddah, kecuali sang istri sudah 

memberinya kebebasan.29 

c. Mafhum ghayah (batas maksimal), yaitu penetapan hukum yang dibatasi oleh tujuan 

nash (ghayah), meskipun hukum tersebut yang berada di luar tujuan tersebut. Hal ini 

menimbulkan pertanyaan apakah batas yang dibuat dalam ayat tersebut mencakup 

batasan yang ditetapkannya atau tidak. Seperti firman Allah QS. Al-Maidah ayat 6. 

لٰوةِ فاَغْسِلوُْا وُجُوْهَكُمْ وَايَْدِيَكُمْ  ا اِذاَ قمُْتمُْ اِلىَ الصَّ  يْٰٓايَُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنوُْْٓ

اِلىَ الْمَرَافِقِ    

“Hai orang-orang yang beriman, apabila kamu hendak mengerjakan shalat, maka basuhlah 

mukamu dan tanganmu sampai dengan siku..” 

Kata "ila" dalam bacaan di atas bisa berarti sampai, yang berarti siku-siku bukan 

bagian dari apa yang seharusnya dibasuh, atau bisa juga berarti sampai dengan, yang 

berarti siku-siku adalah bagian dari apa yang sedang dibasuh. Ada pendapat yang 

berbeda di antara para ulama; sebagian menguraikannya dengan mengklaim bahwa jika 

frasa yang dipakai untuk mendeskripsikan ghayah (batas akhir) dalam struktur kalimat 

yang ditafsirkan merupakan jenis yang sama dengan yang sebelumnya, maka itu 

termasuk seperti apa yang telah di syariatkan (sampai). 

d. Mafhum adad (bilangan), yaitu menetapkan kebalikan dari suatu hukum ketika ada 

bilangan yang membatasi dan bilangannya tidak terpenuhi. Contohnya dalam firman 

Allah QS. An-Nur ayat 2. 

نْهُمَا مِائةََ جَلْدةَ   اَ  انيِْ فاَجْلِدوُْا كُلَّ وَاحِد  م ِ انيِةَُ وَالزَّ لزَّ  

“Wanita dan laki-laki yang berzina, maka deralah masing masing mereka sebanyak seratus 

pukulan…” 

Menurut ayat ini, ada hukuman tetap 100 kali cambukan, tidak kurang dan tidak 

lebih kecuali hukumannya ditambah sebab adanya pelanggaran lainnya. Begitu pula 

hukuman maksimal bagi penuduh orang lain berzina dalam nash Al-Qur'an adalah 

delapan puluh kali cambukan. Hal ini karena Allah telah menetapkan batasnya dan 

tidak seorang pun boleh menambah atau menguranginya.30 

e. Mafhum laqaab (pemahaman dengan julukan), yaitu menetapkan kebalikan suatu hukum 

kepada isim alam (nama orang) isim washf (kuantitas, aktifitas, pernyataan) dan isim jinis 

(benda). Misalnya dalam firman Allah QS. Yusuf ayat 4. 

 
29 Atabik, “Peranan Manthuq Dan Mafhum Dalam Menetapkan Hukum Dari Al Qur’an Dan Sunnah.” 
30 Dr. H. Moh. Padil And Dr. M. Fahim Tharaba, Ushul Fiqh Dasar, Sejarah, Dan Aplikasi Ushul Fiqh Dalam 

Ranah Sosial, 218–19. 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 3, No. 3 (2024)   
 

160 
 

 اِذْ قاَلَ يوُْسُفُ لِبَيِْهِ يْٰٓابََتِ... 
“(Ingatlah) ketika Yusuf berkata kepada ayahnya…” 

Ayat tersebut dapat difahami bahwa hanya Yusuf yang menceritakan mimpinya 

kepada Ayahnya. Mafhum mukhalafahnya adalah selain Yusuf tidak termasuk orang 

yang menceritakan mimpi kepada Ayahnya.31 

SIMPULAN  

Dalam kajian ini, telah dibahas secara mendalam tentang konsep Manthuq dan Mafhum 

dalam Al-Qur'an. Studi ini menunjukkan bahwa kedua konsep ini memiliki peranan yang 

sangat penting dalam memahami dan menafsirkan teks-teks Al-Qur'an, baik dalam konteks 

hukum maupun etika Islam. Mantuq, sebagai makna yang tersurat dari teks, memberikan 

arahan yang jelas dan langsung dalam penerapan hukum, sementara Mafhum, sebagai makna 

yang tersirat, memungkinkan penafsir untuk memahami dan mengaplikasikan hukum dalam 

konteks yang lebih luas dan dinamis. 

Hasil penelitian ini selain menjelaskan pengertian Manthuq dan Mafhum, juga dijelaskan 

secara rinci pembagian Manthuq dan Mafhum beserta macamnya dalam masing-masing 

bagiannya. Dalam Manthuq dibagi menjadi dua bagian yakni, Manthuq sharih dan Manthuq 

ghair al-sharih. Kemudian dalam mafhum juga dibagi menjadi dua yakni, Mafhum muwafaqah 

dan Mafhum mukhalafah. Hal ini menunjukkan mengenai aplikasi Mantuq dan Mafhum dalam 

proses penafsiran Al-Qur'an.  

Studi ini diharapkan dapat memberikan kontribusi signifikan terhadap pengembangan 

kajian tafsir Al-Qur'an dan ushul fiqh, serta menjadi referensi bagi para ulama dan akademisi 

dalam memperdalam pemahaman mereka tentang kompleksitas ayat-ayat Al-Qur’an. Melalui 

pendekatan yang lebih kritis dan kontekstual, diharapkan pemahaman tentang Manthuq dan 

Mafhum dapat terus berkembang dan beradaptasi dengan tantangan-tantangan zaman yang 

terus berubah.  

REFERENSI  

Ahmad, Fauzi, Ahmad Jauhari, Saidatul Ula, and M Imamul Muttaqin. “Memahami Mantuq 

Dan Mafhum Dalam Al-Qur ` An” 7693 (2024): 51–56. 

Atabik, Ahmad. “PERANAN MANTHUQ DAN MAFHUM DALAM MENETAPKAN 

HUKUM DARI AL QUR’AN DAN SUNNAH.” YUDISIA: Jurnal Pemikiran Hukum Dan 

Hukum Islam 6, no. 1 (2015): 144. 

http://www.ejournal.fiaiunisi.ac.id/index.php/syahadah/article/view/243. 

Ati Adzki Fikria, Zulhidah. “Konsep Mafhum Dan Manthuq Dalam Kajian Al-Qur’an.” Jurnal 

Kajian Agama Dan Dakwah 1, no. 2 (2023). 

Dr. H. Moh. Padil, M.Pd.I., and M.Pd. Dr. M. Fahim Tharaba. USHUL FIQH Dasar, Sejarah, 

Dan Aplikasi Ushul Fiqh Dalam Ranah Sosial. Malang: Madani, 2017. 

Dr. K. H. Nawawi, M.Ag. USHUL FIQH Sejarah, Teori Lughawy, Dan Teori Maqashidy. 1st ed. 

Malang: Literasi Nusantara, 2020. 

Effendi, Prof. Dr. H. Satria, and M.A. M. Zein. USHUL FIQH. 1st ed. Jakarta: 

PRENADAMEDIA GROUP, 2005. 

HS, Muhammad Alwi. “Epistemologi Tafsir: Mengurai Relasi Filsafat Dengan Al-Qur’an.” 

Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 21, no. 1 (2019): 1–16. 

Jalil, Abdull. “STUDI ANALISIS-KOMPARATIF METODE DALÂLAH AL-NASH DAN 

 
31 Dr. H. Moh. Padil and Dr. M. Fahim Tharaba, 219. 



Studi Literatur Konsep Manthuq dan Mafhum dalam Al-Qur’an 
Sevina Faradina, Shafira Rahma Amelia, M. Imamul Muttaqin 

161 

 

MAFHÛM MUWÂFAQAH DALAM PENGGALIAN MAKNA NASH SYAR’I.” AL-

IHKAM: Jurnal Hukum & Pranata Sosial 9, no. 2 (2014): 189–222. 

Kartini. “PENERAPAN LAFAZH DITINJAU DARI SEGI DALALAHNYA (Mafhum Dan 

Mantuq).” Jurnal Al-’Adl 10, no. 2 (2017): 17–32. 

Nabila, Sovie Najwa. “Mantuq Dan Mafhum.” Tarbi: Jurnal Ilimiah Mahasiswa 3, no. 2 (2024): 

203–27. 

Nugroho, Arya Ficky, and Alwizar. “Kaedah Tafsir Mantuq Dan Mafhum.” Hamalatul 

Qur’an : Jurnal Ilmu Ilmu Alqur’an 5, no. 2 (2024): 17–26. 

https://doi.org/10.37985/hq.v5i2.148. 

Rasyid, Muhammad Dirman, and Anugrah Reskiani. “Mantuq Dan Mafhum Dalam Al-

Qur’an.” JIS: Journal Islamic Studies 1, no. 3 (2023): 399–410. 

https://qjurnal.my.id/index.php/jis/article/view/529. 

Ritonga, Muhammad Soleh, and Fajar Erlangga. “PENGARUH MANTHÛQ DALAM 

PENAFSIRAN.” Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 05, no. 02 (2020): 297–306. 

 


