
Muta’allim: Jurnal Pendidikan Agama Islam 
e-ISSN: 2828-6227 

Vol. 4, No. 1 (2025): 1-11 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mjpai 

 

1 

 

TAQLID, ITTIBA’, TALFIQ, DAN IJTIHAD DALAM PENGAMBILAN 

HUKUM ISLAM: Studi Kasus Penetapan Awal Ramadhan di Indonesia 

 

Muhammad Fayiz A., Moh Fatih Al Fikri, Lilik Iski Kaminah, M. Imamul Muttaqin 

Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Maulana Malik Ibrahim Malang 

220101110078@student.uin-malang.ac.id, mhfikri311@gmail.com, kaminahlilik352@gmail.com, 

imamulmuttaqin@uin-malang.ac.id 

 

ABSTRACT 

This research aims to explore more deeply the function of taqlid, ittiba', talfiq, and ijtihad in the adoption 

of Islamic law with a focus on a case study of determining the start of Ramadan in Indonesia. Taqlid, 

ittiba', talfiq, and ijtihad are both methods used in taking legal action against a new event or problem 

that arises in society and requires a solution to the problem. Of course, the three things above are a 

person's choice to carry out legal istinbath. However, among these three things, there are those that are 

good and appropriate to use and there are those that should not be used. This research shows that the 

combination of these four approaches influences decisions about the start of Ramadan in Indonesia, 

where a deep understanding of each method can help Muslims in observing fasting appropriately. 

Therefore, this research uses a qualitative approach with case studies and literature analysis to find out 

the position and function of taqlid, ittiba', talfiq, and ijtihad in determining the start of Ramadan. 

Keywords: Taqlid, Ittiba', Talfiq, Ijtihad, Islamic Law, Determination of the beginning of Ramadan 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk menggali lebih dalam fungsi taqlid, ittiba’, talfiq, dan ijtihad dalam 

pengambilan hukum Islam dengan fokus pada studi kasus penetapan awal Ramadhan di Indonesia. 

Taqlid, ittiba’, talfiq, dan ijtihad sama-sama merupakan metode yang digunakan dalam mengambil 

hukum terhadap suatu peristiwa atau masalah baru yang muncul di masyarakat dan memerlukan 

solusi dari masalah tersebut. Tentu ketiga hal di atas menjadi pilihan sesorang untuk melakukan 

istinbath hukum. Namun di antara ketiga hal tersebut ada yang baik dan tepat digunakan serta ada 

yang sebaiknya tidak digunakan. Penelitian ini menunjukkan bahwa kombinasi dari empat pendekatan 

ini mempengaruhi keputusan tentang awal Ramadan di Indonesia, di mana pemahaman yang 

mendalam tentang setiap metode dapat membantu umat Islam dalam menjalankan ibadah puasa 

dengan tepat. Oleh karena itu penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan studi kasus 

dan analisis literatur untuk mengetahui bagaimana posisi dan fungsi dari taqlid, ittiba’, talfiq, dan 

ijtihad dalam penentuan awal Ramadhan. 

Kata-kata Kunci: Taqlid, Ittiba’, Talfiq, Ijtihad, Hukum Islam, Penentuan awal Ramadhan 

 

PENDAHULUAN 

Taqlid, ittiba’, talfiq, dan ijtihad merupakan jenis metode yang digunakan dalam 

penetapan hukum Islam. Dalam perkembangannya, metode tersebut digunakan oleh para 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mjpai
mailto:220101110078@student.uin-malang.ac.id
mailto:mhfikri311@gmail.com
mailto:kaminahlilik352@gmail.com


Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 4, No. 1 (2025)   
 

2 
 

ulama untuk merespons dinamika masyarakat dalam konteks hukum Islam. Masing-masing 

metode memiliki karakteristik, kelebihan, dan tantangan tersendiri dalam penerapannya. 

Penetapan awal Ramadhan di Indonesia juga ditentukan ditentukan dari hasil ijtihad 

para ulama, terkhusus di kalangan Kementerian Agama Republik Indonesia melalui sidang 

isbat oleh Badan Hisab dan Rukyah (BHR) yang dilakukan setiap tahunnya. 1 Kemudian dari 

hasil ijtihad penentuan awal Ramadhan tersebut dapat diikuti oleh umat melalui taqlid (hanya 

mengikuti tanpa mempelajari dasarnya), ittiba’ (mengikuti dan mempelajari dasarnya), dan 

talfiq (menggabungkan beberapa pendapat). 

Dalam artikel ini, akan dibahas lebih mendalam mengenai konsep dan penerapan 

taqlid, ittiba’, talfiq, dan ijtihad yang dikaji dalam studi kasus penentuan awal Ramadhan. 

Pembahasan ini bertujuan untuk memberikan pemahaman yang komprehensif tentang peran 

penting keempat metode tersebut dalam perkembangan hukum Islam serta relevansinya 

dalam menentukan awal Ramadhan sebagai salah satu produk hukum baru. 

 

KAJIAN LITERATUR 

Dalam penelitian ini, kajian pustaka bertujuan untuk menggali konsep-konsep dan 

teori yang relevan terkait taqlid, ittiba’, talfiq, dan ijtihad dalam pengambilan hukum Islam, 

khususnya yang diterapkan dalam penentuan awal Ramadhan di Indonesia. Beberapa 

literatur utama yang akan dijadikan landasan adalah studi-studi historis mengenai metode 

pengambilan hukum Islam yang telah banyak dibahas dalam berbagai penelitian sebelumnya. 

Pengertian taqlid, ittiba’, talfiq, dan ijtihad 

Taqlid merujuk pada mengikuti pendapat seorang mujtahid tanpa mengetahui 

dalilnya, dan sering kali dipraktikkan oleh mereka yang tidak memiliki kemampuan untuk 

menggali hukum sendiri. Sementara itu, ittiba’ melibatkan mengikuti pendapat seorang 

ulama dengan memahami dalil yang mendasari keputusan tersebut. Talfiq adalah metode 

menggabungkan berbagai pendapat dari mazhab yang berbeda untuk menghasilkan sebuah 

hukum yang baru. Sedangkan ijtihad adalah upaya seorang mujtahid dalam menggali hukum 

Islam langsung dari sumber-sumber utama, yaitu al-Qur’an dan Sunnah, untuk menghasilkan 

fatwa terhadap permasalahan yang belum diatur secara eksplisit.2 

Penetapan awal Ramadhan di Indonesia 

Penentuan awal Ramadhan di Indonesia secara umum menerapkan metode 

rukyatul hilal dan hisab. Kedua metode tersebut merupakan salah satu bentuk ijtihad yang 

dilakukan oleh para ulama.3 Namun tidak semua golongan umat Islam di Indonesia 

melakukan ijtihad tersebut, ada sebagian golongan yang menerapkan taqlid, ittiba’, dan talfiq 

 
1 Faisal Yahya Yacob Shah and Faisal Ahmad, “Metode Penentuan Awal Ramadhan Dan Hari Raya 

Menurut Ulama Dayah Aceh,” Jurnal Ilmiah ISLAM FUTURA 16, no. 1 (2016): 9–31. 
2 R. Maulana, “Peran Ijtihad Dalam Pembaruan Hukum Islam: Studi Kasus Pengambilan Keputusan 

Di Indonesia,” Journal of Islamic Law Review 21, no. 1 (2017): 75–88. 
3 Lisa Istianah, “Penentuan Awal Puasa Ramadhan Dalam Perspektif Hadis,” Jurnal Riset Agama 1, no. 

1 (2021): 167–76, https://doi.org/10.15575/jra.v1i1.14365. 



Taqlid, Ittiba’, Talfiq, Dan Ijtihad Dalam Pengambilan Hukum Islam 

Muhammad Fayiz A dkk 

3 

 

terhadap keputusan mujtahid seperti pemerintah melalui Kementerian Agama, dan para 

ormas yang melakukan ijtihad terhadap penentuan awal Ramadhan. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggali informasi tentang konsep dan penerapan taqlid, ittiba’, 

talfiq, dan ijtihad dalam penerapan hukum Islam terkhusus studi kasus pada penetapan awal 

Ramadhan di Indonesia. Penelitian ini menggunakan desain penelitian studi kasus dan kajian 

literatur dari beberapa data yang pernah ada kemudian dianalisis.  

Sumber dari penelitian ini adalah literatur yang berupa buku maupun jurnal yang 

mengkaji seputar ushul fikih, penerapan metode taqlid, ittiba’, talfiq, dan ijtihad, dan 

penentuan awal Ramadhan di Indonesia. Penulis menganalisis data dari buku dan artikel 

yang membahas tentang metode pengambilan hukum dan yang membahas tentang 

penetapan awal Ramadhan di Indonesia. Penulis mengeksplorasi bagaimana penjelasan 

metode pengambilan hukum islam tersebut dan bagaimana metode tersebut digunakan 

dalam penentuan awal Ramadhan di Indonesia.  

Banyak penelitian sebelumnya yang menjelaskan tentang taqlid, ittiba’, talfiq, dan 

ijtihad dalam mengambil hukum Islam, juga banyak penelitian sebelumnya yang telah 

menjelaskan proses penentuan awal Ramadhan di Indonesia. Namun, dari penelitian-

penelitian sebelumnya belum ada yang membahas penerapan metode ushul fikih yakni taqlid, 

ittiba’, talfiq, dan ijtihad dalam studi kasus penentuan awal Ramadhan di Indonesia. Banyak 

orang menganggap bahwa penentuan awal Ramadhan di Indonesia menggunakan metode 

ijtihad. Hal itu dirasa kurang tepat, karena tidak semua golongan umat Islam melakukan 

ijtihad, melainkan hanya dilakukan oleh beberapa orang saja dan golongan lainnya 

melakukan taqlid, ittiba’, dan talfiq. Sehingga penelitian ini bertujuan untuk mengisi 

kesenjangan tersebut, agar lebih memberikan pemahaman tentang konsep taqlid, ittiba’, talfiq, 

dan ijtihad serta memberikan penggunaan metode tersebut dalam penentuan awal Ramadhan 

di Indonesia. 

Dengan metode penelitian seperti ini diharapkan dapat melahirkan pemahaman 

yang mendalam tentang kedudukan dan penerapan taqlid, ittiba’, talfiq, dan ijtihad dalam 

kajian ushul fikih secara mendalam serta memberikan pemahaman tentang penerapan taqlid, 

ittiba’, talfiq, dan ijtihad dalam studi kasus penentuan awal Ramadhan di Indonesia. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Taqlid dalam Ushul Fikih 

Taqlid berasal dari sebuah kata dalam Bahasa Arab yaitu qallada-yuqallidu-qiladan-

taqlidan yang memiliki arti mengalungkan atau meniru. Secara istilah, taqlid berarti mengikuti 

pendapat orang lain tanpa mengetahui dasar dan dalil/hujjah dari pendapa tersebut. Taqlid 

cenderung dilakukan oleh orang awam dengan mengikuti ucapan atau perbuatan dari orang 

lain yang ia percaya tanpa mencari tahu kebenarannya dan dalilnya.4 

 
4 Mudrik Al Farizi, “Ijtihad, Taqlid, Dan Talfiq,” Al-Mabsut; Jurnal Studi Islam Dan Sosial 8, no. 2 (2014): 

6. 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 4, No. 1 (2025)   
 

4 
 

Menurut Ibnu Khaldun, taqlid merupakan sebuah sikap yang dipilih oleh orang 

untuk mengikuti orang lain yang menguasainya atas dasar kerelaan.5 Sedangkan Tajuddin al-

Subki turut menjelaskan bahwa taqlid merupakan sikap mengikuti pendapat orang lain tanpa 

mempelajari dasar dan sumber dalilnya. 

Taqlid menjadi salah satu metode pengambilan hukum dalam disiplin ilmu ushul 

fikih yang mempunyai komponen utama al-Muqallad fih, artinya suatu pendapat atau kajian 

tertentu yang dijadikan sebagai rujukan dalam pengambilan hukum dari seseorang.  

Al-Muqallad fiih atau pendapat yang dijadikan objek taqlid dapat diuraikan dengan 

ketentuan sebagai berikut: 

a. Taqlid dalam akidah (ushul al-din), yaitu taqlid pada suatu hal yang memengaruhi 

keyakinan mulai dasar dalam beragama Islam. Terdapat perbedaan pendapat dari para 

ulama dalam menghukumi taqlid dalam berakidah, sebagian ulama berpendapat bahwa 

hokum taqlid dalam akidah adalah haram, karena mukallaf wajib menggunakan akal 

fikirannya. Sebagian ulama yang lain seperti madzhab dzahiri berpendapat bahwa taqlid 

dalam akidah hukumnya wajib, bahkan diharamkan menggunakan akal dalam 

berakidah. 

b. Taqlid dalam al-furu’, yaitu taqlid pada suatu hal yang mengajarkan syariat dalam 

beribadah. Hukum taqlid dalam hal ini banyak ulama yang memperbolehkan dengan 

pertimbangan Allah Swt. telah memerintahkan. 

Hukum melakukan taqlid adalah wajib bagi orang awam atau orang yang belum 

mampu untuk melakukan ijtihad. Adapunn orang yang mampu memahami hukum Islam, 

hokum melakukan taqlid adalah haram karena tidak mencari tahu sumber dalil dari hokum 

tersebut.6 

Ittiba’ dalam Ushul Fiqh 

Al-ittiba’ adalah suatu metode isinbath hokum dalam ushul fikih dengan cara 

mengikuti ajaran Islam yang bersumber dari Rasul, sahabat, dan para penerusnya dengan 

tetap mengetahui dasar atau dalil dari hokum tersebut. Al-Ittiba’ berarti mengikuti suatu 

hujjah atau dalil dalam menentukan hukum. Dalam hal ini Rasulullah adalah orang yang 

paling berhak dalam berhujjah dan yang paling tepat untuk diikuti dalam perkataan, 

perbuatan, hingga apapun yang beliau alami.7 

Dasar hukum diwajibkannya melakukan ittiba’ kepada Rasulullah Saw. di antaranya 

seperti yang termaktub dalam Q.S. Ali Imram:31, karena berbagai kemuliaan yang utama 

yang ada pada kepribadian Rasulullah Saw. Beliau lah seorang teladan yang wajib diikuti dan 

dilakukan syariat dari Allah yang diajarkannya. 

Beberapa substansi pokok dari ittiba’ adalah sebagai berikut: 

a. Sebuah usaha mengikuti dan meneladani. 

b. Adanya yang dikuti. 

c. Hal yang dikuti meliputi akidah, ucapan, hingga syariat yang telah diajarkanya.  

 
5 Alfa Syahriar dan Ahmad Fauzan Mubarok, “Analisis Kritis Implementasi Taqlid Dalam Beragama 

Dalam Tinjauan Ushul Fiqh Empat Mazhab Dan Pengaruhnya Terhadap Nilai-Nilai Kebangsaan 

Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI),” Yudisia 9, no. 1 (2018): 106. 
6 Awwaluz Zikri, “Taqlid Dan Talfiq Dalam Hukum Islam: Sebuah Pengantar Dalam Tinjauan 

Maqashidasy Syariah,” Al-Muamalat Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 3, no. 1 (2018): 1–17. 
7 Dan Jauharotun Nafisah, Fira Ma’unatu Aziza, Frisha Putri Mardhayani and M. Imamul Muttaqin, 

“IMPLEMENTASI ITTIBA’ DALAM USHUL FIQH,” Relinesia: Jurnal Kajian Agama Dan 

Multikulturalisme Indonesia 3, no. 4 (2024): 51–56. 



Taqlid, Ittiba’, Talfiq, Dan Ijtihad Dalam Pengambilan Hukum Islam 

Muhammad Fayiz A dkk 

5 

 

d. Berdasarkan dalil atau hujjah. 

e. Disertai niat untuk mengikuti.8 

Talfiq dalam Ushul Fikih 

Secara bahasa talfiq berarti pemisahan satu hal dari hal lainnya. Kata ini juga dapat 

digunakan untuk menggabungkan dua hal atau lebih dalam situasi hukum, sehingga 

menghasilkan hasil baru. Dengan kata lain, ada beberapa perspektif mengenai praktik tertentu 

dan cara mendekatinya. Menurut istilah talfiq adalah proses penetapan hukum bagi seseorang 

berdasarkan banyak keyakinan. Talfiq merujuk pada seseorang yang mengikuti satu atau 

lebih madzhab populer, tetapi juga mengamalkan madzhab lain dalam suatu bidang atau 

situasi tertentu.9 

Menurut ulama Ushul, talfiq adalah pencatatan kejadian yang tidak disebutkan secara 

tegas oleh seorang mujtahid. Tujuannya adalah menyelesaikan suatu tugas dengan mengikuti 

suatu madzhab dan menyelesaikan suatu masalah. Kedua mujtahid tersebut tidak mencatat 

suatu kejadian, baik yang terjadi pada masa madzhab maupun setelah imam baru. Pada 

akhirnya, masing-masing madzhab tersebut merujuk pada suatu jenis kegiatan tertentu. Talfiq 

digunakan ketika seseorang bereaksi terhadap suatu masalah atau kejadian dengan cara yang 

sama atau terhadap orang tertentu. Pada akhirnya, akan terjadi suatu kejadian baru yang tidak 

dapat diprediksi oleh kedua madzhab tersebut.10 

 

Dalam konteks hukum talfiq, ulama fiqh dan ulama ushul berbeda karena adanya 

kemungkinan seseorang memiliki banyak mazhab. Ada tiga perbedaan pendapat ulama yang 

perlu diangkat pada persoalan ini, yaitu: 

1) Tidak pindah madzhab, baik secara keseluruhan maupun sebagian. 

2) Boleh pindah madzhab. 

3) Boleh secara mutlak. 

Umat Islam Indonesia secara konsisten menolak anggapan bahwa talfiq merupakan 

syarat wajib. Banyak mujahidin, termasuk ulama salaf dan khalaf, meyakini talfiq bisa 

dilakukan, terutama bagi mereka yang kurang mampu memahami hukum-hukum negara. 

Mereka tidak perlu mengikuti praktik tertentu. Menurut ulama Mesir Shekh Muhammad 

Hasanen Makhluf (mantan mufti Mesir) dalam kitab fatwannya: "Jumhur us{uliyin 

menyatakan, bahwa orang-orang awam yang tidak mempunyai keahlian berijtihad tentang 

hukum-hukum, Maka ia wajib mengikuti menerima pendapat mujtahid lain dan menerima 

fatwanya. 

Imam Mazhab dan generasinya, pada gilirannya, menciptakan rasa berhak yang 

membuat sistem ijtihad tidak efektif. Hal ini disebabkan oleh fakta bahwa banyak masalah 

hukum telah muncul akhir-akhir ini, dan mereka telah memberikan solusi dalam bentuk 

ijtihad. Akibatnya, para pengikut Imam Mazhab menjadi kecewa dan tidak lagi ingin berjihad. 

Hasil ijtihad mereka sebagian besar ditentukan oleh mazhab.11 

 

 
8 Rahendra Maya, “Konsep Al-Ittiba’ Dalam Perspektif Al-Qur’an Dan Hadis,” Al-Tadabur: Jurnal Ilmu 

Al-Qur’an Dan Tafsir 1, no. 1 (2017): 10–37. 
9 Mudrik Al Farizi, “Ijtihad, Taqlid, Dan Talfiq,” Al-Mabsut: Jurnal Studi Islam Dan Sosial 8, no. 2 (2014): 

313–25. 
10 A. Khasanah,Nur. Hamzani, A. Havis, “Taqlid Dan Talfiq Dalam Konsepsi Hukum Islam (Taqlid 

and Talfiq in the Conception of Islamic Law),” Journal Of Islamic Law 3, no. 2 (2016): 168. 
11 Khasanah,Nur. Hamzani, A. Havis. 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 4, No. 1 (2025)   
 

6 
 

Taqlid merupakan kebutuhan dasar bagi seluruh masyarakat, Kemampuan untuk 

memenuhi kebutuhan sehari-hari telah menyebabkan lebih banyak waktu luang. Mereka 

tidak memiliki cukup waktu. Masih banyak pekerjaan yang harus dilakukan pada bursa 

mujtahid. Jika tersedia, itu akan memungkinkan kita untuk mengelola kehidupan kita dengan 

lebih baik. Selama ijtihad, kaum awam berfokus pada mujtahid. Mereka hanya berharap 

bahwa proses hukum yang mereka tanyakan tidak akan merugikan mereka. Mereka hanya 

tahu bahwa mereka memiliki masalah. Dan mereka berharap bahwa agama yang mereka anut 

memiliki potensi untuk berkontribusi pada perdamaian global dan meningkatkan kehidupan 

sehari-hari masyarakat. Tawaran pengambilan hukum bagi kaum awam terbuka melalui 

pintu talfiq dengan satu qadliyah. Saatnya untuk tawar-menawar.12 

Dalam qadliyah tunggal, talfiq mengacu pada tindakan yang tidak dapat dipahami oleh 

mujtahid mana pun. Daripada hanya berfokus pada tanggung jawab sendiri, penting untuk 

memperhatikan kebutuhan orang lain. Pada Imam Syafi'i. Ia kemudian mempelajari ajaran 

Imam Abu Hanifah tentang taqlid, yang menyatakan bahwa taqlid tidak boleh disamakan 

dengan wudlu. Ia kemudian mematuhi ketentuan saat ini. Shalat, menurut Imam Mujtahid, 

tidak sah. Menurut Imam Syafi'i, shalat tidak sah karena wudlu'nya telah batal (menyentuh 

pempuan, bukan mahram). Imam Abu Hanifah menyatakan bahwa shalat juga tidak sah 

karena wudlu tidak sah (tidak mencakup semua kepala). Itu disebut talfiq dalam qadliyah 

tunggal.13 

Jenis talfiq ini menuai kontroversi di kalangan akademisi. Ada yang merugikandan ada 

pula yang menguntungkan. Dalam hal ini, pilihan yang lebih mudah adalah menggunakan 

talfiq. Baik dalam satu ruangan maupun dalam satu qadliyah. Akibatnya, mushalli tadi masih 

dianggap sah. Orang tidak lagi terfokus pada identifikasi madzhab secara individual. 

Ijtihad dalam Ushul Fiqh 

Ijtihad berasal dari Bahasa Arab jahd yang bermakna sungguh-sungguh untuk 

mencapai sesuatu dari berbagai urusan. Secara ringkas, ijtihad berarti upaya yang sungguh-

sungguh atau gigih untuk menemukan sesuatu. Menurut Abdullah Ahmed al-Naim, ijtihad 

adalah penggunaan penalaran hukum secara mandiri untuk menemukaan jawaban pada 

suatu perkara ketika Al-Qur’an dan hadis tidak menjelaskan secara rinci.14 

Ijtihad merupakan salah satu metode yang digunakan untuk pengambilan dan 

pembaharuan hukum Islam. Ijtihad berfungsi sebagai media yang efektif dalam menggali 

sumber-sumber hukum Islam untuk menjawab berbagai permasalahan baru yang muncul di 

masyarakat yang belum diatur secara eksplisit dalam Al-Qur’an dan hadis. 

 

Ijtihad sesuai dengan petunjuk yang Allah sampaikan melalui Al-Qur’an dan Rasul 

sampaikan dalam hadis. Dalam Al-Qur’an Allah berfirman: 

ٓ انَْ زلَْ  نِيَْْ خَصِيْم  اِنَّا ُُۗ وَلََ تَكُنْ للِّْخَاۤىِٕ ا  نَآ الِيَْكَ الْكِتٰبَ بِِلَْْقِّ لتَِحْكُمَ بَيَْْ النااسِ بِآَ ارَٰىكَ اللّٰ  

Artinya: “Sesungguhnya Kami telah menurunkan Kitab (Al-Qur’an) kepadamu 

(Nabi Muhammad) dengan hak agar kamu memutuskan (perkara) di antara 

 
12 Ahmad Mujalli, “Diskursus Talfiq: Antara Mudah Dan Mengambil Yang Mudah-Mudah Studi 

Analisis Talfiq Dalam Pengamalan Hukum Islam,” Syaikhuna: Jurnal Pendidikan Dan Pranata Islam 6, 

no. 1 (2015): 324. 
13 Mujalli. 
14 Ahmad Hanany Naseh, “Ijtihad Dalam Hukum Islam,” Jurnal An-Nur 4, no. 2 (2012): 248–59. 



Taqlid, Ittiba’, Talfiq, Dan Ijtihad Dalam Pengambilan Hukum Islam 

Muhammad Fayiz A dkk 

7 

 

manusia dengan apa yang telah Allah ajarkan kepadamu. Janganlah engkau 

menjadi penentang (orang yang tidak bersalah) karena (membela) para 

pengkhianat.” (Q.S. An-Nisa:105) 

Begitu pula dalam hadis disebutkan: 

ُ عَلَيْهِ وَسَلامَ يقول إِذَا حَكَمَ الْْاَكِمُ فاَجْتَ هَدَ ثُاُ أَصَ عَنْ عَمْروِ بْنِ الْعَاصِ رضي   عَ رَسُولَ اللاِ  صَلاى اللا ابَ فَ لَهُ أَجْرَانِ وَإِذَا  الله عنه أنَاهُ سََِ
 حَكَمَ فاَجْتَ هَدَ ثُاُ أَخْطأََ فَ لَهُ أَجْر  

Artinya: “Dari Amr bin Ash bahwa ia mendengar Rasulullah saw. bersabda, 

“Ketika seorang hakim hendak memutuskan hukum, lalu berijtihad, kemudian 

benar, ia mendapatkan dua pahala. Jika ia hendak memutuskan hukum, lalu 

berijtihad kemudian ternyata salah, ia dapat satu pahala.” (HR. Muslim) 

Dari dalil di atas menunjukkan bahwa terdapat ruang yang diperbolehkan 

kepada kita untuk melakukan suatu usaha ijtihad dalam mengambil dan memutuskan 

sebuah hukum.15 

 

Menurut mayoritas ulama ushul fikih (ushuliyyun), hukum melakukan ijtihad adalah 

diperbolehkan selama ayat dalam Al-Qur’an atau hadis masih berifat dugaan atau 

interpretatif (dzanniy al-dalalah), namun jika ayat Al-Qur’an atau hadis bersifat pasti dan jelas 

(qat’i al-dalalah) maka tidak ada peluang untuk melaksanakan ijtihad.16 Sebagaimana ada 

sebuah kaidah fikih yang menyebutkan: 

  لَ مساغ للاجتهاد في مورد  النص  

Artinya: “tidak ada ijtihad pada sesuatu hal yang sudah ada nasnya.”17 

Dari kaidah fikih di atas memberikan batasan kepada umat Islam bahwa hanya 

diperkenankan untuk melakukan ijtihad pada sesuatu yang belum dijelaskan secara eksplisit 

dalam Al-Qur’an atau hadis. 

Menurut Abdul Wahhab Khallaf, terdapat dua wilayah ruang lingkup ijtihad: pertama, 

peristiwa yang terdapat dalil nash nya dalam Al-Qur’an atau hadis namun bersifat dzanni 

berarti tidak cukup jelas dan pasti. Kedua, peristiwa yang tidak ada dalilnya sama sekali dalam 

nash Al-Qur’an dan hadis. Di ruang lingkup inilah ijtihad dapat dilakukan oleh mujtahid 

dalam menetapkan hukum sebagai solusi dari permasalahan umat.18 

 

Secara historis, ijtihad telah dilakukan sejak zaman Rasulullah Saw. Hal ini dibuktikan 

dengan adanya hadis yang menjelaskan bahwa Rasulullah juga pernah memberikan 

penjelasan kepada para sahabat tentang suatu hal yang belum dijelaskan secara detail oleh 

Allah, kemudian Rasulullah menjelaskannya dengan pendapat beliau (ra’yu). Hal ini 

kemudian menjadi motivasi para sahabat, tabi’in, hingga para penerusnya untuk melakukan 

ijtihad.  

 
15 Abd Wafi Has, “Ijtihad Sebagai Alat Pemecahan Masalah Umat Islam,” Epistemé: Jurnal 

Pengembangan Ilmu Keislaman 8, no. 1 (2013), https://doi.org/10.21274/epis.2013.8.1.89-112. 
16 Rokhmadi Rokhmadi, “Rekonstruksi Ijtihad Dalam Ilmu Ushul Al-Fiqh,” Al-Ahkam 22, no. 2 (2012): 

162, https://doi.org/10.21580/ahkam.2012.22.2.9. 
17 Andi Muhammad Akmal, “KAIDAH FIKIH LȂMASȂGA LI AL IJTIHȂD FȊMAURID AL 

NAS:HAKIKAT TEORI IJTIHAD DAN APLIKASINYA,” Ash-Shahabah: Jurnal Pendidikan Dan Studi 

Islam 6, no. 2 (2020): 192–205, https://doi.org/10.59638/ash.v6i2.295. 
18 Hanany Naseh, “Ijtihad Dalam Hukum Islam.” 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 4, No. 1 (2025)   
 

8 
 

Beberapa riwayat yang menunjukkan bahwa para sahabat juga melakukan ijtihad di 

antaranya: 

a) Ijtihad yang dilakukan Mu’az bin Jabal ketika menjadi qadhi di Yaman dalam 

menyelesaikan kasus yang belum dijelaskan oleh Al-Qur’an atau hadis. 

b) Ijtihad yang dilakukan Ali bin Abi Thalib ketika bepergian ke Yaman dalam 

menyelesaikan sengketa dari seorang anak yang diakui oleh tiga orang bahwa seorang 

anak itu adalah anak mereka. Kemudian Sayyidina Ali melakukan  undian untuk 

menyelesaikan persengketaan ini dan membebaninya dua per tiga diyat. Rasul pun 

tersenyum ketika mendengar berita ini. 

Pada periode berikutnya, yakni pada masa tabi’in, ijtihad semakin luas dan semakin 

sering dilakukan bersamaan dengan semakin banyaknya masalah hukum yang harus 

diselesaikan. Beberapa dari para tabi’in melakukan ijtihad dengan metode maslahat dan 

beberapa menggunakan qiyas untuk memberikan fatwa hukum. Baru kemudian di masa-masa 

berikutnya mulai bermunculan para mujtahid dalam melakukan istinbath hukum dengan 

memerhatikan uraian dalam kitab-kitab ulama madzhab. 

 

Pintu ijtihad selalu terbuka sepanjang zaman bersama dengan kebutuhan 

masyarakat akan berkembangnya masalah-masalah hukum. Untuk mencari jawaban atau 

solusi dari permasalahan yang semakin kompleks tersebut dibutuhkan ijtihad yang dilakukan 

oleh mujtahid. Mujtahid adalah seseorang yang melakukan ijtihad. Namun tidak sembarang 

orang dapat menjadi mujtahid, melainkan harus memenuhi beberapa persyaratan menjadi 

mujtahid untuk dapat mengeluarkan fatwa hukum.  

Menurut para ulama ahli ushul fikih (ushuliyyun) beberapa syarat untuk menjadi 

mujtahid di antaranya: 

a. Memahami Bahasa Arab, karena sumber utama pengambilan hokum adalah Al-Qur’an 

dan hadis yang berbahasa Arab, sehingga seorang mujtahid harus memahami kaidah 

Bahasa Arab untuk memahami dan menggali sumber hokum tersebut. 

b. Menguasai ilmu Al-Qur’an terutama menguasai pemahaman tentang ayat-ayat ahkam, 

menguasai cara mengambil hukum dari ayat tersebut, mengetahui nasakh, dan lain 

sebagainya. 

c. Menguasai ilmu hadis, hal ini berkaitan dengan kemampuan mujtahid dalam mengetahui 

kesahihan hadis, mengetahui sanad dan riwayat hadis, hingga dapat memahami hadis 

sebagai rujukan hukum dalam berijtihad. 

d. Mengetahui cara penarikan kesimpulan dan pengambilan hukum (istinbath). 

e. Memahami betul masalah yang akan dilakukan ijtihad. 

Seorang mujtahid tidak berdosa dalam melakukan ijtihad, bahkan ia akan 

berpotensi mendapatkan dua pahala jika hasil ijtihadnya benar, yakni satu pahala atas upaya 

melakukan kewajiban ijtihad dan satu pahala atas kebenaran hasil ijtihad, adapun jika hasil 

ijtihadnya salah, ia akan tetap mendapatkan satu pahala atas usaha melakukan kewajiban 

berijtihad tersebut.19 

Penerapan taqlid, ittiba’, talfiq, dan ijtihad dalam penentuan awal Ramadhan di Indonesia 

Penentuan awal Ramadhan menjadi sorotan pada setiap tahunnya di kalangan 

umat Islam Indonesia, hal ini dikarenakan penentuan awal Ramadhan dianggap penting dan 

memengaruhi keabsahan seorang muslim dalam melaksanakan ibadah puasa. Namun 

 
19 Hanany Naseh. 



Taqlid, Ittiba’, Talfiq, Dan Ijtihad Dalam Pengambilan Hukum Islam 

Muhammad Fayiz A dkk 

9 

 

demikian, di Indonesia sering terjadi perbedaan pendapat dalam penentuan awal Ramadhan. 

Perbedaan pendapat tersebut hingga mengakibatkan perbedaan hari dalam memulai puasa 

Ramadhan. Perbedaan tersebut merupakan hal yang wajar karena permasalahan ini 

merupakan hal yang belum terperinci secara pasti dalam sumber hukum Islam utama, yakni 

Al-Qur’an dan hadis. Sehingga permasalahan ini menjadi ranah ijtihad ulama dan perlu 

dilakukan pengkajian secara ilmiah.20 

Di Indonesia penentuan awal Ramadhan berdasarkan metode rukyatul hilal dan 

metode hisab yang keduanya dihasilkan melalui ijtihad. Tidak semua umat Islam Indonesia 

melakukan ijtihad tersebut. Hanya lembaga pemerintah, dan beberapa ormas saja yang 

melakukan ijtihad tersebut. Adapun golongan umat Islam lainnya menentukan awal 

Ramadhan melalui taqlid, ittiba’, dan talfiq.  

Taqlid adalah mengikuti pendapat ulama tanpa memahami dalilnya secara 

mendalam. Dalam konteks penetapan awal Ramadan, sebagian masyarakat mengikuti 

keputusan ulama atau organisasi tertentu, seperti keputusan pemerintah, NU, atau 

Muhammadiyah, tanpa memahami metode yang digunakan (hisab atau rukyat). Misalnya, 

masyarakat awam yang mengikuti keputusan resmi pemerintah atau ormas tanpa 

mempertanyakan dalil atau metode ilmiah di balik keputusan tersebut. 

Ittiba' adalah mengikuti pendapat ulama dengan memahami dalilnya. Beberapa 

kelompok masyarakat atau individu yang lebih memahami ilmu hisab atau rukyat memilih 

mengikuti ormas atau ulama yang metodenya sesuai dengan pemahaman mereka, seperti 

memilih metode hisab karena meyakini keakuratan ilmiahnya atau rukyat karena mengacu 

pada hadis yang menginstruksikan untuk melihat hilal. Mereka tetap mengikuti otoritas 

ulama, tetapi dengan pemahaman dalil yang lebih mendalam. 

Talfiq adalah penggabungan pendapat dari beberapa mazhab atau metode untuk 

mencapai suatu keputusan hukum. Di Indonesia, penerapan talfiq dalam penetapan awal 

Ramadan jarang terjadi secara formal. Namun, ada situasi di mana individu atau kelompok 

menggabungkan metode hisab dan rukyat, misalnya dengan menggunakan hisab untuk 

memvalidasi hasil rukyat. Hal ini menunjukkan pendekatan fleksibel dalam mencari solusi 

yang lebih menyeluruh dengan menggabungkan dua pendekatan ijtihad yang berbeda. 

Ijtihad adalah upaya intelektual untuk menggali hukum dari sumber-sumber 

syariah. Dalam penetapan awal Ramadan, ijtihad dilakukan oleh para ulama dan pakar 

astronomi dalam menentukan metode hisab dan rukyat. Muhammadiyah menggunakan 

metode hisab (perhitungan astronomis) berdasarkan ijtihad mereka bahwa ini lebih akurat 

dan sesuai dengan perkembangan ilmu pengetahuan. Di sisi lain, NU lebih memilih metode 

rukyat (pengamatan hilal secara langsung), berdasarkan ijtihad bahwa penglihatan hilal 

memiliki dasar kuat dalam hadis. 

KESIMPULAN 

Taqlid, ittiba’, talfiq, dan ijtihad merupakan konsep penting dalam ushul fikih yang 

mencerminkan cara para ulama dan umat Islam dalam merespons dan menetapkan hukum 

berdasarkan sumber-sumber syariat.  

 
20 Istianah, “Penentuan Awal Puasa Ramadhan Dalam Perspektif Hadis.” 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 4, No. 1 (2025)   
 

10 
 

Taqlid, yang berarti mengikuti pendapat mujtahid tanpa mengetahui dalilnya, sering 

kali menjadi pilihan bagi mereka yang tidak memiliki kemampuan atau pengetahuan yang 

cukup untuk melakukan ijtihad. Ittiba’ lebih menekankan pada mengikuti ulama dengan 

memahami dasar hukum atau dalil yang digunakan, memberikan ruang bagi seorang 

mukallaf untuk lebih terlibat dalam memahami sumber hukum. Talfiq, meskipun 

kontroversial, menjadi metode yang memungkinkan penggabungan beberapa pendapat 

madzhab untuk merumuskan hukum baru yang lebih relevan dan kontekstual. Sementara itu, 

ijtihad tetap menjadi puncak upaya intelektual dalam ushul fiqh, yang menuntut kemampuan 

mendalam untuk menggali hukum langsung dari al-Qur'an dan Sunnah, khususnya dalam 

menghadapi masalah-masalah baru yang belum ada ketentuannya secara eksplisit. 

Keempat konsep ini menunjukkan fleksibilitas dan dinamika hukum Islam yang terus 

berkembang seiring dengan perubahan zaman dan kebutuhan masyarakat. Meskipun 

berbeda dalam pendekatan dan penerapannya, taqlid, ittiba’, talfiq, dan ijtihad berkontribusi 

pada pembaruan hukum Islam yang tetap berpegang pada prinsip-prinsip dasar syariah, 

sekaligus memberikan jawaban yang relevan terhadap tantangan kontemporer. Oleh karena 

itu, pemahaman yang tepat dan penerapan yang bijak terhadap konsep-konsep ini sangat 

penting untuk menjaga keseimbangan antara kesetiaan pada tradisi dan kebutuhan untuk 

berinovasi dalam hukum Islam. 

Penentuan awal Ramadhan di Indonesia melibatkan penerapan berbagai metode 

seperti taqlid, ittiba’, talfiq, dan ijtihad. Taqlid biasanya dilakukan oleh masyarakat yang 

mengikuti keputusan lembaga keagamaan seperti Majelis Ulama Indonesia (MUI) atau 

Nahdlatul Ulama (NU) tanpa mempertanyakan lebih lanjut. Sementara itu, ittiba’ mengacu 

pada kepatuhan yang disertai pemahaman kritis terhadap ulama atau otoritas yang dianggap 

memiliki kapasitas ilmiah dalam menentukan awal Ramadhan. Talfiq digunakan ketika 

pemerintah atau ulama menggabungkan metode hisab (perhitungan astronomi) dan rukyat 

(observasi hilal) dari berbagai mazhab untuk mencapai kesepakatan. Ijtihad dilakukan oleh 

para ulama dan ahli falak dalam merespons tantangan kontemporer, seperti perbedaan 

geografis dan penggunaan teknologi modern, untuk menafsirkan hukum syariah terkait 

penentuan awal Ramadhan. Secara keseluruhan, proses ini mencerminkan upaya untuk 

menyeimbangkan tradisi keagamaan dengan kemajuan ilmu pengetahuan, serta menyatukan 

berbagai pandangan yang ada di tengah masyarakat. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Akmal, Andi Muhammad. “KAIDAH FIKIH LȂMASȂGA LI AL IJTIHȂD FȊMAURID AL 

NAS:HAKIKAT TEORI IJTIHAD DAN APLIKASINYA.” Ash-Shahabah: Jurnal Pendidikan 

Dan Studi Islam 6, no. 2 (2020): 192–205. https://doi.org/10.59638/ash.v6i2.295. 

Alfa Syahriar dan Ahmad Fauzan Mubarok. “Analisis Kritis Implementasi Taqlid Dalam 

Beragama Dalam Tinjauan Ushul Fiqh Empat Mazhab Dan Pengaruhnya Terhadap Nilai-

Nilai Kebangsaan Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI).” Yudisia 9, no. 1 (2018): 

106. 

Awwaluz Zikri. “Taqlid Dan Talfiq Dalam Hukum Islam: Sebuah Pengantar Dalam Tinjauan 

Maqashidasy Syariah.” Al-Muamalat Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 3, no. 1 (2018): 1–17. 



Taqlid, Ittiba’, Talfiq, Dan Ijtihad Dalam Pengambilan Hukum Islam 

Muhammad Fayiz A dkk 

11 

 

Farizi, Mudrik Al. “Ijtihad, Taqlid, Dan Talfiq.” Al-Mabsut; Jurnal Studi Islam Dan Sosial 8, no. 

2 (2014): 6. 

———. “Ijtihad, Taqlid, Dan Talfiq.” Al-Mabsut: Jurnal Studi Islam Dan Sosial 8, no. 2 (2014): 

313–25. 

Hanany Naseh, Ahmad. “Ijtihad Dalam Hukum Islam.” Jurnal An-Nur 4, no. 2 (2012): 248–59. 

Has, Abd Wafi. “Ijtihad Sebagai Alat Pemecahan Masalah Umat Islam.” Epistemé: Jurnal 

Pengembangan Ilmu Keislaman 8, no. 1 (2013). https://doi.org/10.21274/epis.2013.8.1.89-112. 

Istianah, Lisa. “Penentuan Awal Puasa Ramadhan Dalam Perspektif Hadis.” Jurnal Riset 

Agama 1, no. 1 (2021): 167–76. https://doi.org/10.15575/jra.v1i1.14365. 

Jauharotun Nafisah, Fira Ma’unatu Aziza, Frisha Putri Mardhayani, Dan, and M. Imamul 

Muttaqin. “IMPLEMENTASI ITTIBA’ DALAM USHUL FIQH.” Relinesia: Jurnal Kajian 

Agama Dan Multikulturalisme Indonesia 3, no. 4 (2024): 51–56. 

Khasanah,Nur. Hamzani, A. Havis, A. “Taqlid Dan Talfiq Dalam Konsepsi Hukum Islam 

(Taqlid and Talfiq in the Conception of Islamic Law).” Journal Of Islamic Law 3, no. 2 

(2016): 168. 

Maulana, R. “Peran Ijtihad Dalam Pembaruan Hukum Islam: Studi Kasus Pengambilan 

Keputusan Di Indonesia.” Journal of Islamic Law Review 21, no. 1 (2017): 75–88. 

Maya, Rahendra. “Konsep Al-Ittiba’ Dalam Perspektif Al-Qur’an Dan Hadis.” Al-Tadabur: 

Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 1, no. 1 (2017): 10–37. 

Mujalli, Ahmad. “Diskursus Talfiq: Antara Mudah Dan Mengambil Yang Mudah-Mudah 

Studi Analisis Talfiq Dalam Pengamalan Hukum Islam.” Syaikhuna: Jurnal Pendidikan Dan 

Pranata Islam 6, no. 1 (2015): 324. 

Rokhmadi, Rokhmadi. “Rekonstruksi Ijtihad Dalam Ilmu Ushul Al-Fiqh.” Al-Ahkam 22, no. 2 

(2012): 161. https://doi.org/10.21580/ahkam.2012.22.2.9. 

Shah, Faisal Yahya Yacob, and Faisal Ahmad. “METODE PENENTUAN AWAL 

RAMADHAN DAN HARI RAYA MENURUT ULAMA DAYAH ACEH.” Jurnal Ilmiah 

ISLAM FUTURA 16, no. 1 (2016): 9–31. 

 

 

 

 


