Muta’allim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
e-ISSN: 2828-6227

Vol. 4, No. 1 (2025): 1-11
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mjpai

TAQLID, ITTIBA’, TALFIQ, DAN IJTTHAD DALAM PENGAMBILAN
HUKUM ISLAM: Studi Kasus Penetapan Awal Ramadhan di Indonesia

Muhammad Fayiz A., Moh Fatih Al Fikri, Lilik Iski Kaminah, M. Imamul Muttaqin
Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Maulana Malik Ibrahim Malang
220101110078@student.uin-malang.ac.id, mhfikri311@gmail.com, kaminahlilik352@gmail.com,
imamulmuttagin@uin-malang.ac.id

ABSTRACT

This research aims to explore more deeply the function of taqlid, ittiba/, talfig, and ijtihad in the adoption
of Islamic law with a focus on a case study of determining the start of Ramadan in Indonesia. Taqlid,
ittiba', talfiq, and ijtihad are both methods used in taking legal action against a new event or problem
that arises in society and requires a solution to the problem. Of course, the three things above are a
person's choice to carry out legal istinbath. However, among these three things, there are those that are
good and appropriate to use and there are those that should not be used. This research shows that the
combination of these four approaches influences decisions about the start of Ramadan in Indonesia,
where a deep understanding of each method can help Muslims in observing fasting appropriately.
Therefore, this research uses a qualitative approach with case studies and literature analysis to find out
the position and function of taqlid, ittiba', talfiq, and ijtihad in determining the start of Ramadan.

Keywords: Taqglid, Ittiba', Talfiq, Ijtihad, Islamic Law, Determination of the beginning of Ramadan

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk menggali lebih dalam fungsi taqlid, ittiba’, talfig, dan ijtihad dalam
pengambilan hukum Islam dengan fokus pada studi kasus penetapan awal Ramadhan di Indonesia.
Taqlid, ittiba’, talfig, dan ijtihad sama-sama merupakan metode yang digunakan dalam mengambil
hukum terhadap suatu peristiwa atau masalah baru yang muncul di masyarakat dan memerlukan
solusi dari masalah tersebut. Tentu ketiga hal di atas menjadi pilihan sesorang untuk melakukan
istinbath hukum. Namun di antara ketiga hal tersebut ada yang baik dan tepat digunakan serta ada
yang sebaiknya tidak digunakan. Penelitian ini menunjukkan bahwa kombinasi dari empat pendekatan
ini mempengaruhi keputusan tentang awal Ramadan di Indonesia, di mana pemahaman yang
mendalam tentang setiap metode dapat membantu umat Islam dalam menjalankan ibadah puasa
dengan tepat. Oleh karena itu penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan studi kasus
dan analisis literatur untuk mengetahui bagaimana posisi dan fungsi dari taqlid, ittiba’, talfig, dan
ijtihad dalam penentuan awal Ramadhan.

Kata-kata Kunci: Taqlid, Ittiba’, Talfiq, [jtihad, Hukum Islam, Penentuan awal Ramadhan

PENDAHULUAN

Taqlid, ittiba’, talfiq, dan ijtihad merupakan jenis metode yang digunakan dalam
penetapan hukum Islam. Dalam perkembangannya, metode tersebut digunakan oleh para


http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mjpai
mailto:220101110078@student.uin-malang.ac.id
mailto:mhfikri311@gmail.com
mailto:kaminahlilik352@gmail.com

Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 4, No. 1 (2025)

ulama untuk merespons dinamika masyarakat dalam konteks hukum Islam. Masing-masing
metode memiliki karakteristik, kelebihan, dan tantangan tersendiri dalam penerapannya.

Penetapan awal Ramadhan di Indonesia juga ditentukan ditentukan dari hasil ijtihad
para ulama, terkhusus di kalangan Kementerian Agama Republik Indonesia melalui sidang
isbat oleh Badan Hisab dan Rukyah (BHR) yang dilakukan setiap tahunnya. * Kemudian dari
hasil ijtihad penentuan awal Ramadhan tersebut dapat diikuti oleh umat melalui taqlid (hanya
mengikuti tanpa mempelajari dasarnya), ittiba” (mengikuti dan mempelajari dasarnya), dan
talfig (menggabungkan beberapa pendapat).

Dalam artikel ini, akan dibahas lebih mendalam mengenai konsep dan penerapan
taqlid, ittiba’, talfig, dan ijtihad yang dikaji dalam studi kasus penentuan awal Ramadhan.
Pembahasan ini bertujuan untuk memberikan pemahaman yang komprehensif tentang peran
penting keempat metode tersebut dalam perkembangan hukum Islam serta relevansinya
dalam menentukan awal Ramadhan sebagai salah satu produk hukum baru.

KAJIAN LITERATUR

Dalam penelitian ini, kajian pustaka bertujuan untuk menggali konsep-konsep dan
teori yang relevan terkait taqlid, ittiba’, talfiq, dan ijtihad dalam pengambilan hukum Islam,
khususnya yang diterapkan dalam penentuan awal Ramadhan di Indonesia. Beberapa
literatur utama yang akan dijadikan landasan adalah studi-studi historis mengenai metode
pengambilan hukum Islam yang telah banyak dibahas dalam berbagai penelitian sebelumnya.

Pengertian taqlid, ittiba’, talfiq, dan ijtihad

Taqglid merujuk pada mengikuti pendapat seorang mujtahid tanpa mengetahui
dalilnya, dan sering kali dipraktikkan oleh mereka yang tidak memiliki kemampuan untuk
menggali hukum sendiri. Sementara itu, ittiba” melibatkan mengikuti pendapat seorang
ulama dengan memahami dalil yang mendasari keputusan tersebut. Talfiq adalah metode
menggabungkan berbagai pendapat dari mazhab yang berbeda untuk menghasilkan sebuah
hukum yang baru. Sedangkan ijtihad adalah upaya seorang mujtahid dalam menggali hukum
Islam langsung dari sumber-sumber utama, yaitu al-Qur’an dan Sunnah, untuk menghasilkan
fatwa terhadap permasalahan yang belum diatur secara eksplisit.?

Penetapan awal Ramadhan di Indonesia

Penentuan awal Ramadhan di Indonesia secara umum menerapkan metode
rukyatul hilal dan hisab. Kedua metode tersebut merupakan salah satu bentuk ijtihad yang
dilakukan oleh para ulama.®> Namun tidak semua golongan umat Islam di Indonesia
melakukan ijtihad tersebut, ada sebagian golongan yang menerapkan taqlid, ittiba’, dan talfiq

1 Faisal Yahya Yacob Shah and Faisal Ahmad, “Metode Penentuan Awal Ramadhan Dan Hari Raya
Menurut Ulama Dayah Aceh,” Jurnal Ilmiah ISLAM FUTURA 16, no. 1 (2016): 9-31.

2R. Maulana, “Peran Jjtihad Dalam Pembaruan Hukum Islam: Studi Kasus Pengambilan Keputusan
Di Indonesia,” Journal of Islamic Law Review 21, no. 1 (2017): 75-88.

3 Lisa Istianah, “Penentuan Awal Puasa Ramadhan Dalam Perspektif Hadis,” Jurnal Riset Agama 1, no.
1 (2021): 167-76, https://doi.org/10.15575/jra.v1i1.14365.



Taqlid, Ittiba’, Talfiq, Dan Ijtihad Dalam Pengambilan Hukum Islam
Muhammad Fayiz A dkk

terhadap keputusan mujtahid seperti pemerintah melalui Kementerian Agama, dan para
ormas yang melakukan ijtihad terhadap penentuan awal Ramadhan.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggali informasi tentang konsep dan penerapan taqlid, ittiba’,
talfig, dan ijtihad dalam penerapan hukum Islam terkhusus studi kasus pada penetapan awal
Ramadhan di Indonesia. Penelitian ini menggunakan desain penelitian studi kasus dan kajian
literatur dari beberapa data yang pernah ada kemudian dianalisis.

Sumber dari penelitian ini adalah literatur yang berupa buku maupun jurnal yang
mengkaji seputar ushul fikih, penerapan metode taqlid, ittiba’, talfiq, dan ijtihad, dan
penentuan awal Ramadhan di Indonesia. Penulis menganalisis data dari buku dan artikel
yang membahas tentang metode pengambilan hukum dan yang membahas tentang
penetapan awal Ramadhan di Indonesia. Penulis mengeksplorasi bagaimana penjelasan
metode pengambilan hukum islam tersebut dan bagaimana metode tersebut digunakan
dalam penentuan awal Ramadhan di Indonesia.

Banyak penelitian sebelumnya yang menjelaskan tentang taqlid, ittiba’, talfiq, dan
ijtihad dalam mengambil hukum Islam, juga banyak penelitian sebelumnya yang telah
menjelaskan proses penentuan awal Ramadhan di Indonesia. Namun, dari penelitian-
penelitian sebelumnya belum ada yang membahas penerapan metode ushul fikih yakni taqlid,
ittiba’, talfiq, dan ijtihad dalam studi kasus penentuan awal Ramadhan di Indonesia. Banyak
orang menganggap bahwa penentuan awal Ramadhan di Indonesia menggunakan metode
ijtihad. Hal itu dirasa kurang tepat, karena tidak semua golongan umat Islam melakukan
ijtihad, melainkan hanya dilakukan oleh beberapa orang saja dan golongan lainnya
melakukan taqlid, ittiba’, dan talfiq. Sehingga penelitian ini bertujuan untuk mengisi
kesenjangan tersebut, agar lebih memberikan pemahaman tentang konsep taqlid, ittiba’, talfiq,
dan ijtihad serta memberikan penggunaan metode tersebut dalam penentuan awal Ramadhan
di Indonesia.

Dengan metode penelitian seperti ini diharapkan dapat melahirkan pemahaman
yang mendalam tentang kedudukan dan penerapan taqlid, ittiba’, talfiq, dan ijtihad dalam
kajian ushul fikih secara mendalam serta memberikan pemahaman tentang penerapan taqlid,
ittiba’, talfiq, dan ijtihad dalam studi kasus penentuan awal Ramadhan di Indonesia.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Taqlid dalam Ushul Fikih

Tagqlid berasal dari sebuah kata dalam Bahasa Arab yaitu qallada-yuqallidu-qiladan-
taglidan yang memiliki arti mengalungkan atau meniru. Secara istilah, taqlid berarti mengikuti
pendapat orang lain tanpa mengetahui dasar dan dalil/hujjah dari pendapa tersebut. Taqlid
cenderung dilakukan oleh orang awam dengan mengikuti ucapan atau perbuatan dari orang
lain yang ia percaya tanpa mencari tahu kebenarannya dan dalilnya.*

¢ Mudrik Al Farizi, “Ijtihad, Taqlid, Dan Talfiq,” Al-Mabsut; Jurnal Studi Islam Dan Sosial 8, no. 2 (2014):
6.



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 4, No. 1 (2025)

Menurut Ibnu Khaldun, taqlid merupakan sebuah sikap yang dipilih oleh orang
untuk mengikuti orang lain yang menguasainya atas dasar kerelaan.”> Sedangkan Tajuddin al-
Subki turut menjelaskan bahwa taqlid merupakan sikap mengikuti pendapat orang lain tanpa
mempelajari dasar dan sumber dalilnya.

Taqlid menjadi salah satu metode pengambilan hukum dalam disiplin ilmu ushul
fikih yang mempunyai komponen utama al-Mugqallad fih, artinya suatu pendapat atau kajian
tertentu yang dijadikan sebagai rujukan dalam pengambilan hukum dari seseorang.

Al-Mugallad fiih atau pendapat yang dijadikan objek taqlid dapat diuraikan dengan
ketentuan sebagai berikut:

a. Taqlid dalam akidah (ushul al-din), yaitu taqlid pada suatu hal yang memengaruhi
keyakinan mulai dasar dalam beragama Islam. Terdapat perbedaan pendapat dari para
ulama dalam menghukumi taqlid dalam berakidah, sebagian ulama berpendapat bahwa
hokum taqlid dalam akidah adalah haram, karena mukallaf wajib menggunakan akal
fikirannya. Sebagian ulama yang lain seperti madzhab dzahiri berpendapat bahwa taqlid
dalam akidah hukumnya wajib, bahkan diharamkan menggunakan akal dalam
berakidah.

b. Taqlid dalam al-furu’, yaitu taqlid pada suatu hal yang mengajarkan syariat dalam
beribadah. Hukum taqlid dalam hal ini banyak ulama yang memperbolehkan dengan
pertimbangan Allah Swt. telah memerintahkan.

Hukum melakukan taqlid adalah wajib bagi orang awam atau orang yang belum
mampu untuk melakukan ijtihad. Adapunn orang yang mampu memahami hukum Islam,
hokum melakukan taqlid adalah haram karena tidak mencari tahu sumber dalil dari hokum
tersebut.®
Ittiba” dalam Ushul Figh

Al-ittiba’ adalah suatu metode isinbath hokum dalam ushul fikih dengan cara
mengikuti ajaran Islam yang bersumber dari Rasul, sahabat, dan para penerusnya dengan
tetap mengetahui dasar atau dalil dari hokum tersebut. Al-Ittiba” berarti mengikuti suatu
hujjah atau dalil dalam menentukan hukum. Dalam hal ini Rasulullah adalah orang yang
paling berhak dalam berhujjah dan yang paling tepat untuk diikuti dalam perkataan,
perbuatan, hingga apapun yang beliau alami.’

Dasar hukum diwajibkannya melakukan ittiba” kepada Rasulullah Saw. di antaranya
seperti yang termaktub dalam Q.S. Ali Imram:31, karena berbagai kemuliaan yang utama
yang ada pada kepribadian Rasulullah Saw. Beliau lah seorang teladan yang wajib diikuti dan
dilakukan syariat dari Allah yang diajarkannya.

Beberapa substansi pokok dari ittiba” adalah sebagai berikut:

a. Sebuah usaha mengikuti dan meneladani.
b. Adanya yang dikuti.
c. Hal yang dikuti meliputi akidah, ucapan, hingga syariat yang telah diajarkanya.

5 Alfa Syahriar dan Ahmad Fauzan Mubarok, “Analisis Kritis Implementasi Taqlid Dalam Beragama
Dalam Tinjauan Ushul Figh Empat Mazhab Dan Pengaruhnya Terhadap Nilai-Nilai Kebangsaan
Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI),” Yudisia 9, no. 1 (2018): 106.

¢ Awwaluz Zikri, “Taqlid Dan Talfiq Dalam Hukum Islam: Sebuah Pengantar Dalam Tinjauan
Magqashidasy Syariah,” Al-Muamalat Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 3, no. 1 (2018): 1-17.

7 Dan Jauharotun Nafisah, Fira Ma’unatu Aziza, Frisha Putri Mardhayani and M. Imamul Muttaqin,
“IMPLEMENTASI ITTIBA” DALAM USHUL FIQH,” Relinesia: Jurnal Kajian Agama Dan
Multikulturalisme Indonesia 3, no. 4 (2024): 51-56.



Taqlid, Ittiba’, Talfiq, Dan Ijtihad Dalam Pengambilan Hukum Islam
Muhammad Fayiz A dkk

d. Berdasarkan dalil atau hujjah.
e. Disertai niat untuk mengikuti.®
Talfiq dalam Ushul Fikih

Secara bahasa talfiq berarti pemisahan satu hal dari hal lainnya. Kata ini juga dapat
digunakan untuk menggabungkan dua hal atau lebih dalam situasi hukum, sehingga
menghasilkan hasil baru. Dengan kata lain, ada beberapa perspektif mengenai praktik tertentu
dan cara mendekatinya. Menurut istilah talfiq adalah proses penetapan hukum bagi seseorang
berdasarkan banyak keyakinan. Talfiq merujuk pada seseorang yang mengikuti satu atau
lebih madzhab populer, tetapi juga mengamalkan madzhab lain dalam suatu bidang atau
situasi tertentu.’

Menurut ulama Ushul, talfiq adalah pencatatan kejadian yang tidak disebutkan secara
tegas oleh seorang mujtahid. Tujuannya adalah menyelesaikan suatu tugas dengan mengikuti
suatu madzhab dan menyelesaikan suatu masalah. Kedua mujtahid tersebut tidak mencatat
suatu kejadian, baik yang terjadi pada masa madzhab maupun setelah imam baru. Pada
akhirnya, masing-masing madzhab tersebut merujuk pada suatu jenis kegiatan tertentu. Talfiq
digunakan ketika seseorang bereaksi terhadap suatu masalah atau kejadian dengan cara yang
sama atau terhadap orang tertentu. Pada akhirnya, akan terjadi suatu kejadian baru yang tidak
dapat diprediksi oleh kedua madzhab tersebut.*

Dalam konteks hukum talfiq, ulama figh dan ulama ushul berbeda karena adanya
kemungkinan seseorang memiliki banyak mazhab. Ada tiga perbedaan pendapat ulama yang
perlu diangkat pada persoalan ini, yaitu:

1) Tidak pindah madzhab, baik secara keseluruhan maupun sebagian.
2) Boleh pindah madzhab.
3) Boleh secara mutlak.

Umat Islam Indonesia secara konsisten menolak anggapan bahwa talfiq merupakan
syarat wajib. Banyak mujahidin, termasuk ulama salaf dan khalaf, meyakini talfiq bisa
dilakukan, terutama bagi mereka yang kurang mampu memahami hukum-hukum negara.
Mereka tidak perlu mengikuti praktik tertentu. Menurut ulama Mesir Shekh Muhammad
Hasanen Makhluf (mantan mufti Mesir) dalam kitab fatwannya: "Jumhur us{uliyin
menyatakan, bahwa orang-orang awam yang tidak mempunyai keahlian berijtihad tentang
hukum-hukum, Maka ia wajib mengikuti menerima pendapat mujtahid lain dan menerima
fatwanya.

Imam Mazhab dan generasinya, pada gilirannya, menciptakan rasa berhak yang
membuat sistem ijtihad tidak efektif. Hal ini disebabkan oleh fakta bahwa banyak masalah
hukum telah muncul akhir-akhir ini, dan mereka telah memberikan solusi dalam bentuk
ijtihad. Akibatnya, para pengikut Imam Mazhab menjadi kecewa dan tidak lagi ingin berjihad.
Hasil ijtihad mereka sebagian besar ditentukan oleh mazhab.*!

8 Rahendra Maya, “Konsep Al-Ittiba” Dalam Perspektif Al-Qur’an Dan Hadis,” Al-Tadabur: Jurnal Ilmu
Al-Qur’an Dan Tafsir 1, no. 1 (2017): 10-37.

9 Mudrik Al Farizi, “Ijtihad, Taqlid, Dan Talfiq,” Al-Mabsut: Jurnal Studi Islam Dan Sosial 8, no. 2 (2014):
313-25.

10 A, Khasanah,Nur. Hamzani, A. Havis, “Taqlid Dan Talfiq Dalam Konsepsi Hukum Islam (Taqlid
and Talfiq in the Conception of Islamic Law),” Journal Of Islamic Law 3, no. 2 (2016): 168.

11 Khasanah,Nur. Hamzani, A. Havis.



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 4, No. 1 (2025)

Taqlid merupakan kebutuhan dasar bagi seluruh masyarakat, Kemampuan untuk
memenuhi kebutuhan sehari-hari telah menyebabkan lebih banyak waktu luang. Mereka
tidak memiliki cukup waktu. Masih banyak pekerjaan yang harus dilakukan pada bursa
mujtahid. Jika tersedia, itu akan memungkinkan kita untuk mengelola kehidupan kita dengan
lebih baik. Selama ijtihad, kaum awam berfokus pada mujtahid. Mereka hanya berharap
bahwa proses hukum yang mereka tanyakan tidak akan merugikan mereka. Mereka hanya
tahu bahwa mereka memiliki masalah. Dan mereka berharap bahwa agama yang mereka anut
memiliki potensi untuk berkontribusi pada perdamaian global dan meningkatkan kehidupan
sehari-hari masyarakat. Tawaran pengambilan hukum bagi kaum awam terbuka melalui
pintu talfiq dengan satu qadliyah. Saatnya untuk tawar-menawar."

Dalam qadliyah tunggal, talfiqg mengacu pada tindakan yang tidak dapat dipahami oleh
mujtahid mana pun. Daripada hanya berfokus pada tanggung jawab sendiri, penting untuk
memperhatikan kebutuhan orang lain. Pada Imam Syafi'i. Ia kemudian mempelajari ajaran
Imam Abu Hanifah tentang taqlid, yang menyatakan bahwa taqlid tidak boleh disamakan
dengan wudlu. Ia kemudian mematuhi ketentuan saat ini. Shalat, menurut Imam Mujtahid,
tidak sah. Menurut Imam Syafi'i, shalat tidak sah karena wudlu'nya telah batal (menyentuh
pempuan, bukan mahram). Imam Abu Hanifah menyatakan bahwa shalat juga tidak sah
karena wudlu tidak sah (tidak mencakup semua kepala). Itu disebut talfiq dalam qadliyah
tunggal.’®

Jenis talfiq ini menuai kontroversi di kalangan akademisi. Ada yang merugikandan ada
pula yang menguntungkan. Dalam hal ini, pilihan yang lebih mudah adalah menggunakan
talfiq. Baik dalam satu ruangan maupun dalam satu qadliyah. Akibatnya, mushalli tadi masih
dianggap sah. Orang tidak lagi terfokus pada identifikasi madzhab secara individual.

Ijtihad dalam Ushul Figh

Ijtihad berasal dari Bahasa Arab jahd yang bermakna sungguh-sungguh untuk
mencapai sesuatu dari berbagai urusan. Secara ringkas, ijtihad berarti upaya yang sungguh-
sungguh atau gigih untuk menemukan sesuatu. Menurut Abdullah Ahmed al-Naim, ijtihad
adalah penggunaan penalaran hukum secara mandiri untuk menemukaan jawaban pada
suatu perkara ketika Al-Qur’an dan hadis tidak menjelaskan secara rinci."*

[jtihad merupakan salah satu metode yang digunakan untuk pengambilan dan
pembaharuan hukum Islam. Ijtihad berfungsi sebagai media yang efektif dalam menggali
sumber-sumber hukum Islam untuk menjawab berbagai permasalahan baru yang muncul di
masyarakat yang belum diatur secara eksplisit dalam Al-Qur’an dan hadis.

Jjtihad sesuai dengan petunjuk yang Allah sampaikan melalui Al-Qur’an dan Rasul
sampaikan dalam hadis. Dalam Al-Qur’an Allah berfirman:
Uges el 558 V3 3 GG L o 2558 oy 0 el Wy
Artinya: “Sesungguhnya Kami telah menurunkan Kitab (Al-Qur’an) kepadamu
(Nabi Muhammad) dengan hak agar kamu memutuskan (perkara) di antara

12 Ahmad Mujalli, “Diskursus Talfiq: Antara Mudah Dan Mengambil Yang Mudah-Mudah Studi
Analisis Talfiq Dalam Pengamalan Hukum Islam,” Syaikhuna: Jurnal Pendidikan Dan Pranata Islam 6,
no. 1 (2015): 324.

13 Mujalli.

14 Ahmad Hanany Naseh, “Ijtithad Dalam Hukum Islam,” Jurnal An-Nur 4, no. 2 (2012): 248-59.



Taqlid, Ittiba’, Talfiq, Dan Ijtihad Dalam Pengambilan Hukum Islam
Muhammad Fayiz A dkk

manusia dengan apa yang telah Allah ajarkan kepadamu. Janganlah engkau
menjadi penentang (orang yang tidak bersalah) karena (membela) para
pengkhianat.” (Q.S. An-Nisa:105)

Begitu pula dalam hadis disebutkan:

815 o 46 Sl % agat asdy Ko f dpa des b o 80 ae s b o) oW 3 500 00
bl Z e &

Artinya: “Dari Amr bin Ash bahwa ia mendengar Rasulullah saw. bersabda,
“Ketika seorang hakim hendak memutuskan hukum, lalu berijtihad, kemudian
benar, ia mendapatkan dua pahala. Jika ia hendak memutuskan hukum, lalu
berijtihad kemudian ternyata salah, ia dapat satu pahala.” (HR. Muslim)

Dari dalil di atas menunjukkan bahwa terdapat ruang yang diperbolehkan
kepada kita untuk melakukan suatu usaha ijtihad dalam mengambil dan memutuskan
sebuah hukum.”

Menurut mayoritas ulama ushul fikih (ushuliyyun), hukum melakukan ijtihad adalah
diperbolehkan selama ayat dalam Al-Qur'an atau hadis masih berifat dugaan atau
interpretatif (dzanniy al-dalalah), namun jika ayat Al-Qur’an atau hadis bersifat pasti dan jelas
(gat’i al-dalalah) maka tidak ada peluang untuk melaksanakan ijtihad.’* Sebagaimana ada
sebuah kaidah fikih yang menyebutkan:

oad a9 3 olg gl Y
Artinya: “tidak ada ijtihad pada sesuatu hal yang sudah ada nasnya.”"’

Dari kaidah fikih di atas memberikan batasan kepada umat Islam bahwa hanya
diperkenankan untuk melakukan ijtihad pada sesuatu yang belum dijelaskan secara eksplisit
dalam Al-Qur’an atau hadis.

Menurut Abdul Wahhab Khallaf, terdapat dua wilayah ruang lingkup ijtihad: pertama,
peristiwa yang terdapat dalil nash nya dalam Al-Qur’an atau hadis namun bersifat dzanni
berarti tidak cukup jelas dan pasti. Kedua, peristiwa yang tidak ada dalilnya sama sekali dalam
nash Al-Qur’an dan hadis. Di ruang lingkup inilah ijtihad dapat dilakukan oleh mujtahid
dalam menetapkan hukum sebagai solusi dari permasalahan umat.*®

Secara historis, ijtihad telah dilakukan sejak zaman Rasulullah Saw. Hal ini dibuktikan
dengan adanya hadis yang menjelaskan bahwa Rasulullah juga pernah memberikan
penjelasan kepada para sahabat tentang suatu hal yang belum dijelaskan secara detail oleh
Allah, kemudian Rasulullah menjelaskannya dengan pendapat beliau (ra’yu). Hal ini
kemudian menjadi motivasi para sahabat, tabi'in, hingga para penerusnya untuk melakukan
ijtihad.

15 Abd Wafi Has, “Ijtihad Sebagai Alat Pemecahan Masalah Umat Islam,” Epistemé: Jurnal
Pengembangan Ilmu Keislaman 8, no. 1 (2013), https://doi.org/10.21274/epis.2013.8.1.89-112.

16 Rokhmadi Rokhmadi, “Rekonstruksi Ijtihad Dalam Ilmu Ushul Al-Figh,” Al-Ahkam 22, no. 2 (2012):
162, https://doi.org/10.21580/ahkam.2012.22.2.9.

17 Andi Muhammad Akmal, “KAIDAH FIKIH LAMASAGA LI AL JTIHAD FIMAURID AL
NAS:HAKIKAT TEORI IJTTHAD DAN APLIKASINYA,” Ash-Shahabah: Jurnal Pendidikan Dan Studi
Islam 6, no. 2 (2020): 192-205, https://doi.org/10.59638/ash.v6i2.295.

18 Hanany Naseh, “Ijtihad Dalam Hukum Islam.”



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 4, No. 1 (2025)

Beberapa riwayat yang menunjukkan bahwa para sahabat juga melakukan ijtihad di
antaranya:

a) Ijtihad yang dilakukan Mu’az bin Jabal ketika menjadi qadhi di Yaman dalam
menyelesaikan kasus yang belum dijelaskan oleh Al-Qur’an atau hadis.

b) Ijtihad yang dilakukan Ali bin Abi Thalib ketika bepergian ke Yaman dalam
menyelesaikan sengketa dari seorang anak yang diakui oleh tiga orang bahwa seorang
anak itu adalah anak mereka. Kemudian Sayyidina Ali melakukan undian untuk
menyelesaikan persengketaan ini dan membebaninya dua per tiga diyat. Rasul pun
tersenyum ketika mendengar berita ini.

Pada periode berikutnya, yakni pada masa tabi’in, ijtihad semakin luas dan semakin
sering dilakukan bersamaan dengan semakin banyaknya masalah hukum yang harus
diselesaikan. Beberapa dari para tabi’in melakukan ijtihad dengan metode maslahat dan
beberapa menggunakan giyas untuk memberikan fatwa hukum. Baru kemudian di masa-masa
berikutnya mulai bermunculan para mujtahid dalam melakukan istinbath hukum dengan
memerhatikan uraian dalam kitab-kitab ulama madzhab.

Pintu ijtihad selalu terbuka sepanjang zaman bersama dengan kebutuhan
masyarakat akan berkembangnya masalah-masalah hukum. Untuk mencari jawaban atau
solusi dari permasalahan yang semakin kompleks tersebut dibutuhkan ijtihad yang dilakukan
oleh mujtahid. Mujtahid adalah seseorang yang melakukan ijtihad. Namun tidak sembarang
orang dapat menjadi mujtahid, melainkan harus memenuhi beberapa persyaratan menjadi
mujtahid untuk dapat mengeluarkan fatwa hukum.

Menurut para ulama ahli ushul fikih (ushuliyyun) beberapa syarat untuk menjadi
mujtahid di antaranya:

a. Memahami Bahasa Arab, karena sumber utama pengambilan hokum adalah Al-Qur’an
dan hadis yang berbahasa Arab, sehingga seorang mujtahid harus memahami kaidah
Bahasa Arab untuk memahami dan menggali sumber hokum tersebut.

b. Menguasai ilmu Al-Qur’an terutama menguasai pemahaman tentang ayat-ayat ahkam,
menguasai cara mengambil hukum dari ayat tersebut, mengetahui nasakh, dan lain
sebagainya.

¢. Menguasai ilmu hadis, hal ini berkaitan dengan kemampuan mujtahid dalam mengetahui
kesahihan hadis, mengetahui sanad dan riwayat hadis, hingga dapat memahami hadis
sebagai rujukan hukum dalam berijtihad.

d. Mengetahui cara penarikan kesimpulan dan pengambilan hukum (istinbath).

e. Memahami betul masalah yang akan dilakukan ijtihad.

Seorang mujtahid tidak berdosa dalam melakukan ijtihad, bahkan ia akan
berpotensi mendapatkan dua pahala jika hasil ijtihadnya benar, yakni satu pahala atas upaya
melakukan kewajiban ijtthad dan satu pahala atas kebenaran hasil ijtihad, adapun jika hasil
ijtihadnya salah, ia akan tetap mendapatkan satu pahala atas usaha melakukan kewajiban
berijtihad tersebut.”

Penerapan taqlid, ittiba’, talfiq, dan ijtihad dalam penentuan awal Ramadhan di Indonesia

Penentuan awal Ramadhan menjadi sorotan pada setiap tahunnya di kalangan
umat Islam Indonesia, hal ini dikarenakan penentuan awal Ramadhan dianggap penting dan
memengaruhi keabsahan seorang muslim dalam melaksanakan ibadah puasa. Namun

19 Hanany Naseh.



Taqlid, Ittiba’, Talfiq, Dan Ijtihad Dalam Pengambilan Hukum Islam
Muhammad Fayiz A dkk

demikian, di Indonesia sering terjadi perbedaan pendapat dalam penentuan awal Ramadhan.
Perbedaan pendapat tersebut hingga mengakibatkan perbedaan hari dalam memulai puasa
Ramadhan. Perbedaan tersebut merupakan hal yang wajar karena permasalahan ini
merupakan hal yang belum terperinci secara pasti dalam sumber hukum Islam utama, yakni
Al-Qur’an dan hadis. Sehingga permasalahan ini menjadi ranah ijtihad ulama dan perlu
dilakukan pengkajian secara ilmiah.*°

Di Indonesia penentuan awal Ramadhan berdasarkan metode rukyatul hilal dan
metode hisab yang keduanya dihasilkan melalui ijtihad. Tidak semua umat Islam Indonesia
melakukan ijtihad tersebut. Hanya lembaga pemerintah, dan beberapa ormas saja yang
melakukan ijtihad tersebut. Adapun golongan umat Islam lainnya menentukan awal
Ramadhan melalui taqlid, ittiba’, dan talfiq.

Taqlid adalah mengikuti pendapat ulama tanpa memahami dalilnya secara
mendalam. Dalam konteks penetapan awal Ramadan, sebagian masyarakat mengikuti
keputusan ulama atau organisasi tertentu, seperti keputusan pemerintah, NU, atau
Muhammadiyah, tanpa memahami metode yang digunakan (hisab atau rukyat). Misalnya,
masyarakat awam yang mengikuti keputusan resmi pemerintah atau ormas tanpa
mempertanyakan dalil atau metode ilmiah di balik keputusan tersebut.

Ittiba" adalah mengikuti pendapat ulama dengan memahami dalilnya. Beberapa
kelompok masyarakat atau individu yang lebih memahami ilmu hisab atau rukyat memilih
mengikuti ormas atau ulama yang metodenya sesuai dengan pemahaman mereka, seperti
memilih metode hisab karena meyakini keakuratan ilmiahnya atau rukyat karena mengacu
pada hadis yang menginstruksikan untuk melihat hilal. Mereka tetap mengikuti otoritas
ulama, tetapi dengan pemahaman dalil yang lebih mendalam.

Talfiq adalah penggabungan pendapat dari beberapa mazhab atau metode untuk
mencapai suatu keputusan hukum. Di Indonesia, penerapan talfiq dalam penetapan awal
Ramadan jarang terjadi secara formal. Namun, ada situasi di mana individu atau kelompok
menggabungkan metode hisab dan rukyat, misalnya dengan menggunakan hisab untuk
memvalidasi hasil rukyat. Hal ini menunjukkan pendekatan fleksibel dalam mencari solusi
yang lebih menyeluruh dengan menggabungkan dua pendekatan ijtihad yang berbeda.

Jjtihad adalah upaya intelektual untuk menggali hukum dari sumber-sumber
syariah. Dalam penetapan awal Ramadan, ijtihad dilakukan oleh para ulama dan pakar
astronomi dalam menentukan metode hisab dan rukyat. Muhammadiyah menggunakan
metode hisab (perhitungan astronomis) berdasarkan ijtihad mereka bahwa ini lebih akurat
dan sesuai dengan perkembangan ilmu pengetahuan. Di sisi lain, NU lebih memilih metode
rukyat (pengamatan hilal secara langsung), berdasarkan ijtihad bahwa penglihatan hilal
memiliki dasar kuat dalam hadis.

KESIMPULAN

Tagqlid, ittiba’, talfiq, dan ijtihad merupakan konsep penting dalam ushul fikih yang
mencerminkan cara para ulama dan umat Islam dalam merespons dan menetapkan hukum
berdasarkan sumber-sumber syariat.

2 Jstianah, “Penentuan Awal Puasa Ramadhan Dalam Perspektif Hadis.”



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 4, No. 1 (2025)

Tagqlid, yang berarti mengikuti pendapat mujtahid tanpa mengetahui dalilnya, sering
kali menjadi pilihan bagi mereka yang tidak memiliki kemampuan atau pengetahuan yang
cukup untuk melakukan ijtihad. Ittiba" lebih menekankan pada mengikuti ulama dengan
memahami dasar hukum atau dalil yang digunakan, memberikan ruang bagi seorang
mukallaf untuk lebih terlibat dalam memahami sumber hukum. Talfig, meskipun
kontroversial, menjadi metode yang memungkinkan penggabungan beberapa pendapat
madzhab untuk merumuskan hukum baru yang lebih relevan dan kontekstual. Sementara itu,
ijtihad tetap menjadi puncak upaya intelektual dalam ushul figh, yang menuntut kemampuan
mendalam untuk menggali hukum langsung dari al-Qur'an dan Sunnah, khususnya dalam
menghadapi masalah-masalah baru yang belum ada ketentuannya secara eksplisit.

Keempat konsep ini menunjukkan fleksibilitas dan dinamika hukum Islam yang terus
berkembang seiring dengan perubahan zaman dan kebutuhan masyarakat. Meskipun
berbeda dalam pendekatan dan penerapannya, taqlid, ittiba’, talfig, dan ijtihad berkontribusi
pada pembaruan hukum Islam yang tetap berpegang pada prinsip-prinsip dasar syariah,
sekaligus memberikan jawaban yang relevan terhadap tantangan kontemporer. Oleh karena
itu, pemahaman yang tepat dan penerapan yang bijak terhadap konsep-konsep ini sangat
penting untuk menjaga keseimbangan antara kesetiaan pada tradisi dan kebutuhan untuk
berinovasi dalam hukum Islam.

Penentuan awal Ramadhan di Indonesia melibatkan penerapan berbagai metode
seperti taqlid, ittiba’, talfig, dan ijtihad. Taqlid biasanya dilakukan oleh masyarakat yang
mengikuti keputusan lembaga keagamaan seperti Majelis Ulama Indonesia (MUI) atau
Nahdlatul Ulama (NU) tanpa mempertanyakan lebih lanjut. Sementara itu, ittiba” mengacu
pada kepatuhan yang disertai pemahaman kritis terhadap ulama atau otoritas yang dianggap
memiliki kapasitas ilmiah dalam menentukan awal Ramadhan. Talfiq digunakan ketika
pemerintah atau ulama menggabungkan metode hisab (perhitungan astronomi) dan rukyat
(observasi hilal) dari berbagai mazhab untuk mencapai kesepakatan. Ijtihad dilakukan oleh
para ulama dan ahli falak dalam merespons tantangan kontemporer, seperti perbedaan
geografis dan penggunaan teknologi modern, untuk menafsirkan hukum syariah terkait
penentuan awal Ramadhan. Secara keseluruhan, proses ini mencerminkan upaya untuk
menyeimbangkan tradisi keagamaan dengan kemajuan ilmu pengetahuan, serta menyatukan
berbagai pandangan yang ada di tengah masyarakat.

DAFTAR PUSTAKA

Akmal, Andi Muhammad. “KAIDAH FIKIH LAMASAGA LI AL IJTIHAD FIMAURID AL
NAS:HAKIKAT TEORI JTTHAD DAN APLIKASINYA.” Ash-Shahabah: Jurnal Pendidikan
Dan Studi Islam 6, no. 2 (2020): 192-205. https://doi.org/10.59638/ash.v6i2.295.

Alfa Syahriar dan Ahmad Fauzan Mubarok. “Analisis Kritis Implementasi Taqlid Dalam
Beragama Dalam Tinjauan Ushul Figh Empat Mazhab Dan Pengaruhnya Terhadap Nilai-
Nilai Kebangsaan Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI).” Yudisia 9, no. 1 (2018):
106.

Awwaluz Zikri. “Taqglid Dan Talfiq Dalam Hukum Islam: Sebuah Pengantar Dalam Tinjauan
Magqashidasy Syariah.” Al-Muamalat Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 3, no. 1 (2018): 1-17.

10



Taqlid, Ittiba’, Talfiq, Dan Ijtihad Dalam Pengambilan Hukum Islam
Muhammad Fayiz A dkk

Farizi, Mudrik Al. “Ijtihad, Taqlid, Dan Talfiq.” Al-Mabsut; Jurnal Studi Islam Dan Sosial 8, no.
2 (2014): 6.

— ——. “Ijtihad, Taqlid, Dan Talfiq.” Al-Mabsut: Jurnal Studi Islam Dan Sosial 8, no. 2 (2014):
313-25.

Hanany Naseh, Ahmad. “Ijtihad Dalam Hukum Islam.” Jurnal An-Nur 4, no. 2 (2012): 248-59.

Has, Abd Wafi. “Ijtihad Sebagai Alat Pemecahan Masalah Umat Islam.” Epistemé: Jurnal
Pengembangan Ilmu Keislaman 8, no. 1 (2013). https://doi.org/10.21274/epis.2013.8.1.89-112.

Istianah, Lisa. “Penentuan Awal Puasa Ramadhan Dalam Perspektif Hadis.” Jurnal Riset
Agama 1, no. 1 (2021): 167-76. https://doi.org/10.15575/jra.v1i1.14365.

Jauharotun Nafisah, Fira Ma'unatu Aziza, Frisha Putri Mardhayani, Dan, and M. Imamul
Muttaqin. “IMPLEMENTASI ITTIBA” DALAM USHUL FIQH.” Relinesia: Jurnal Kajian
Agama Dan Multikulturalisme Indonesia 3, no. 4 (2024): 51-56.

Khasanah,Nur. Hamzani, A. Havis, A. “Taqlid Dan Talfiq Dalam Konsepsi Hukum Islam
(Taqlid and Talfiq in the Conception of Islamic Law).” Journal Of Islamic Law 3, no. 2
(2016): 168.

Maulana, R. “Peran Ijtihad Dalam Pembaruan Hukum Islam: Studi Kasus Pengambilan
Keputusan Di Indonesia.” Journal of Islamic Law Review 21, no. 1 (2017): 75-88.

Maya, Rahendra. “Konsep Al-Ittiba” Dalam Perspektif Al-Qur'an Dan Hadis.” Al-Tadabur:
Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 1, no. 1 (2017): 10-37.

Mujalli, Ahmad. “Diskursus Talfiq: Antara Mudah Dan Mengambil Yang Mudah-Mudah
Studi Analisis Talfiq Dalam Pengamalan Hukum Islam.” Syaikhuna: Jurnal Pendidikan Dan
Pranata Islam 6, no. 1 (2015): 324.

Rokhmadi, Rokhmadi. “Rekonstruksi Ijtihad Dalam Ilmu Ushul Al-Figh.” Al-Ahkam 22, no. 2
(2012): 161. https://doi.org/10.21580/ahkam.2012.22.2.9.

Shah, Faisal Yahya Yacob, and Faisal Ahmad. “METODE PENENTUAN AWAL
RAMADHAN DAN HARI RAYA MENURUT ULAMA DAYAH ACEH.” Jurnal Ilmiah
ISLAM FUTURA 16, no. 1 (2016): 9-31.

11



