Muta’allim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
e-ISSN: 2828-6227

Vol. 3, No. 4 (2024): 202-210
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mjpai

METODOLOGI USHUL FIQIH: Analisis Terhadap Konsep Dzahir,
Takwil, Muraddif dan Musytarak

Maulidi Ash Shiddiqgie Esafuri, Nahdia Farihatus Tsania, M. Imamul Muttaqin
Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Maulana Malik Ibrahim Malang

220101110093@student.uin-malang.ac.id, 220101110091@student.uin-malang.ac.id,
imamulmuttaqin@uin-malang.ac.id

ABSTRACT

This article examines the methodology of ushul figh with a focus on analyzing the concepts
of dzahir, takwil, muraddif, and musytarak in the context of Islamic legal interpretation.
Ushul figh as a discipline that determines the basic principles of deriving law from sharia
texts, requires a deep understanding of these key terms. The concept of dzahir refers to
explicit textual meaning, while takwil involves deeper interpretation to reach hidden
meanings. Muraddif relates to words that have similar meanings or are synonymous, and
musytarak refers to words that have more than one meaning. This article analyzes how
these four concepts are used in the legal istinbat process and how they influence the
interpretation of the Shari'a in complex situations. Through an analytical approach, this
article aims to provide a clearer understanding of how ushul figh integrates these concepts
to produce legal conclusions that are consistent and relevant to sharia principles.

Keywords: Ushul Figih, Dzahir, Takwil, Muraddif, Musytarak
ABSTRAK

Artikel ini mengkaji metodologi ushul figih dengan fokus pada analisis konsep dzahir,
takwil, muraddif, dan musytarak dalam konteks penafsiran hukum Islam. Ushul figih
sebagai disiplin yang menentukan prinsip-prinsip dasar pengambilan hukum dari teks-
teks syariah, mengharuskan pemahaman yang mendalam mengenai terminologi kunci
tersebut. Konsep dzahir merujuk pada makna tekstual yang eksplisit, sementara takwil
melibatkan interpretasi yang lebih mendalam untuk mencapai makna yang tersembunyi.
Muraddif berkaitan dengan kata-kata yang memiliki makna serupa atau sinonim, dan
musytarak mengacu pada kata-kata yang memiliki lebih dari satu makna. Artikel ini
menganalisis bagaimana keempat konsep ini digunakan dalam proses istinbat hukum dan
bagaimana mereka mempengaruhi penafsiran syariat dalam situasi yang kompleks.
Melalui pendekatan analitis, artikel ini bertujuan untuk memberikan pemahaman yang
lebih jelas tentang bagaimana ushul figih mengintegrasikan konsep-konsep ini untuk
menghasilkan kesimpulan hukum yang konsisten dan relevan dengan prinsip-prinsip
syariah.

Kata-Kata Kunci: Ushul Fiqih, Dzahir, Takwil, Muraddif, Musytarak

202


http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mjpai
mailto:220101110093@student.uin-malang.ac.id
mailto:220101110091@student.uin-malang.ac.id
mailto:imamulmuttaqin@uin-malang.ac.id

METODOLOGI USHUL FIQIH: Analisis Terhadap Konsep Dzahir, Takwil, Muraddif dan Musytarak
Maulidi Ash Shiddiqie Esafuri, Nahdia Farihatus Tsania

PENDAHULUAN

Ushul figih merupakan disiplin ilmu yang fundamental dalam tradisi hukum Islam,
berfungsi sebagai kerangka metodologis untuk mengekstraksi hukum dari sumber-sumber
utama syariah, yaitu Al-Qur'an dan Hadis. Sebagai landasan bagi pembentukan hukum, ushul
figih memainkan peran krusial dalam memastikan bahwa interpretasi hukum yang dihasilkan
selaras dengan prinsip-prinsip syariah. Salah satu aspek penting dalam ushul figih adalah
pemahaman yang tepat terhadap berbagai konsep linguistik dan terminologi yang digunakan
dalam teks-teks syariah.

Di antara konsep-konsep kunci tersebut, dzahir, takwil, muraddif, dan musytarak
menempati posisi yang signifikan. Dzahir mengacu pada makna eksplisit yang tampak pada
teks tanpa memerlukan penafsiran lebih lanjut, sedangkan takwil adalah proses penafsiran
yang bertujuan untuk mengungkap makna yang lebih dalam atau tersembunyi. Muraddif
berkaitan dengan sinonimitas atau kata-kata yang memiliki makna serupa, dan musytarak
merujuk pada kata yang memiliki lebih dari satu makna, yang dapat menimbulkan
ambiguitas jika tidak ditafsirkan dengan benar.

Pendekatan yang tepat terhadap konsep-konsep ini sangat penting untuk menjaga
integritas hukum Islam, terutama dalam menghadapi situasi yang kompleks atau ketika teks
syariah tidak memberikan panduan yang jelas. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis lebih
dalam bagaimana dzahir, takwil, muraddif, dan musytarak diaplikasikan dalam metodologi
ushul fiqih, serta implikasi yang dihasilkan dari penggunaan konsep-konsep ini dalam proses
penetapan hukum. Melalui analisis ini, diharapkan dapat memberikan pemahaman yang
lebih mendalam mengenai peran penting konsep-konsep ini dalam menjaga keutuhan dan
relevansi hukum Islam di berbagai konteks zaman.

KAJIAN LITERATUR

Ushul Figih adalah cabang ilmu yang membahas tentang metodologi dalam menggali
hukum-hukum syariat Islam. Dalam konteks ini, empat konsep utama yang sering dibahas
dalam ilmu Ushul Fiqih adalah dzahir, takwil, muradif, dan musytarak. Setiap konsep memiliki
peran penting dalam memahami dan menafsirkan teks-teks syariat, terutama dalam Al-
Qur'an dan Hadis. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis konsep-konsep tersebut,
memahami penerapannya, serta menelusuri perbedaan pandangan ulama terkait.

1. Konsep Dzahir

Dzahir berarti jelas, terlihat, terang'. Dalam konteks ushul fiqih, Dzahir dapat dijelaskan
sebagai berikut: "Adanya keraguan antara dua peristiwa atau ungkapan, tetapi salah satunya
memiliki tingkat kejelasan yang lebih tinggi." Ini berarti bahwa suatu ungkapan mungkin
memiliki dua makna, tetapi secara bahasa, salah satu dari makna tersebut lebih jelas atau lebih
dominan dalam ungkapan tersebut dibandingkan dengan yang lainnya.

2. Konsep Takwil
Takwil berasal dari kata dasar "awwala, yu'awwalu," yang secara etimologis berarti
‘penjelasan’. Dalam konteks ini, istilah Takwil memiliki makna yang serupa dengan al-Tafsir.

Secara istilah, Takwil memiliki dua makna. Pertama, Takwil dianggap sebagai sinonim
(muradhif) dari tafsir.

203



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 3, No. 4 (2024)

3. Konsep Muradif

Muradif yakni bentuk isim fa’il dari kata kerja <3, yang bermakna bersama-sama atau
saling bersamaan. Secara terminologis Ushul, muradif merupakan kata yang memiliki
berbagai lafadz akan tetapi maknanya serupa atau sama. Muradif yakni beberapa lafadz yang
menunjukkan makna yang sama. jika dalam bahasa Indonesia biasa dikenal dengan istilah
Sinonim.

4. Konsep Musytarak

Musytarak ini bentuk isim maf'ul dari 4% 4 il yang memiliki makna campur yang
tidak ada batasannya. Lafadz Musytarak dimaknai dengan lafadz yang memiliki dua arti lebih
dari satu yang berbeda-beda, atau biasa disebut satu kata yang meimiliki banyak arti yang
beragam. Seperti lafadz (»==memiliki makna yang beragam yakni mata air yang mengalir, bola
mata untuk melihat, mata-mata, emas dan lain sebagainya.

METODE PENELITIAN

Metode penelitian yang digunakan dalam artikel ini adalah pendekatan kualitatif
dengan analisis literatur, di mana penelitian difokuskan pada pengkajian mendalam terhadap
konsep-konsep dalam metodologi Ushul Fiqih, yaitu dzahir, takwil, muradif, dan musytarak.
Penelitian ini mengacu pada berbagai sumber primer dan sekunder dari beberapa literatur
dalam bidang Ushul Figih. Pendekatan deskriptif-analitis diterapkan untuk mengeksplorasi
pengertian, penerapan, serta perbedaan pandangan para ulama terkait dengan masing-
masing konsep.

Langkah-langkah dalam metode ini mencakup pengumpulan data dari teks-teks hukum
Islam yang berkaitan dengan keempat konsep tersebut, analisis kritis terhadap interpretasi
yang diberikan oleh berbagai mazhab, dan pemaparan implikasi teoretis maupun praktis dari
setiap konsep dalam pengambilan keputusan hukum. Interpretasi data dilakukan dengan
menyoroti perbedaan metodologis di antara ulama dan menganalisis relevansi masing-
masing konsep dalam konteks kekinian.

Melalui pendekatan ini, artikel diharapkan mampu memberikan pemahaman yang lebih
komprehensif mengenai metode Ushul Fiqgih, khususnya terkait peran penting konsep-konsep
dzahir, takwil, muradif, dan musytarak dalam pembentukan hukum Islam.

PEMBAHASAN DAN HASIL
A. Konsep Dzahir dalam Ushul Fiqih

Secara etimologis, Dzahir berarti ‘jelas, terlihat, terang'. Dalam konteks ushul fiqih,
Dzahir dapat dijelaskan sebagai berikut: "Adanya keraguan antara dua peristiwa atau
ungkapan, tetapi salah satunya memiliki tingkat kejelasan yang lebih tinggi." Ini berarti bahwa
suatu ungkapan mungkin memiliki dua makna, tetapi secara bahasa, salah satu dari makna
tersebut lebih jelas atau lebih dominan dalam ungkapan tersebut dibandingkan dengan yang

204



METODOLOGI USHUL FIQIH: Analisis Terhadap Konsep Dzahir, Takwil, Muraddif dan Musytarak
Maulidi Ash Shiddiqie Esafuri, Nahdia Farihatus Tsania

lainnya. Al-Bazdawi, seorang ulama dari mazhab Hanafiyah, menyatakan bahwa Dzahir
adalah istilah yang mencakup semua kata yang maknanya jelas bagi pendengar melalui lafaz
itu sendiri. Untuk memahami Dzahir, tidak diperlukan petunjuk tambahan, melainkan bisa
langsung dipahami dari bentuk lafaz tersebut. Dalam mendefinisikan lafaz Dzahir, terdapat
perbedaan rumusan di kalangan ulama ushul.!

Terdapat berbagai perbedaan rumusan di kalangan ulama ushul terkait definisi Dzahir.
Salah satu pandangan dari Al-Sarkhisi menyatakan bahwa "Dzahir adalah sesuatu yang dapat
dipahami hanya dengan mendengarnya, tanpa memerlukan pemahaman yang mendalam,
sehingga makna yang dimaksud oleh pembicara dengan lafaz tersebut dapat diketahui
dengan jelas." Syaikh Wahbah Az-Zuhaili juga menjelaskan bahwa Dzahir adalah lafaz atau
kalam yang secara jelas menyampaikan maksud maknanya kepada pendengar tanpa
memerlukan bukti eksternal (qarinah kharijiyah). Selain itu, pemahaman tentang Dzahir tidak
memerlukan perenungan atau pemikiran mendalam, karena makna Dzahir dapat diambil
secara langsung dan tidak tersembunyi (al-Maqsud al-Asholah).?

Contoh lafaz Dzahir dapat ditemukan dalam firman Allah dalam Surat Al-Baqarah ayat
275:

\}.\J\d.mfﬂ\\.u\\}S\Aa@hdhu.mﬂwuhuﬂ\@&ﬂ\ﬁ}ﬂbﬂ&\uyﬁy\}Uﬂu)ﬁbum]\
. \LJ.\]}L‘.JLGUAJ m“;\b‘)ﬁ\ju&uué\h Uﬂjwwfbgbw\yj\eﬁjbd\ﬂ\d;\j
O3 L 24 °

“Orang-orang yang memakan (bertransaksi dengan) riba tidak dapat berdiri, kecuali seperti orang yang
berdiri sempoyongan karena kesurupan setan. Demikian itu terjadi karena mereka berkata bahwa jual beli
itu sama dengan riba. Padahal, Allah telah menghalalkan jual beli dan mengharamkan riba. Siapa pun
yang telah sampai kepadanya peringatan dari Tuhannya (menyangkut riba), lalu dia berhenti sehingga apa
yang telah diperolehnya dahulu menjadi miliknya dan urusannya (terserah) kepada Allah. Siapa yang
mengulangi (transaksi riba), mereka itulah penghuni neraka. Mereka kekal di dalamnya.” (Al-Baqarah:
275)

Dalam ayat tersebut secara jelas menyatakan bahwa jual beli itu halal dan riba haram.
Ini dapat dengan mudah dan cepat dipahami oleh akal tanpa memerlukan penjelasan
tambahan. Namun, ungkapan dalam ayat tersebut tidak hanya bertujuan untuk menjelaskan
perbedaan hukum antarajual beli dan riba, yang sudah jelas dipahami. Ayat ini juga bertujuan
untuk menolak pandangan orang munafik pada waktu itu yang menyamakan hukum riba
dengan jual beli. Dalam memahami maksud Dzahir, tidak diperlukan petunjuk tambahan,
karena maknanya dapat langsung dipahami dari susunan kata tersebut. Meskipun demikian,
selalu ada kemungkinan adanya interpretasi lain terhadap lafaz tersebut, seperti
pengecualian, penafsiran, atau pembatalan.?

B. Konsep Takwil dalam Ushul Fiqih

Takwil berasal dari kata dasar "awwala, yu'awwalu," yang secara etimologis berarti
‘penjelasan’. Dalam konteks ini, istilah Takwil memiliki makna yang serupa dengan al-Tafsir.

1 Mayrizki, R. A. (2024). Metodologi Ushul Figih Dalam Mengartikan Lafaz-Lafaz: Analisis Terhadap Konsep
Dzahir, Takwil, Muraddif, Musytarak. Relinesia: Jurnal Kajian Agama dan Multikulturalisme Indonesia, 157.

2 Djalil, A. B. (2014). ILMU USHUL FIQIH (SATU DAN DUA). Jakarta: Kencana Prenadamedia Group.

3 Mayrizki, R. A. (2024). Metodologi Ushul Figih Dalam Mengartikan Lafaz-Lafaz: Analisis Terhadap Konsep
Dzahir, Takwil, Muraddif, Musytarak. Relinesia: Jurnal Kajian Agama dan Multikulturalisme Indonesia, 157-158.

205



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 3, No. 4 (2024)

Secara istilah, Takwil memiliki dua makna. Pertama, Takwil dianggap sebagai sinonim
(muradhif) dari tafsir. Pemahaman ini dapat dilihat dari pernyataan Ibn Jarir ath-Thabari (w.
310 H.) dalam tafsirnya, Jami' al-Bayan fi Takwil ayat Al-Qur'an, di mana ia membahas
perbedaan antara Takwil dan tafsir. Para ahli ushul figih memiliki pandangan yang beragam
dalam mendefinisikannya. Menurut Al-Amidiy, Takwil adalah tindakan mengarahkan lafaz
Dzahir yang memiliki kemungkinan makna (ihtimal, kemungkinan-kemungkinan) ke makna
lain yang didukung oleh dalil.*

Semua ulama sepakat bahwa penafsiran (takwil) harus didasarkan pada suatu dalil.
Penafsiran tanpa landasan dalil akan cenderung menjadi subjektif, berpusat pada kepentingan
pribadi penafsir atau hanya berdasarkan pertimbangan akal, terutama jika mengabaikan
kebutuhan dan bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar syari'ah. Dalam konteks
penafsiran, jika tidak ada dalil yang mendasari, maka itu bukanlah penafsiran yang benar
(takwil), melainkan pengabaian terhadap al-Qur'an itu sendiri. Selain itu, karena penafsiran
berada dalam ranah kebahasaan, sangat penting bagi penafsir untuk memiliki dalil yang kuat,
karena tanpa itu, rujukan kebahasaan bisa kehilangan validitas. Jika kita menemukan dalil
dalam menafsirkan suatu kata, kita dapat mengubah makna kata tersebut dari makna aslinya
menjadi makna metaforis, atau dari makna hakiki menjadi makna majaz.’

Takwil berperan penting dalam Ushul Fiqih terutama ketika teks-teks syariat memiliki
ambiguitas, kontradiksi lahiriah, atau memerlukan penyesuaian dengan konteks tertentu.
Dalam hukum Islam, teks yang memerlukan Takwil sering kali adalah teks yang tampak
bertentangan dengan prinsip-prinsip umum syariat seperti keadilan, kemaslahatan, dan
rahmat. Dengan demikian, Takwil menjadi sarana untuk menyelaraskan antara teks dan
prinsip-prinsip syariat tersebut.®

Contoh penerapan Takwil dalam hukum Islam dapat dilihat dalam ayat-ayat mengenai
riba (bunga). Secara dzahir, ayat-ayat ini menyebutkan larangan riba tanpa penjelasan rinci,
tetapi melalui takwil, para ulama mendefinisikan lebih lanjut apa itu riba, termasuk bunga
bank modern, untuk mengakomodasi kondisi ekonomi kontemporer.

Ulama Ushul Figih mengklasifikasikan takwil menjadi beberapa jenis berdasarkan
tingkatannya:’

a. Takwil Qath’l, Penafsiran yang memiliki dasar kuat dan jelas, baik dari segi teks
maupun konteks. Takwil jenis ini hampir tidak diperdebatkan karena memiliki
landasan yang pasti, seperti menakwilkan istilah yang sudah diakui artinya dalam
bahasa atau konteks tertentu.

b. Takwil Dzanni, Penafsiran yang didasarkan pada ijtihad dan asumsi, sehingga tidak
sepenuhnya pasti. Ini lebih sering diperdebatkan karena bergantung pada perspektif
ulama yang menafsirkannya.

Dalam penerapan takwil ulama selalu mempertimbangkan kaidah-kaidah bahasa Arab,
sebab-sebab turunnya ayat (asbab al-nuzul), dan konteks sosial-historis dari teks yang sedang
ditafsirkan.

C. Konsep Muradif dalam Ushul Figih

4 Siti Zuhrotun Ni'mah, T. H. (2021). KONTRIBUSI KONSEP TAKWIL ULAMA USHULIYYUN DALAM PEWARISAN
BEDA AGAMA. DIKTUM: Jurnal Syariah dan Hukum, 19-20.

5> Jonwari, F. Z. (2020). Konsep Tafsir Dan Takwil Dalam Prespektif As-Syatibi. LISAN AL-HAL.

& Mayrizki, R. A. (2024). Metodologi Ushul Figih Dalam Mengartikan Lafaz-Lafaz: Analisis Terhadap Konsep
Dzahir, Takwil, Muraddif, Musytarak. Relinesia: Jurnal Kajian Agama dan Multikulturalisme Indonesia, 158.
7 Djalil, A. B. (2014). ILMU USHUL FIQIH (SATU DAN DUA). Jakarta: Kencana Prenadamedia Group.

206



METODOLOGI USHUL FIQIH: Analisis Terhadap Konsep Dzahir, Takwil, Muraddif dan Musytarak
Maulidi Ash Shiddiqie Esafuri, Nahdia Farihatus Tsania

Muradif yakni bentuk isim fa’il dari kata kerja <!, yang bermakna bersama-sama atau
saling bersamaan. Secara terminologis Ushul, muradif merupakan kata yang memiliki
berbagai lafadz akan tetapi maknanya serupa atau sama. ibnu Jinni mendefinisikan taraduf
sebagai
Al e el S8 il J sea)

“Pertemuan makna di balik akar kata dan struktur binaan”
Para ulama menyebutkan muradif sebagai dua kata atau lebih yang memiliki makna lebih
yang memiliki makna yang sama. Istilah muradif ini sepadan dengan sinonim. Seperti:
oo dan s yang memiliki makna Guru
<l dan  2w¥) yang memiliki makna Singa

Banyak pendapat para ulama yang mendifinisikna taradif dengan berbeda-beda.
Menurut al-Jurjani, taraduf yakni setiap kata yang memiliki makna dan memiliki berberapa
nama, dan taraduf yakni antonim dari musytarak®. Menurut apa yang telah dikutip oleh
Abdurrahman memberikan pengertian yang berbeda menurut al-Arabi, taraduf yakni dua
kata berbeda yang biasa digunakan orang Arab untuk menyebutkan satu nama atau benda
yang sama dengan penggunaannnya, tetapi memiliki makna yang sama.

Para ahli linguistik membagi sinonimnya ke kategori yang berbeda-beda. Yang telah
diuraikan dalam buku “Tema-tema linguistik dalam Adab al-Katib Karya Ibnu Qutaibah”
yang ditulis oleh Iqval Febriyan dkk. Dan ditemukan oleh ahli pakar yakni Syekh Ahmad
Mukhtar Umar, yang membagi sinonim menjadi beberapa bagian:

a. Perfect Synonymy atau al-Taraduf al-Kamil, ini apabila dua kata atau lebih yang memiliki
kesamaan makna yang sempurna dan tidak mungkin terjadi adanya perbedaan
diantara keduanya®. Jenis sinonim ini sangatlah langka dan hampir tidak pernah
terjadi.

b. Near Synonymy atau Syibbh al-Taraduf, ini apabila dua kata yang memiliki kedekatan
makna yang mirip dan sulit untuk dibedakan antara sau sama lain. Jenis sinonim ini
sering digunakan. Contoh kata ale dan 4w

c. Paraphrase atau al-Jamal al-Muataradifah, apabila dua kalimat meiliki definisi yang
identik

d. Terjemah atau al-Tarjamah apabila dua kalimat memiliki dedinisi serupa pada dua
bahasa yang berbeda, atau dalam satu bahasa akan tetapi tingkatan gaya bahasanya
yang berbeda. Seperti memaknai tulisan ilmiah ke dalam tulisan sehari-hari, ataupun
menerjemahkan syair kedalam bentuk prosa.

e. Entailment atau istilzam (hubungan sebab akibat) seperti:

Kalimat I: Muhammad bangun dari tempat tidurnya pada pukul 10.
Kalimat II: Muhammad berada di temapt tidurnya sebelum pukul 10.

Dari beberapa definisi diatas, dapat dipahami bahwa kata taraduf yakni penggunaan
kata yang berbeda untuk menunjukkan makna yang sama. Contonya, kata jalasa dan qa’ada’
memiliki makna duduk, halafa dan ‘agsama memiliki makna sumpabh, al-insan dan al-basar yang
memiliki makna manusia. Akam tetapi beberapa ulama berbeda pendpat apakah kata-kata ini
termasuk dalam taraduf atau tidak.

Bentuk Muradif Dalam Al-Quran

8 The Rules et al., “KAIDAH AL-MURADHIF WAL MUSYTARAK DALAM AL- QUR’ AN Fadhli Pascasarjana UIN
SUSKA Riau Agustiar Pascasarjana UIN SUSKA Riau” 09, no. 36 (2024): 1-11.

° Terhadap Konsep Dzahir et al., “Metodologi Ushul Figih Dalam Mengartikan Lafaz-Lafaz : Analisis” 7693
(2024): 154-64.

207



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 3, No. 4 (2024)

T S &1 a5 (30 il a3 & 281 EEKH 5 3
“Pada hari itu telah Aku sempurnakan agamamu untukmu, telah Aku ucapkan nikmat-Ku

bagimu, dan telah Aku ridhoi Islam sebagai agamamu” (QS. Al-Maidah: 3)

Lafadz akmaltu dan atmamtu terlihat sama dalam arti melengkapi, meyelesaikan, atau
menyempurnakan. Menurut kamus al-Ma’ani, kedua lafadz tersebut bentuk dari kata kerja
lampau yang ditambahkan dhamir ‘tu” yang berarti ‘aku’, sehingga dapat dimaknai sebagai
‘aku sempurnakan” atau aku lengkapi’.

Dalam kitab Tafsir al-Mizan, M Husain al-Tabataba’i menjelaskan perbedaan antara kata
‘akmaltu’ yang berarti 'aku sempurnakan' dan 'atmamtu' yang berarti 'aku cukupkan'.
Menurutnya, kata 'akmaltu’ digunakan untuk menunjukkan gabungan banyak hal yang
sudah sempurna dalam satu kesatuan yang utuh. Sementara itu, 'atmamtu’ berarti
mengumpulkan banyak hal yang belum sempurna sehingga menjadi sempurna.”

D. Konsep Musytarak dalam Ushul Figih

Musytarak ini bentuk isim maf'ul dari i & 5idl yang memiliki makna campur yang
tidak ada batasannya. Menurut pendapat para ulama pun Musytarak didefinisikan

Shiall i) 2aniall aal gl Jal)
“Satu lafadz yang memiliki makna yang hakiki”
Menurut Abu Zahrah sebagai ulama kontemporer pada kitabnya Ushul Figh mendefinisikan
Sl s e (las sl Gina e Jy Jadl
“Satu lafadz yang menujukkan lebih dari satu makna dengan jalan yang bergantian”

Lafadz Musytarak dimaknai dengan lafadz yang memiliki dua arti lebih dari satu yang
berbeda-beda, atau biasa disebut satu kata yang meimiliki banyak arti yang beragam. Seperti
lafadz (#ememiliki makna yang beragam yakni mata air yang mengalir'?, bola mata untuk
melihat, mata-mata, emas dan lain sebagainya.

Jika dilihat secara global munculnyanlafadz mustarak ini sangat banyak, tetapi para
ulama telah merumuskan sebab-sebab yang paling dominan, antara lain:

a. Bertemunya bahasa dari berbagai kabilah yang berbeda.. Beberapa kabilah
menggunakan kata yang menunjukkan makna yang sama seperti % yang berarti
tangan.

b. Adanya perkembangan makna yang meluas seperti lafadz (% makna aslinya yakni
logam atau bararang tambang. Karena perkembangan makna yang meluas menjadi
makna terjerumus dalam kesesatan.

10 Universitas Trunojoyo Madura, “Analisis Lafadz Musytarak Dalam Al Quran Dan Pengaruhnya Dalam Tafsir
Ahkam,” 2020, 841-55.

208



METODOLOGI USHUL FIQIH: Analisis Terhadap Konsep Dzahir, Takwil, Muraddif dan Musytarak
Maulidi Ash Shiddiqie Esafuri, Nahdia Farihatus Tsania

c¢. Adanya makna yang memungkinkan diartikan makna hakiki dan istilah makna urf.
Seperti istilah  33.all secara bahasa dimaknai do’a, sedangkan secara syara” dimaknai
untuk ibadah tertentu.

d. Adanya pencampuran bahasa arab juga bahasa persia. Seperti kata «all bisa dimaknai
kasih sayang, juga bisa dimaknai botol yang diisi air hasil koalisi atau pencampuran
kedua bahasa!! tersebut.

Dalam buku karya Fikri Muhammad yang mana mengitup pendapat Ali Abdul Sami’
yang menjelaskan bahwa musytarak yakni kata yang memiliki lebih dari satu makna yang
berbeda tetapi yang dimaksud berbeda yakni hanya salah satu dari makna-makna
tersebut.jadi meskipun sebuah kata bisa memiliki banyak makna, dalam satu kalimat hanya
satu makna yang dimaksud dan tidak semuanya. Namun para ulama seringkali memiliki
pendapat yang berbeda tentang makna mana yang seharusnya diambil.

Lafadz musytarak 3.2l terdapat dalam QS. Al-Baqarah ayat 43
CnS ol o 13685 155 K501 158 Ll 248 1

“Dan laksanakanlah shalat, tunaikanlah zakat, dan rukuklah beserta dengan orang yang
rukuk”

Lafadz 3>uall diatas mengandung makna doa dan bisa pula beribadah dengan melakukan
syarat dan rukun-rukun tertentu.

Lafadz musytarak <l terdapat dalam QS. Al-ahzab ayat 56
A8 s e i 15800 0 0 5 0 e e

“Sesungguhnya Allah dan para malaikat-Nya berselawat untuk Nabi. Wahai orang-orang
yang beriman, berselawatlah kamu untuk Nabi dan ucapkanlah salam dengan penuh
penghormatan kepadanya”.

Lafadz #3uall pada ayat diatas bukan dimaknai sebagai shalat dalam ibadah tertentu,
tetapi dimaknai do’a’?. Karena lafadz 33all ditujukan kepada Allah dan para malaikat.
Sementara itu, shalat dalam istilah syara” adalah kewajiban bagi manusia.

KESIMPULAN

Artikel ini telah mengeksplorasi dan menganalisis secara mendalam konsep dzahir,
takwil, muraddif, dan musytarak dalam kerangka metodologi ushul figih. Hasil analisis
menunjukkan bahwa masing-masing konsep memiliki peran penting dalam proses penafsiran
hukum Islam, dengan dzahir menekankan pada pemahaman literal teks, takwil pada
interpretasi yang lebih mendalam, muraddif pada sinonimitas dalam bahasa, dan musytarak
pada kata-kata dengan makna ganda.

11 Keterkaitan Mantuq and Muradif Musytarak, “Definisi Dan Keterkaitan Mantuq Dan Mafhum, Dzahir d an
Mu’awwal, Nasakh, Muradif Dan Musytarak” 2, no. 3 (2024): 354-65.

2 Rules et al., “KAIDAH AL-MURADHIF WAL MUSYTARAK DALAM AL- QUR’ AN Fadhli Pascasarjana UIN SUSKA
Riau Agustiar Pascasarjana UIN SUSKA Riau.”

209



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 3, No. 4 (2024)

Pemahaman yang tepat terhadap keempat konsep ini sangat penting untuk menjaga
keutuhan dan konsistensi dalam penetapan hukum. Dzahir memberikan dasar yang kuat bagi
pemahaman teks syariah secara langsung, sementara takwil memungkinkan fleksibilitas
dalam menghadapi teks yang ambigu atau memerlukan penafsiran lebih lanjut. Muraddif
membantu dalam memahami variasi bahasa yang ada dalam teks-teks syariah, dan musytarak
menuntut kehati-hatian dalam interpretasi untuk menghindari kesalahpahaman hukum.

Secara keseluruhan, penelitian ini menegaskan bahwa metodologi ushul figih yang
memperhatikan dan mengintegrasikan konsep-konsep dzahir, takwil, muraddif, dan
musytarak dapat menghasilkan keputusan hukum yang lebih akurat dan sesuai dengan
prinsip-prinsip syariah. Dengan demikian, pemahaman yang mendalam dan aplikasi yang
tepat terhadap konsep-konsep ini sangat penting dalam menjaga relevansi dan integritas
hukum Islam, terutama dalam menghadapi tantangan hukum di era modern.

DAFTAR PUSTAKA

Dzahir, Terhadap Konsep, Rivaldy Agnas Mayrizki, Sheila Nafilah Sa, M Refa Mundzir Al
Musyawa, Rayhan Fikry, Mohammad Ziya Haq, and M Imamul Muttaqgin. “Metodologi
Ushul Figih Dalam Mengartikan Lafaz-Lafaz : Analisis” 7693 (2024): 154—64.

Madura, Universitas Trunojoyo. “Analisis Lafadz Musytarak Dalam Al Quran Dan
Pengaruhnya Dalam Tafsir Ahkam,” 2020, 841-55.

Mantugq, Keterkaitan, and Muradif Musytarak. “Definisi Dan Keterkaitan Mantuq Dan
Mafhum, Dzahir d an Mu’awwal, Nasakh, Muradif Dan Musytarak” 2, no. 3 (2024):
354-65.

Rules, The, Of Al-muradhif Wal, Musytarak In, and The Qur. “KAIDAH AL-MURADHIF
WAL MUSYTARAK DALAM AL- QUR " AN Fadhli Pascasarjana UIN SUSKA Riau
Agustiar Pascasarjana UIN SUSKA Riau” 09, no. 36 (2024): 1-11.

Djalil, A. B. (2014). ILMU USHUL FIQIH (SATU DAN DUA). Jakarta: Kencana Prenadamedia
Group.

Jonwari, F. Z. (2020). Konsep Tafsir Dan Takwil Dalam Prespektif As-Syatibi. LISAN AL-HAL.

Mayrizki, R. A. (2024). Metodologi Ushul Figih Dalam Mengartikan Lafaz-Lafaz: Analisis
Terhadap Konsep Dzahir, Takwil, Muraddif, Musytarak. Relinesia: Jurnal Kajian Agama
dan Multikulturalisme Indonesia, 154-164.

Siti Zuhrotun Ni'mah, T. H. (2021). KONTRIBUSI KONSEP TAKWIL ULAMA
USHULIYYUN DALAM PEWARISAN BEDA AGAMA. DIKTUM: Jurnal Syariah dan
Hukum, 16-31.

210



