
Muta’allim: Jurnal Pendidikan Agama Islam 
e-ISSN: 2828-6227 

Vol. 3, No. 4 (2024): 202-210 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mjpai 

 

202 

 

METODOLOGI USHUL FIQIH: Analisis Terhadap Konsep Dzahir, 

Takwil, Muraddif dan Musytarak 
  

 

Maulidi Ash Shiddiqie Esafuri, Nahdia Farihatus Tsania, M. Imamul Muttaqin  

Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Maulana Malik Ibrahim Malang 

 220101110093@student.uin-malang.ac.id, 220101110091@student.uin-malang.ac.id, 

imamulmuttaqin@uin-malang.ac.id  

  

 

ABSTRACT 

This article examines the methodology of ushul fiqh with a focus on analyzing the concepts 

of dzahir, takwil, muraddif, and musytarak in the context of Islamic legal interpretation. 

Ushul fiqh as a discipline that determines the basic principles of deriving law from sharia 

texts, requires a deep understanding of these key terms. The concept of dzahir refers to 

explicit textual meaning, while takwil involves deeper interpretation to reach hidden 

meanings. Muraddif relates to words that have similar meanings or are synonymous, and 

musytarak refers to words that have more than one meaning. This article analyzes how 

these four concepts are used in the legal istinbat process and how they influence the 

interpretation of the Shari'a in complex situations. Through an analytical approach, this 

article aims to provide a clearer understanding of how ushul fiqh integrates these concepts 

to produce legal conclusions that are consistent and relevant to sharia principles. 

Keywords: Ushul Fiqih, Dzahir, Takwil, Muraddif, Musytarak 

ABSTRAK 

Artikel ini mengkaji metodologi ushul fiqih dengan fokus pada analisis konsep dzahir, 

takwil, muraddif, dan musytarak dalam konteks penafsiran hukum Islam. Ushul fiqih 

sebagai disiplin yang menentukan prinsip-prinsip dasar pengambilan hukum dari teks-

teks syariah, mengharuskan pemahaman yang mendalam mengenai terminologi kunci 

tersebut. Konsep dzahir merujuk pada makna tekstual yang eksplisit, sementara takwil 

melibatkan interpretasi yang lebih mendalam untuk mencapai makna yang tersembunyi. 

Muraddif berkaitan dengan kata-kata yang memiliki makna serupa atau sinonim, dan 

musytarak mengacu pada kata-kata yang memiliki lebih dari satu makna. Artikel ini 

menganalisis bagaimana keempat konsep ini digunakan dalam proses istinbat hukum dan 

bagaimana mereka mempengaruhi penafsiran syariat dalam situasi yang kompleks. 

Melalui pendekatan analitis, artikel ini bertujuan untuk memberikan pemahaman yang 

lebih jelas tentang bagaimana ushul fiqih mengintegrasikan konsep-konsep ini untuk 

menghasilkan kesimpulan hukum yang konsisten dan relevan dengan prinsip-prinsip 

syariah. 

Kata-Kata Kunci: Ushul Fiqih, Dzahir, Takwil, Muraddif, Musytarak 

 

 

 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mjpai
mailto:220101110093@student.uin-malang.ac.id
mailto:220101110091@student.uin-malang.ac.id
mailto:imamulmuttaqin@uin-malang.ac.id


METODOLOGI USHUL FIQIH: Analisis Terhadap Konsep Dzahir, Takwil, Muraddif dan Musytarak 
Maulidi Ash Shiddiqie Esafuri, Nahdia Farihatus Tsania 

203 

 

PENDAHULUAN  

Ushul fiqih merupakan disiplin ilmu yang fundamental dalam tradisi hukum Islam, 

berfungsi sebagai kerangka metodologis untuk mengekstraksi hukum dari sumber-sumber 

utama syariah, yaitu Al-Qur'an dan Hadis. Sebagai landasan bagi pembentukan hukum, ushul 

fiqih memainkan peran krusial dalam memastikan bahwa interpretasi hukum yang dihasilkan 

selaras dengan prinsip-prinsip syariah. Salah satu aspek penting dalam ushul fiqih adalah 

pemahaman yang tepat terhadap berbagai konsep linguistik dan terminologi yang digunakan 

dalam teks-teks syariah. 

Di antara konsep-konsep kunci tersebut, dzahir, takwil, muraddif, dan musytarak 

menempati posisi yang signifikan. Dzahir mengacu pada makna eksplisit yang tampak pada 

teks tanpa memerlukan penafsiran lebih lanjut, sedangkan takwil adalah proses penafsiran 

yang bertujuan untuk mengungkap makna yang lebih dalam atau tersembunyi. Muraddif 

berkaitan dengan sinonimitas atau kata-kata yang memiliki makna serupa, dan musytarak 

merujuk pada kata yang memiliki lebih dari satu makna, yang dapat menimbulkan 

ambiguitas jika tidak ditafsirkan dengan benar. 

Pendekatan yang tepat terhadap konsep-konsep ini sangat penting untuk menjaga 

integritas hukum Islam, terutama dalam menghadapi situasi yang kompleks atau ketika teks 

syariah tidak memberikan panduan yang jelas. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis lebih 

dalam bagaimana dzahir, takwil, muraddif, dan musytarak diaplikasikan dalam metodologi 

ushul fiqih, serta implikasi yang dihasilkan dari penggunaan konsep-konsep ini dalam proses 

penetapan hukum. Melalui analisis ini, diharapkan dapat memberikan pemahaman yang 

lebih mendalam mengenai peran penting konsep-konsep ini dalam menjaga keutuhan dan 

relevansi hukum Islam di berbagai konteks zaman. 

 

 

KAJIAN LITERATUR 

Ushul Fiqih adalah cabang ilmu yang membahas tentang metodologi dalam menggali 

hukum-hukum syariat Islam. Dalam konteks ini, empat konsep utama yang sering dibahas 

dalam ilmu Ushul Fiqih adalah dzahir, takwil, muradif, dan musytarak. Setiap konsep memiliki 

peran penting dalam memahami dan menafsirkan teks-teks syariat, terutama dalam Al-

Qur'an dan Hadis. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis konsep-konsep tersebut, 

memahami penerapannya, serta menelusuri perbedaan pandangan ulama terkait. 

1. Konsep Dzahir 

Dzahir berarti 'jelas, terlihat, terang'. Dalam konteks ushul fiqih, Dzahir dapat dijelaskan 

sebagai berikut: "Adanya keraguan antara dua peristiwa atau ungkapan, tetapi salah satunya 

memiliki tingkat kejelasan yang lebih tinggi." Ini berarti bahwa suatu ungkapan mungkin 

memiliki dua makna, tetapi secara bahasa, salah satu dari makna tersebut lebih jelas atau lebih 

dominan dalam ungkapan tersebut dibandingkan dengan yang lainnya. 

 

2. Konsep Takwil  

 

Takwil berasal dari kata dasar "awwala, yu'awwalu," yang secara etimologis berarti 

'penjelasan'. Dalam konteks ini, istilah Takwil memiliki makna yang serupa dengan al-Tafsir. 

Secara istilah, Takwil memiliki dua makna. Pertama, Takwil dianggap sebagai sinonim 

(muradhif) dari tafsir. 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 3, No. 4 (2024)   
 

204 
 

 

3. Konsep Muradif 

 

 Muradif yakni bentuk isim fa’il dari kata kerja   رادف yang bermakna bersama-sama atau 

saling bersamaan. Secara terminologis Ushul, muradif merupakan kata yang memiliki 

berbagai lafadz akan tetapi maknanya serupa atau sama. Muradif yakni beberapa lafadz yang 

menunjukkan makna yang sama. jika dalam bahasa Indonesia biasa dikenal dengan istilah 

Sinonim. 

 

4. Konsep Musytarak 

 

 Musytarak ini bentuk isim maf’ul dari   اشترك, يشترك  yang memiliki makna campur yang 

tidak ada batasannya. Lafadz Musytarak dimaknai dengan lafadz yang memiliki dua arti lebih 

dari satu yang berbeda-beda, atau biasa disebut satu kata yang meimiliki banyak arti yang 

beragam. Seperti lafadz   عينmemiliki makna yang beragam yakni mata air yang mengalir, bola 

mata untuk melihat, mata-mata, emas dan lain sebagainya. 

 

 

METODE PENELITIAN 

Metode penelitian yang digunakan dalam artikel ini adalah pendekatan kualitatif 

dengan analisis literatur, di mana penelitian difokuskan pada pengkajian mendalam terhadap 

konsep-konsep dalam metodologi Ushul Fiqih, yaitu dzahir, takwil, muradif, dan musytarak. 

Penelitian ini mengacu pada berbagai sumber primer dan sekunder dari beberapa literatur 

dalam bidang Ushul Fiqih. Pendekatan deskriptif-analitis diterapkan untuk mengeksplorasi 

pengertian, penerapan, serta perbedaan pandangan para ulama terkait dengan masing-

masing konsep. 

Langkah-langkah dalam metode ini mencakup pengumpulan data dari teks-teks hukum 

Islam yang berkaitan dengan keempat konsep tersebut, analisis kritis terhadap interpretasi 

yang diberikan oleh berbagai mazhab, dan pemaparan implikasi teoretis maupun praktis dari 

setiap konsep dalam pengambilan keputusan hukum. Interpretasi data dilakukan dengan 

menyoroti perbedaan metodologis di antara ulama dan menganalisis relevansi masing-

masing konsep dalam konteks kekinian. 

Melalui pendekatan ini, artikel diharapkan mampu memberikan pemahaman yang lebih 

komprehensif mengenai metode Ushul Fiqih, khususnya terkait peran penting konsep-konsep 

dzahir, takwil, muradif, dan musytarak dalam pembentukan hukum Islam. 

 

 

PEMBAHASAN DAN HASIL 

A. Konsep Dzahir dalam Ushul Fiqih 

Secara etimologis, Dzahir berarti 'jelas, terlihat, terang'. Dalam konteks ushul fiqih, 

Dzahir dapat dijelaskan sebagai berikut: "Adanya keraguan antara dua peristiwa atau 

ungkapan, tetapi salah satunya memiliki tingkat kejelasan yang lebih tinggi." Ini berarti bahwa 

suatu ungkapan mungkin memiliki dua makna, tetapi secara bahasa, salah satu dari makna 

tersebut lebih jelas atau lebih dominan dalam ungkapan tersebut dibandingkan dengan yang 



METODOLOGI USHUL FIQIH: Analisis Terhadap Konsep Dzahir, Takwil, Muraddif dan Musytarak 
Maulidi Ash Shiddiqie Esafuri, Nahdia Farihatus Tsania 

205 

 

lainnya. Al-Bazdawi, seorang ulama dari mazhab Hanafiyah, menyatakan bahwa Dzahir 

adalah istilah yang mencakup semua kata yang maknanya jelas bagi pendengar melalui lafaz 

itu sendiri. Untuk memahami Dzahir, tidak diperlukan petunjuk tambahan, melainkan bisa 

langsung dipahami dari bentuk lafaz tersebut. Dalam mendefinisikan lafaz Dzahir, terdapat 

perbedaan rumusan di kalangan ulama ushul.1 

Terdapat berbagai perbedaan rumusan di kalangan ulama ushul terkait definisi Dzahir. 

Salah satu pandangan dari Al-Sarkhisi menyatakan bahwa "Dzahir adalah sesuatu yang dapat 

dipahami hanya dengan mendengarnya, tanpa memerlukan pemahaman yang mendalam, 

sehingga makna yang dimaksud oleh pembicara dengan lafaz tersebut dapat diketahui 

dengan jelas." Syaikh Wahbah Az-Zuhaili juga menjelaskan bahwa Dzahir adalah lafaz atau 

kalam yang secara jelas menyampaikan maksud maknanya kepada pendengar tanpa 

memerlukan bukti eksternal (qarinah kharijiyah). Selain itu, pemahaman tentang Dzahir tidak 

memerlukan perenungan atau pemikiran mendalam, karena makna Dzahir dapat diambil 

secara langsung dan tidak tersembunyi (al-Maqsud al-Asholah).2 

Contoh lafaz Dzahir dapat ditemukan dalam firman Allah dalam Surat Al-Baqarah ayat 

275:  

 

بٰوا لََ يقَوُْمُوْنَ الََِّ كَمَا يقَوُْمُ الَّذِيْ يتَخََبَّطُهُ الشَّيْطٰ  بٰواۘ الََّذِيْنَ يَأكُْلوُْنَ الر ِ ا انَِّمَا الْبيَْعُ مِثْلُ الر ِ ِّۗ ذٰلِكَ بِانََّهُمْ قَالوُْْٓ نُ مِنَ الْمَس ِ

ب هِٖ فَانْتهَٰى فَلهَٗ مَا سَلَفَِّۗ وَاَ  نْ رَّ بٰواِّۗ فمََنْ جَاۤءَهٗ مَوْعِظَةٌ م ِ مَ الر ِ ُ الْبيَْعَ وَحَرَّ ى  وَاحََلَّ اللّٰه
ۤ
ِ ِّۗ وَمَنْ عَادَ فَاوُلٰ كَ اصَْحٰبُ مْرُهْٗٓ اِلَى اللّٰه

 النَّارِ ۚ هُمْ فيِْهَا خٰلِدوُْنَ  
 

“Orang-orang yang memakan (bertransaksi dengan) riba tidak dapat berdiri, kecuali seperti orang yang 

berdiri sempoyongan karena kesurupan setan. Demikian itu terjadi karena mereka berkata bahwa jual beli 

itu sama dengan riba. Padahal, Allah telah menghalalkan jual beli dan mengharamkan riba. Siapa pun 

yang telah sampai kepadanya peringatan dari Tuhannya (menyangkut riba), lalu dia berhenti sehingga apa 

yang telah diperolehnya dahulu menjadi miliknya dan urusannya (terserah) kepada Allah. Siapa yang 

mengulangi (transaksi riba), mereka itulah penghuni neraka. Mereka kekal di dalamnya.” (Al-Baqarah: 

275) 

 

Dalam ayat tersebut secara jelas menyatakan bahwa jual beli itu halal dan riba haram. 

Ini dapat dengan mudah dan cepat dipahami oleh akal tanpa memerlukan penjelasan 

tambahan. Namun, ungkapan dalam ayat tersebut tidak hanya bertujuan untuk menjelaskan 

perbedaan hukum antara jual beli dan riba, yang sudah jelas dipahami. Ayat ini juga bertujuan 

untuk menolak pandangan orang munafik pada waktu itu yang menyamakan hukum riba 

dengan jual beli. Dalam memahami maksud Dzahir, tidak diperlukan petunjuk tambahan, 

karena maknanya dapat langsung dipahami dari susunan kata tersebut. Meskipun demikian, 

selalu ada kemungkinan adanya interpretasi lain terhadap lafaz tersebut, seperti 

pengecualian, penafsiran, atau pembatalan.3 

 

B. Konsep Takwil dalam Ushul Fiqih 

 

Takwil berasal dari kata dasar "awwala, yu'awwalu," yang secara etimologis berarti 

'penjelasan'. Dalam konteks ini, istilah Takwil memiliki makna yang serupa dengan al-Tafsir. 

 
1 Mayrizki, R. A. (2024). Metodologi Ushul Fiqih Dalam Mengartikan Lafaz-Lafaz: Analisis Terhadap Konsep 
Dzahir, Takwil, Muraddif, Musytarak. Relinesia: Jurnal Kajian Agama dan Multikulturalisme Indonesia, 157. 
2 Djalil, A. B. (2014). ILMU USHUL FIQIH (SATU DAN DUA). Jakarta: Kencana Prenadamedia Group. 
3 Mayrizki, R. A. (2024). Metodologi Ushul Fiqih Dalam Mengartikan Lafaz-Lafaz: Analisis Terhadap Konsep 
Dzahir, Takwil, Muraddif, Musytarak. Relinesia: Jurnal Kajian Agama dan Multikulturalisme Indonesia, 157-158. 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 3, No. 4 (2024)   
 

206 
 

Secara istilah, Takwil memiliki dua makna. Pertama, Takwil dianggap sebagai sinonim 

(muradhif) dari tafsir. Pemahaman ini dapat dilihat dari pernyataan Ibn Jarir ath-Thabari (w. 

310 H.) dalam tafsirnya, Jami' al-Bayan fi Takwil ayat Al-Qur'an, di mana ia membahas 

perbedaan antara Takwil dan tafsir. Para ahli ushul fiqih memiliki pandangan yang beragam 

dalam mendefinisikannya. Menurut Al-Amidiy, Takwil adalah tindakan mengarahkan lafaz 

Dzahir yang memiliki kemungkinan makna (ihtimal, kemungkinan-kemungkinan) ke makna 

lain yang didukung oleh dalil.4 

Semua ulama sepakat bahwa penafsiran (takwil) harus didasarkan pada suatu dalil. 

Penafsiran tanpa landasan dalil akan cenderung menjadi subjektif, berpusat pada kepentingan 

pribadi penafsir atau hanya berdasarkan pertimbangan akal, terutama jika mengabaikan 

kebutuhan dan bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar syari'ah. Dalam konteks 

penafsiran, jika tidak ada dalil yang mendasari, maka itu bukanlah penafsiran yang benar 

(takwil), melainkan pengabaian terhadap al-Qur'an itu sendiri. Selain itu, karena penafsiran 

berada dalam ranah kebahasaan, sangat penting bagi penafsir untuk memiliki dalil yang kuat, 

karena tanpa itu, rujukan kebahasaan bisa kehilangan validitas. Jika kita menemukan dalil 

dalam menafsirkan suatu kata, kita dapat mengubah makna kata tersebut dari makna aslinya 

menjadi makna metaforis, atau dari makna hakiki menjadi makna majaz.5 

Takwil berperan penting dalam Ushul Fiqih terutama ketika teks-teks syariat memiliki 

ambiguitas, kontradiksi lahiriah, atau memerlukan penyesuaian dengan konteks tertentu. 

Dalam hukum Islam, teks yang memerlukan Takwil sering kali adalah teks yang tampak 

bertentangan dengan prinsip-prinsip umum syariat seperti keadilan, kemaslahatan, dan 

rahmat. Dengan demikian, Takwil menjadi sarana untuk menyelaraskan antara teks dan 

prinsip-prinsip syariat tersebut.6 

Contoh penerapan Takwil dalam hukum Islam dapat dilihat dalam ayat-ayat mengenai 

riba (bunga). Secara dzahir, ayat-ayat ini menyebutkan larangan riba tanpa penjelasan rinci, 

tetapi melalui takwil, para ulama mendefinisikan lebih lanjut apa itu riba, termasuk bunga 

bank modern, untuk mengakomodasi kondisi ekonomi kontemporer. 

Ulama Ushul Fiqih mengklasifikasikan takwil menjadi beberapa jenis berdasarkan 

tingkatannya:7 

a. Takwil Qath’I, Penafsiran yang memiliki dasar kuat dan jelas, baik dari segi teks 

maupun konteks. Takwil jenis ini hampir tidak diperdebatkan karena memiliki 

landasan yang pasti, seperti menakwilkan istilah yang sudah diakui artinya dalam 

bahasa atau konteks tertentu. 

b. Takwil Dzanni, Penafsiran yang didasarkan pada ijtihad dan asumsi, sehingga tidak 

sepenuhnya pasti. Ini lebih sering diperdebatkan karena bergantung pada perspektif 

ulama yang menafsirkannya. 

Dalam penerapan takwil ulama selalu mempertimbangkan kaidah-kaidah bahasa Arab, 

sebab-sebab turunnya ayat (asbab al-nuzul), dan konteks sosial-historis dari teks yang sedang 

ditafsirkan. 

 

C. Konsep Muradif dalam Ushul Fiqih 

 
4 Siti Zuhrotun Ni’mah, T. H. (2021). KONTRIBUSI KONSEP TAKWIL ULAMA USHULIYYUN DALAM PEWARISAN 
BEDA AGAMA. DIKTUM: Jurnal Syariah dan Hukum, 19-20. 
5 Jonwari, F. Z. (2020). Konsep Tafsir Dan Takwil Dalam Prespektif As-Syatibi. LISAN AL-HAL. 
6 Mayrizki, R. A. (2024). Metodologi Ushul Fiqih Dalam Mengartikan Lafaz-Lafaz: Analisis Terhadap Konsep 
Dzahir, Takwil, Muraddif, Musytarak. Relinesia: Jurnal Kajian Agama dan Multikulturalisme Indonesia, 158. 
7 Djalil, A. B. (2014). ILMU USHUL FIQIH (SATU DAN DUA). Jakarta: Kencana Prenadamedia Group. 



METODOLOGI USHUL FIQIH: Analisis Terhadap Konsep Dzahir, Takwil, Muraddif dan Musytarak 
Maulidi Ash Shiddiqie Esafuri, Nahdia Farihatus Tsania 

207 

 

 

Muradif yakni bentuk isim fa’il dari kata kerja رادف  yang bermakna bersama-sama atau 

saling bersamaan. Secara terminologis Ushul, muradif merupakan kata yang memiliki 

berbagai lafadz akan tetapi maknanya serupa atau sama. ibnu Jinni mendefinisikan taraduf 

sebagai  
  اختلاف على المعنى تلاقي المباني الَصول

“Pertemuan makna di balik akar kata dan struktur binaan”  

Para ulama menyebutkan muradif sebagai dua kata atau lebih yang memiliki makna lebih 

yang memiliki makna yang sama. Istilah muradif ini sepadan dengan sinonim. Seperti:  

  yang memiliki makna Guru   استاذ  dan   مدرس 

 yang memiliki makna Singa    الَسد dan    الليث

Banyak pendapat para ulama yang mendifinisikna taradif dengan berbeda-beda. 

Menurut al-Jurjani, taraduf yakni setiap kata yang memiliki makna dan memiliki berberapa 

nama, dan taraduf yakni antonim dari musytarak8. Menurut apa yang telah dikutip oleh 

Abdurrahman memberikan pengertian yang berbeda menurut al-Arabi, taraduf yakni dua 

kata berbeda yang biasa digunakan orang Arab untuk menyebutkan satu nama atau benda 

yang sama dengan penggunaannnya, tetapi memiliki makna yang sama.  

Para ahli linguistik membagi sinonimnya ke kategori yang berbeda-beda. Yang telah 

diuraikan dalam buku “Tema-tema linguistik dalam Adab al-Katib Karya Ibnu Qutaibah” 

yang ditulis oleh Iqval Febriyan dkk. Dan ditemukan oleh ahli pakar yakni Syekh Ahmad 

Mukhtar Umar, yang membagi sinonim menjadi beberapa bagian:  

a. Perfect Synonymy atau al-Taraduf al-Kamil, ini apabila dua kata atau lebih yang memiliki 

kesamaan makna yang sempurna dan tidak mungkin terjadi adanya perbedaan 

diantara keduanya9. Jenis sinonim ini sangatlah langka dan hampir tidak pernah 

terjadi.  

b. Near Synonymy atau Syibbh al-Taraduf, ini apabila dua kata yang memiliki kedekatan 

makna yang mirip dan sulit untuk dibedakan antara sau sama lain. Jenis sinonim ini 

sering digunakan. Contoh kata عام  dan سنة  

c. Paraphrase atau al-Jamal al-Muataradifah, apabila dua kalimat meiliki definisi yang 

identik  

d. Terjemah atau al-Tarjamah apabila dua kalimat memiliki dedinisi serupa pada dua 

bahasa yang berbeda, atau dalam satu bahasa akan tetapi tingkatan gaya bahasanya 

yang berbeda. Seperti memaknai tulisan ilmiah ke dalam tulisan sehari-hari, ataupun 

menerjemahkan syair kedalam bentuk prosa.  

e. Entailment atau istilzam (hubungan sebab akibat) seperti: 

Kalimat I: Muhammad bangun dari tempat tidurnya pada pukul 10.  

Kalimat II: Muhammad berada di temapt tidurnya sebelum pukul 10.  

Dari beberapa definisi diatas, dapat dipahami bahwa kata taraduf yakni penggunaan 

kata yang berbeda untuk menunjukkan makna yang sama. Contonya, kata jalasa dan qa’ada’ 

memiliki makna duduk, halafa dan ‘aqsama memiliki makna sumpah, al-insan dan al-basar yang 

memiliki makna manusia. Akam tetapi beberapa ulama berbeda pendpat apakah kata-kata ini 

termasuk dalam taraduf atau tidak. 

Bentuk Muradif Dalam Al-Quran 

 
8 The Rules et al., “KAIDAH AL-MURADHIF WAL MUSYTARAK DALAM AL- QUR ’ AN Fadhli Pascasarjana UIN 
SUSKA Riau Agustiar Pascasarjana UIN SUSKA Riau” 09, no. 36 (2024): 1–11. 
9 Terhadap Konsep Dzahir et al., “Metodologi Ushul Fiqih Dalam Mengartikan Lafaz-Lafaz : Analisis” 7693 
(2024): 154–64. 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 3, No. 4 (2024)   
 

208 
 

ماۗ دِيْناًۗ  سْلَا ضِيْتُۗ لاكُمُۗ الِْْ را تيِْۗ وا مْتُۗ عالايْكُمْۗ نعِْما ااتمْا لْتُۗ لاكُمْۗ دِيْناكُمْۗ وا  االْياوْماۗ ااكْما

“Pada hari itu telah Aku sempurnakan agamamu untukmu, telah Aku ucapkan nikmat-Ku 

bagimu, dan telah Aku ridhoi Islam sebagai agamamu” (QS. Al-Maidah: 3) 

Lafadz akmaltu dan atmamtu terlihat sama dalam arti melengkapi, meyelesaikan, atau 

menyempurnakan. Menurut kamus al-Ma’ani, kedua lafadz tersebut bentuk dari kata kerja 

lampau yang ditambahkan dhamir ‘tu’ yang berarti ‘aku’, sehingga dapat dimaknai sebagai 

‘aku sempurnakan’ atau aku lengkapi’.  

Dalam kitab Tafsir al-Mizan, M Husain al-Tabataba’i menjelaskan perbedaan antara kata 

'akmaltu' yang berarti 'aku sempurnakan' dan 'atmamtu' yang berarti 'aku cukupkan'. 

Menurutnya, kata 'akmaltu' digunakan untuk menunjukkan gabungan banyak hal yang 

sudah sempurna dalam satu kesatuan yang utuh. Sementara itu, 'atmamtu' berarti 

mengumpulkan banyak hal yang belum sempurna sehingga menjadi sempurna." 

 

D. Konsep Musytarak dalam Ushul Fiqih 

Musytarak ini bentuk isim maf’ul dari   اشترك, يشترك  yang memiliki makna campur yang 

tidak ada batasannya. Menurut pendapat para ulama pun Musytarak didefinisikan  

 اللفظ الواحد المتعدد المعنى الحقيقي 

“Satu lafadz yang memiliki makna yang hakiki” 

Menurut Abu Zahrah sebagai ulama kontemporer pada kitabnya Ushul Fiqh mendefinisikan  

 لفظ يدل على معنيين أو معان على سبيل التبادل 

“Satu lafadz yang menujukkan lebih dari satu makna dengan jalan yang bergantian”  

Lafadz Musytarak dimaknai dengan lafadz yang memiliki dua arti lebih dari satu yang 

berbeda-beda, atau biasa disebut satu kata yang meimiliki banyak arti yang beragam. Seperti 

lafadz   عينmemiliki makna yang beragam yakni mata air yang mengalir10, bola mata untuk 

melihat, mata-mata, emas dan lain sebagainya.  

Jika dilihat secara global munculnyanlafadz mustarak ini sangat banyak, tetapi para 

ulama telah merumuskan sebab-sebab yang paling dominan, antara lain:  

a. Bertemunya bahasa dari berbagai kabilah yang berbeda.. Beberapa kabilah 

menggunakan kata yang menunjukkan makna yang sama seperti   يد  yang berarti 

tangan. 

b. Adanya perkembangan makna yang meluas seperti lafadz   فتن  makna aslinya yakni 

logam atau bararang tambang. Karena perkembangan makna yang meluas menjadi 

makna terjerumus dalam kesesatan.  

 
10 Universitas Trunojoyo Madura, “Analisis Lafadz Musytarak Dalam Al Quran Dan Pengaruhnya Dalam Tafsir 
Ahkam,” 2020, 841–55. 



METODOLOGI USHUL FIQIH: Analisis Terhadap Konsep Dzahir, Takwil, Muraddif dan Musytarak 
Maulidi Ash Shiddiqie Esafuri, Nahdia Farihatus Tsania 

209 

 

c. Adanya makna yang memungkinkan diartikan makna hakiki dan istilah makna urf. 

Seperti istilah       الصلاة secara bahasa dimaknai do’a, sedangkan secara syara’ dimaknai 

untuk ibadah tertentu. 

d. Adanya pencampuran bahasa arab juga bahasa persia. Seperti kata    الحب bisa dimaknai 

kasih sayang, juga bisa dimaknai botol yang diisi air hasil koalisi atau pencampuran 

kedua bahasa11 tersebut.  

Dalam buku karya Fikri Muhammad yang mana mengitup pendapat Ali Abdul Sami’ 

yang menjelaskan bahwa musytarak yakni kata yang memiliki lebih dari satu makna yang 

berbeda tetapi yang dimaksud berbeda yakni hanya salah satu dari makna-makna 

tersebut.jadi meskipun sebuah kata bisa memiliki banyak makna, dalam satu kalimat hanya 

satu makna yang dimaksud dan tidak semuanya. Namun para ulama seringkali memiliki 

pendapat yang berbeda tentang makna mana yang seharusnya diambil.   

Lafadz musytarak  الصلاة  terdapat dalam QS. Al-Baqarah ayat 43  

كٰوةَ وَا رْكَعوُْا لٰوةَ وَاٰ توُاالزَّ كِعِيْنَ  وَاَ قِيْمُواالصَّ مَعَ الره  

“Dan laksanakanlah shalat, tunaikanlah zakat, dan rukuklah beserta dengan orang yang 

rukuk” 

Lafadz   الصلاة diatas mengandung makna doa dan bisa pula beribadah dengan melakukan 

syarat dan rukun-rukun tertentu.  

Lafadz musytarak  الصلاة terdapat dalam QS. Al-ahzab ayat 56  

 ِ َ وَمَلْٰٓئكَِتهَٗ يصَُلُّوْنَ عَلىَ النَّبيِ  ـايَُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنوُْا صَلُّوْا عَلَيْهِ وَسَل ِمُوْا تسَْلِيْمًا ِّۗۗ  انَِّ اللّٰه يٰۤ  

“Sesungguhnya Allah dan para malaikat-Nya berselawat untuk Nabi. Wahai orang-orang 

yang beriman, berselawatlah kamu untuk Nabi dan ucapkanlah salam dengan penuh 

penghormatan kepadanya”. 

Lafadz الصلاة pada ayat diatas bukan dimaknai sebagai shalat dalam ibadah tertentu, 

tetapi dimaknai do’a12. Karena lafadz   الصلاة  ditujukan kepada Allah dan para malaikat. 

Sementara itu, shalat dalam istilah syara’ adalah kewajiban bagi manusia.  

 

 

KESIMPULAN 

Artikel ini telah mengeksplorasi dan menganalisis secara mendalam konsep dzahir, 

takwil, muraddif, dan musytarak dalam kerangka metodologi ushul fiqih. Hasil analisis 

menunjukkan bahwa masing-masing konsep memiliki peran penting dalam proses penafsiran 

hukum Islam, dengan dzahir menekankan pada pemahaman literal teks, takwil pada 

interpretasi yang lebih mendalam, muraddif pada sinonimitas dalam bahasa, dan musytarak 

pada kata-kata dengan makna ganda. 

 
11 Keterkaitan Mantuq and Muradif Musytarak, “Definisi Dan Keterkaitan Mantuq Dan Mafhum, Dzahir d an 
Mu’awwal, Nasakh, Muradif Dan Musytarak” 2, no. 3 (2024): 354–65. 
12 Rules et al., “KAIDAH AL-MURADHIF WAL MUSYTARAK DALAM AL- QUR ’ AN Fadhli Pascasarjana UIN SUSKA 
Riau Agustiar Pascasarjana UIN SUSKA Riau.” 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 3, No. 4 (2024)   
 

210 
 

Pemahaman yang tepat terhadap keempat konsep ini sangat penting untuk menjaga 

keutuhan dan konsistensi dalam penetapan hukum. Dzahir memberikan dasar yang kuat bagi 

pemahaman teks syariah secara langsung, sementara takwil memungkinkan fleksibilitas 

dalam menghadapi teks yang ambigu atau memerlukan penafsiran lebih lanjut. Muraddif 

membantu dalam memahami variasi bahasa yang ada dalam teks-teks syariah, dan musytarak 

menuntut kehati-hatian dalam interpretasi untuk menghindari kesalahpahaman hukum. 

Secara keseluruhan, penelitian ini menegaskan bahwa metodologi ushul fiqih yang 

memperhatikan dan mengintegrasikan konsep-konsep dzahir, takwil, muraddif, dan 

musytarak dapat menghasilkan keputusan hukum yang lebih akurat dan sesuai dengan 

prinsip-prinsip syariah. Dengan demikian, pemahaman yang mendalam dan aplikasi yang 

tepat terhadap konsep-konsep ini sangat penting dalam menjaga relevansi dan integritas 

hukum Islam, terutama dalam menghadapi tantangan hukum di era modern. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA  

Dzahir, Terhadap Konsep, Rivaldy Agnas Mayrizki, Sheila Nafilah Sa, M Refa Mundzir Al 

Musyawa, Rayhan Fikry, Mohammad Ziya Haq, and M Imamul Muttaqin. “Metodologi 

Ushul Fiqih Dalam Mengartikan Lafaz-Lafaz : Analisis” 7693 (2024): 154–64. 

Madura, Universitas Trunojoyo. “Analisis Lafadz Musytarak Dalam Al Quran Dan 

Pengaruhnya Dalam Tafsir Ahkam,” 2020, 841–55. 

Mantuq, Keterkaitan, and Muradif Musytarak. “Definisi Dan Keterkaitan Mantuq Dan 

Mafhum, Dzahir d an Mu’awwal, Nasakh, Muradif Dan Musytarak” 2, no. 3 (2024): 

354–65. 

Rules, The, Of Al-muradhif Wal, Musytarak In, and The Qur. “KAIDAH AL-MURADHIF 

WAL MUSYTARAK DALAM AL- QUR ’ AN Fadhli Pascasarjana UIN SUSKA Riau 

Agustiar Pascasarjana UIN SUSKA Riau” 09, no. 36 (2024): 1–11. 

Djalil, A. B. (2014). ILMU USHUL FIQIH (SATU DAN DUA). Jakarta: Kencana Prenadamedia 

Group. 

Jonwari, F. Z. (2020). Konsep Tafsir Dan Takwil Dalam Prespektif As-Syatibi. LISAN AL-HAL. 

Mayrizki, R. A. (2024). Metodologi Ushul Fiqih Dalam Mengartikan Lafaz-Lafaz: Analisis 

Terhadap Konsep Dzahir, Takwil, Muraddif, Musytarak. Relinesia: Jurnal Kajian Agama 

dan Multikulturalisme Indonesia, 154-164. 

Siti Zuhrotun Ni’mah, T. H. (2021). KONTRIBUSI KONSEP TAKWIL ULAMA 

USHULIYYUN DALAM PEWARISAN BEDA AGAMA. DIKTUM: Jurnal Syariah dan 

Hukum, 16-31. 

 

 

 

 


