
Muta’allim: Jurnal Pendidikan Agama Islam 
e-ISSN: 2828-6227 

Vol. 4, No. 2 (2025): 125-142 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mjpai 

 

125 

 

URGENSI INTEGRASI TASAMUH DAN TA’AYUSH DALAM MENGIKIS 

KEPANATIKAN MAZHAB TEOLOGI: Tinjauan Qs. Ali ‘Imran Ayat 103  
  

Siti Marfuah, Komarudin Sassi 

Institut Agama Islam Al-Qur’an Al-Ittifaqiah (IAIQI) Indralaya Sumatera Selatan 

sitimarfuahhaura@gmail.com, sassikomarudin@yahoo.com   

 

ABSTRACT 

This study discusses the urgency of integrating the concepts of tasamuh (tolerance) and 

ta'ayush (harmonious coexistence) as a strategic effort to erode the fanaticism of theological 

schools of thought that often causes division among Muslims. By using a thematic 

interpretation approach to QS. Ali 'Imran verse 103, this study examines the values of 

unity, oneness, and mutual respect contained in the verse as a normative basis for building 

an inclusive and harmonious attitude between schools of thought. The research method 

used is qualitative with analysis of the text of the Qur'an and related literature that 

supports the understanding of tasamuh and ta'ayush in the context of Islamic theology. 

The results of the study indicate that the integration of the two concepts is very important 

to reduce excessive fanaticism and strengthen Islamic brotherhood. This study 

recommends that scholars, educators, and community leaders prioritize the values of 

tasamuh and ta'ayush in preaching and religious education in order to create a more 

inclusive, peaceful, and united Islamic society. Thus, this study makes an important 

contribution to the development of moderate and tolerant Islamic thought.  

Keywords: Tasamuh, Ta'ayush, QS. Ali 'Imran verse 103, Tolerance.  

ABSTRAK 

Penelitian ini membahas urgensi integrasi konsep tasamuh (toleransi) dan ta’ayush (hidup 

berdampingan secara harmonis) sebagai upaya strategis dalam mengikis sikap 

kepanatikkan mazhab teologi yang kerap menimbulkan perpecahan di kalangan umat 

Islam. Dengan menggunakan pendekatan tafsir tematik terhadap QS. Ali ‘Imran ayat 103, 

penelitian ini mengkaji nilai-nilai persatuan, kesatuan, dan saling menghormati yang 

terkandung dalam ayat tersebut sebagai landasan normatif untuk membangun sikap 

inklusif dan harmonis antarmazhab. Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif 

dengan analisis teks Al-Qur’an dan literatur terkait yang mendukung pemahaman 

tasamuh dan ta’ayush dalam konteks teologi Islam. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

integrasi kedua konsep tersebut sangat penting untuk mengurangi sikap fanatisme yang 

berlebihan dan memperkuat ukhuwah Islamiyah. Penelitian ini merekomendasikan agar 

para ulama, pendidik, dan pemimpin umat mengedepankan nilai-nilai tasamuh dan 

ta’ayush dalam dakwah dan pendidikan keagamaan guna menciptakan masyarakat Islam 

yang lebih inklusif, damai, dan bersatu. Dengan demikian, penelitian ini memberikan 

kontribusi penting dalam pengembangan pemikiran keislaman yang moderat dan toleran.  

Kata Kunci: Tasamuh,Ta’ayush, QS. Ali ‘Imran ayat 103,Toleransi. 

 

 

PENDAHULUAN  

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mjpai
mailto:sitimarfuahhaura@gmail.com
mailto:sassikomarudin@yahoo.com


Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 4, No. 2 (2025)   
 

126 
 

Pendahuluan Keberagaman mazhab teologi dalam sejarah peradaban Islam merupakan 

manifestasi dari dinamika intelektual dan spiritual yang kaya, yang lahir dari upaya 

mendalam para ulama dalam menafsirkan dan memahami ajaran Islam secara komprehensif1. 

Namun, di balik kekayaan tersebut, muncul tantangan serius berupa sikap kepanatikkan yang 

berlebihan terhadap mazhab tertentu, yang tidak jarang menimbulkan polarisasi, konflik 

internal, dan fragmentasi sosial di kalangan umat Islam. Fenomena ini menjadi ancaman nyata 

bagi persatuan umat dan menghambat terwujudnya harmoni sosial yang menjadi cita-cita 

bersama dalam Islam2. Oleh karena itu, upaya sistematis dan strategis untuk mereduksi dan 

mengikis sikap fanatisme mazhab menjadi sangat mendesak demi menjaga integritas dan 

kesatuan umat.  

Dalam konteks tersebut, konsep tasamuh dan ta’ayush muncul sebagai dua pilar etis dan 

spiritual yang sangat relevan untuk dijadikan landasan dalam membangun sikap inklusif dan 

harmonis antarmazhab3. Tasamuh, yang mengandung makna toleransi dan penghormatan 

terhadap perbedaan, serta ta’ayush, yang menekankan pentingnya hidup berdampingan 

secara damai dan saling menghargai, merupakan nilai-nilai fundamental yang dapat 

meredam ketegangan dan mengikis sikap eksklusif yang berpotensi memecah belah4. 

Integrasi kedua konsep ini tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga praktis, sebagai strategi 

pembinaan sosial dan keagamaan yang mampu memperkuat ukhuwah Islamiyah dan 

memperkokoh solidaritas umat.  

QS. Ali ‘Imran ayat 103 secara eksplisit menegaskan urgensi menjaga persatuan dan 

menghindari perpecahan di antara umat Islam, yang menjadi pijakan normatif utama dalam 

penelitian ini5. Ayat tersebut mengandung pesan moral dan spiritual yang mendalam tentang 

pentingnya memegang teguh tali persaudaraan dan menghindari perpecahan yang dapat 

melemahkan kekuatan umat6. Dengan menelaah ayat ini secara tematik dan kontekstual, 

penelitian ini berupaya menggali nilai-nilai tasamuh dan ta’ayush sebagai solusi efektif dalam 

mengatasi kepanatikkan mazhab yang masih menjadi persoalan kontemporer.  

Metode tafsir tematik yang digunakan dalam penelitian ini memungkinkan analisis yang 

lebih mendalam dan aplikatif terhadap QS. Ali ‘Imran ayat 103, dengan menyoroti aspek-

aspek persatuan, toleransi, dan hidup berdampingan yang terkandung di dalamnya7. 

Pendekatan ini juga mengakomodasi kajian literatur keislaman yang relevan, sehingga dapat 

memberikan gambaran komprehensif tentang bagaimana tasamuh dan ta’ayush dapat 

diintegrasikan dalam konteks teologi Islam untuk mereduksi fanatisme mazhab. Dengan 

 
1 Hisan Mursalin, “Mazhab Teologi Dalam Islam,” Rayah Al-Islam : Jurnal Ilmu Islam 7, no. 3 (2023): 1737–54. 
2 Arifuddin Arifuddin et al., “Ketuhanan Dalam Diskursus Teologi Mazhab Klasik,” TASAMUH: Jurnal Studi 

Islam 14, no. 2 (2022): 251–62, https://doi.org/10.47945/tasamuh.v14i2.693. 
3 Rahmawati, “Perkembangan Pemikiran Dan Peradaban Islam,” Urnal Rihlah Vol. V No. 2/2016 Vol.V, no. 2 

(2016): 108–22. 
4 Ellyatus Sholihah, Sofyan As-tsauri, and Khoirin Nikmah, “Islam Nusantara Sebagai Model Pemikiran 

Dan Pengamalan Islam” 2 (2025). 
5 Hani NurWulan et al., “Aktualisasi Nilai-Nilai Persatuan Menurut Qs. Ali-Imran Ayat 103 Dalam Konteks 

Keindonesiaan,” At-Thullab : Jurnal Mahasiswa Studi Islam 6, no. 1 (2024): 1461–74, 

https://doi.org/10.20885/tullab.vol6.iss1.art1. 
6 Mukhtar and Tutik Hamidah, “Pentingnya Nilai Persatuan Perpektif Al-Quran Surah Al-Imran Ayat 103 

Dalam Mengatasi Pandemi Covid-19,” Jurnal Online Studi Al-Qur An 17, no. 02 (2021): 287–310, 

https://doi.org/10.21009/jsq.017.2.07. 
7 Fahri Sahrul Ramadhan and Ahmad Saeful Hidaya, “Tafsir Ayat-Ayat Al-Qur’an Tentang Fungsi 

Manajemen Pendidikan,” Inovatif: Penelitian Keagamaan Dan Kebudayaan 10, no. 1 (2024): 86–107. 



Urgensi Integrasi Tasamuh Dan Ta’ayush Dalam Mengikis Kepanatikan Mazhab Teologi  
Siti Marfuah dan Komarudin Sassi 

127 

 

demikian, penelitian ini tidak hanya berorientasi pada aspek tekstual, tetapi juga pada 

implikasi sosial dan spiritual yang lebih luas.  

Urgensi penelitian ini semakin diperkuat oleh realitas sosial yang menunjukkan bahwa 

kepanatikkan mazhab masih menjadi sumber ketegangan dan konflik di berbagai komunitas 

Muslim di seluruh dunia. Sikap fanatik yang berlebihan tidak hanya menghambat dialog dan 

kerja sama antarmazhab, tetapi juga berpotensi menimbulkan fragmentasi sosial yang 

merugikan perkembangan keilmuan dan dakwah Islam yang moderat dan inklusif. Oleh 

karena itu, integrasi nilai-nilai tasamuh dan ta’ayush menjadi strategi penting yang harus 

dikembangkan dan diimplementasikan secara sistematis dalam berbagai aspek kehidupan 

keagamaan dan sosial.  

Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara mendalam urgensi 

integrasi tasamuh dan ta’ayush dalam mengikis kepanatikkan mazhab teologi melalui 

tinjauan QS. Ali ‘Imran ayat 103. Diharapkan hasil penelitian ini dapat memberikan kontribusi 

signifikan baik secara teoritis maupun praktis dalam pengembangan pemikiran keislaman 

yang moderat, toleran, dan mampu menjawab tantangan pluralitas serta dinamika sosial umat 

Islam masa kini. 

KAJIAN LITERATUR 

Q.S. Ali ‘Imran ayat 103 memuat imperatif teologis yang menekankan urgensi kohesi 

sosial umat melalui perintah untuk berpegang teguh pada “ḥabl Allāh” (tali Allah) dan 

larangan terhadap disintegrasi internal. Dalam literatur tafsir klasik, seperti karya al-Ṭabarī 

dan al-Qurṭubī, frasa ini ditafsirkan sebagai ajakan untuk mengikat diri dengan petunjuk ilahi 

berupa al-Qur’an dan sunnah sebagai landasan persatuan8. Ayat ini menjadi sangat signifikan 

dalam mengkaji dinamika keumatan, khususnya ketika disandingkan dengan fenomena 

kontemporer berupa fanatisme sektarian berbasis perbedaan mazhab teologis. Dalam konteks 

ini, ayat tersebut tidak hanya menyerukan persatuan secara formal, tetapi juga menekankan 

pentingnya membangun kesadaran kolektif umat atas esensi ajaran Islam yang mencerminkan 

inklusivitas dan semangat ukhuwah islamiyah.  

1. Konsep Tasamuh 

Konsep tasamuh dalam Islam merepresentasikan prinsip fundamental yang 

bersumber dari nilai-nilai normatif Al-Qur’an dan Sunnah, yang bertujuan membentuk 

masyarakat beradab, inklusif, dan harmonis. Secara etimologis, tasamuh berasal dari akar kata 

Arab "ََسَمَح", yang mengandung makna kedermawanan, kelapangan hati, dan sikap saling 

memaafkan.910. Dalam kerangka teologis dan sosial, tasamuh dipahami sebagai kemampuan 

untuk menerima dan menghargai keberagaman pandangan, keyakinan, dan praktik 

keagamaan, dengan tetap menjunjung tinggi prinsip tidak memaksakan kehendak. Al-Qur’an 

secara eksplisit mengakui pluralitas sebagai bagian dari ketetapan ilahiyah (lihat QS. Hud [11]: 

118–119), yang menegaskan bahwa perbedaan bukanlah penyimpangan, melainkan 

 
8 Mukhtar and Hamidah, “Pentingnya Nilai Persatuan Perpektif Al-Quran Surah Al-Imran Ayat 103 Dalam 

Mengatasi Pandemi Covid-19.” 
9 nur, “Konsep Tasamuh Di Indonesia Perspektif M. Quraish Shihab Dalam Tafsir Al-Misbah 

(Studi Analisis Penafsiran Surah Al-An’am Ayat 108),” Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir Dan 

Pemikiran Islam 4, no. 1 (2023), https://doi.org/10.58401/takwiluna.v4i1.804. 
10 Yasir Othman, “Konsep Tasamuh Menurut Al-Quran Dan Relevansinya Dengan Kepribadian Konselor 

Konvensional,” Uin Ar-Raniry Fakultas Dakwah Dan Komunikasi, 2021, Hal 30. 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 4, No. 2 (2025)   
 

128 
 

kenyataan antropologis yang patut diterima secara etis11. Rasulullah SAW telah memberikan 

teladan konkret dalam mengimplementasikan tasamuh, baik melalui interaksi sosial dengan 

komunitas non-Muslim, penyikapan terhadap perbedaan pendapat sahabat, maupun jaminan 

perlindungan terhadap kelompok minoritas12. Oleh karena itu, tasamuh dalam Islam bukan 

merupakan bentuk kompromi terhadap nilai kebenaran, melainkan ekspresi dari kematangan 

spiritual dan keluasan wawasan keilmuan.  

Dalam konteks sosial-keagamaan yang lebih luas, tasamuh berperan sebagai 

instrumen penting dalam mencegah disintegrasi umat akibat eksklusivisme ideologis dan 

fanatisme teologis13. Sejarah pemikiran Islam mencatat bahwa para imam mazhab besar 

seperti Abu Hanifah, Malik, Syafi’i, dan Ahmad bin Hanbal memperlihatkan sikap tasamuh 

yang tinggi terhadap perbedaan dalam masalah furu’ dan bahkan dalam aspek-aspek teologi 

yang bersifat spekulatif. Fenomena ini menunjukkan bahwa toleransi intelektual telah 

menjadi tradisi ilmiah yang melekat dalam khazanah Islam klasik14. Oleh karenanya, tasamuh 

tidak dapat dipandang sebagai indikasi relativisme moral atau ketidakberpihakan terhadap 

kebenaran, melainkan sebagai strategi epistemologis dan etika sosial dalam merawat 

keutuhan umat15. Dalam realitas kontemporer yang ditandai dengan meningkatnya 

sektarianisme dan polarisasi ideologis antarmazhab, reaktualisasi nilai tasamuh menjadi 

kebutuhan mendesak guna memperkuat ukhuwah Islamiyah serta meneguhkan misi Islam 

sebagai rahmat bagi seluruh alam (rahmatan lil ‘alamin). 

2. Konsep Ta’ayush 

Konsep ta’ayush dalam wacana keislaman merujuk pada prinsip koeksistensi damai 

yang menekankan hidup berdampingan secara harmonis antara individu maupun kelompok 

yang memiliki perbedaan keyakinan, afiliasi mazhab, atau latar belakang sosial budaya. 

Secara linguistik, istilah ta’ayush berasal dari akar kata Arab “ʿāsha–yaʿīshu” yang bermakna 

“hidup”, sedangkan dalam bentuk masdar “taʿāyush” mengindikasikan makna kebersamaan 

dalam kehidupan yang saling menghargai dan menghindari konflik16.  

Dalam perspektif normatif Islam, ta’ayush mencerminkan implementasi nilai-nilai 

universal seperti kasih sayang (rahmah), keadilan (‘adl), dan persaudaraan kemanusiaan 

(ukhuwwah insāniyyah)17. Al-Qur’an memberikan landasan teologis bagi prinsip ini, di 

 
11 M.Ag Dr. Maksudin and M.Pd Dr. Mohamad Yasin Yusuf, M.Pd Dr. Robingun, Thinking Map 

Pendekatan Integrasi-Interkoneksi Agama Dan Sains-Teknologi, Jurnal (Berbasis Al-Quran Al-Hadis Dan 

Sunnatullah), vol. 2, 2019. 
12 Othman, “Konsep Tasamuh Menurut Al-Quran Dan Relevansinya Dengan Kepribadian 

Konselor Konvensional.” 
13 Ikhsan Huzali, “Implementasi Hadist Tasamuh Dalam Bermasyarakat,” no. 3 (2024). 
14 Aurana Zahro El Hasbi and Noor Fuady, “Moderasi Beragama, Tasamuh, Dan Sinkretisme 

(Dinamika Sosial Keagamaan Umat Islam),” KAMALIYAH : Jurnal Pendidikan Agama Islam 2, no. 1 (2024): 

169–82, https://doi.org/10.69698/jpai.v2i1.519. 
15 D A N Moderasi, Tantangan Serta, and Hifdzul Malik, “Sinkritisme, Tasamuh, Dan Moderasi: 

Tantangan Serta Peluang Dalam Mewujudkan Masyarakat Inklusif” 24, no. 2 (2024). 
16 Asilatul Hanaa Abdullah and Fauziah Fathil, “The Concept of Al-Ta’ayush in Islamic 

Cosmopolitanism: From Medina to Istanbul and Malacca,” Islamiyyat 43, no. 1 (2020): 163–71, 

https://doi.org/10.17576/islamiyyat-2021-4301-14. 
17 Sholihah, As-Tsauri, And Nikmah, “Islam Nusantara Sebagai Model Pemikiran Dan 

Pengamalan Islam.” 



Urgensi Integrasi Tasamuh Dan Ta’ayush Dalam Mengikis Kepanatikan Mazhab Teologi  
Siti Marfuah dan Komarudin Sassi 

129 

 

antaranya dalam QS. Al-Mumtahanah [60]: 8 yang menyatakan bahwa umat Islam dianjurkan 

untuk bersikap baik dan adil kepada non-Muslim yang tidak memerangi atau menindas 

mereka. Ayat ini menunjukkan bahwa relasi sosial dalam Islam dibangun atas dasar prinsip 

keadilan dan koeksistensi, bukan atas dasar diskriminasi atau eksklusivisme. Secara historis, 

ta’ayush telah menjadi bagian integral dari peradaban Islam klasik yang multikultural18. 

Dalam konteks sosial-politik seperti pada era Abbasiyah, peradaban Islam menunjukkan 

kapasitasnya dalam mengelola pluralitas agama dan mazhab melalui mekanisme koeksistensi 

yang relatif stabil dan toleran. Komunitas Muslim, Kristen, Yahudi, dan kelompok lainnya 

hidup berdampingan dan berkontribusi dalam bidang keilmuan, ekonomi, dan kebudayaan19.  

Dalam konteks intraumat, praktik ta’ayush juga tercermin dalam relasi antarmazhab 

seperti antara Asy’ariyah, Maturidiyah, dan kelompok-kelompok Salafi, serta dalam interaksi 

mazhab fikih yang berbeda, yang sering kali berlangsung dalam bingkai ilmiah yang dialogis. 

Hal ini menunjukkan bahwa ta’ayush bukanlah konsep asing dalam tradisi Islam, melainkan 

merupakan nilai autentik yang bersumber dari ajaran Islam itu sendiri. Dalam realitas 

kontemporer yang dipenuhi tantangan sektarianisme dan eksklusivisme teologis, aktualisasi 

nilai ta’ayush menjadi suatu kebutuhan strategis untuk membangun masyarakat Islam yang 

inklusif, toleran, dan berkeadaban, serta untuk mendorong terciptanya tata sosial yang sejalan 

dengan visi Islam sebagai rahmat bagi semesta alam (rahmatan lil ‘alamin). 

3. Kepanatikkan Mazhab Teologi 

Fanatisme terhadap mazhab teologi dalam Islam dapat dipahami sebagai bentuk 

eksklusivisme ideologis yang lahir dari sikap berlebihan dalam mengidentifikasi diri dengan 

suatu aliran teologis tertentu, disertai dengan penolakan terhadap legitimasi pandangan 

teologis lain yang sah dalam khazanah Islam20. Dalam terminologi ilmu sosial-keagamaan, 

fanatisme ini mencerminkan loyalitas yang irasional dan tidak proporsional terhadap suatu 

sistem kepercayaan, yang mengabaikan prinsip pluralitas dan ikhtilaf sebagai bagian dari 

dinamika pemikiran Islam. Dalam konteks ini, suatu kelompok teologis tidak hanya 

mengklaim kebenaran tunggal bagi dirinya, tetapi juga menegasikan eksistensi pihak lain 

melalui sikap penyesatan (tabdi‘) atau pengkafiran (takfir)21. Fenomena semacam ini 

mengindikasikan terjadinya penyempitan ruang tafsir dan hilangnya sikap objektif dalam 

menyikapi perbedaan, yang pada gilirannya menimbulkan ketegangan intraumat Islam.  

Karakteristik fanatisme teologis dapat diidentifikasi melalui sejumlah indikator yang 

khas. Pertama, munculnya praktik takfir terhadap kelompok yang berbeda, meskipun 

perbedaan tersebut berkaitan dengan aspek furu‘ atau wilayah ijtihad22. Kedua, adanya upaya 

 
18 Diajukan Untuk Et Al., “Persahabatan Muslim Dengan Non-Muslim (Studi Analisis Penafsiran 

Surah Al-Mumtahanah Ayat 1 Dalam Tafsir Al-Munir Karya Syekh Wahbah Az-Zuhaili)” (2025). 
19 Saihu Saihu, “Al-Quran Dan Pluralisme,” Suhuf 13, No. 2 (2020): 183–206, 

Https://Doi.Org/10.22548/Shf.V13i2.493. 
20 Adi Suhara, “Pengaruh Fanatisme Mazhab Terhadap Keberhasilan Dakwah,” Waraqat : Jurnal 

Ilmu-Ilmu Keislaman 1, No. 1 (2020): 17, Https://Doi.Org/10.51590/Waraqat.V1i1.29. 
21 Rabiatul Adawiah, Nuril Khasyi’in, And Anwar Hafidzi, “Strategi Antisipasi Gerakan 

Fanatisme Mazhab Melalui Moderasi Beragama Dalam Pendidikan Di Uin Antasari Banjarmasin,” Al-

Banjari : Jurnal Ilmiah Ilmu-Ilmu Keislaman 20, No. 2 (2021): 241–64, Https://Doi.Org/10.18592/Al-

Banjari.V20i2.6435. 
22 Zulkarnain Zulkarnain and Ziaul Haq, “Pengaruh Fanatisme Keagamaan Terhadap Perilaku 

Sosial,” Kontekstualita 35, no. 01 (2020): 25–38, https://doi.org/10.30631/35.01.25-38. 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 4, No. 2 (2025)   
 

130 
 

delegitimasi terhadap otoritas ilmiah dari ulama atau tokoh mazhab lain, yang berakibat pada 

tertutupnya ruang dialog dan pertukaran intelektual23. Ketiga, fanatisme ini kerap ditandai 

oleh pola pembelaan mazhab secara apologetik dan dogmatis, tanpa disertai sikap kritis atau 

kesediaan untuk menerima koreksi ilmiah. Keempat, metode penalaran yang digunakan 

cenderung literalistik dan fragmentaris, tanpa mempertimbangkan konteks historis atau 

maqashid al-shari‘ah dalam memahami teks. Kelima, fanatisme teologis sering kali 

berkelindan dengan kepentingan politik tertentu, menjadikan doktrin teologi sebagai alat 

mobilisasi atau dominasi, sehingga agama kehilangan fungsi transendennya dan 

tereksploitasi secara ideologis24.  

Genealogi, Manifestasi, dan Konsekuensi Sosiologis Fanatisme terhadap mazhab 

teologi telah menjadi salah satu problematika laten dalam sejarah pemikiran Islam yang 

berimplikasi serius terhadap disintegrasi sosial keagamaan. Sikap eksklusivisme teologis, 

yang sering kali dimanifestasikan dalam bentuk takfīr atau penyesatan terhadap kelompok 

lain, mereduksi esensi Islam sebagai agama rahmatan lil ‘ālamīn25. Dalam studi-studi 

mutakhir oleh tokoh seperti Khaled Abou El Fadl dan Mohammad Hashim Kamali, 

dikemukakan bahwa absolutisasi kebenaran mazhab tertentu merupakan sumber utama 

polarisasi internal umat26. Konflik historis antara Mu’tazilah dan Ahlus Sunnah, atau antara 

Asy’ariyah dan Hanbaliyah, menunjukkan bahwa perbedaan teologis yang tidak dikelola 

secara bijak dapat bertransformasi menjadi eskalasi konflik dan kekerasan simbolik. Oleh 

karena itu, upaya untuk menanamkan tasamuh dan ta’ayush dalam kerangka berpikir 

teologis merupakan langkah rekonstruktif yang sangat diperlukan untuk mencegah 

pembelahan sosial berbasis doktrin.  

Tafsir maqāṣidī terhadap Q.S. Ali ‘Imran:103 membuka ruang interpretasi yang lebih 

progresif dan kontekstual terhadap tujuan syariat dalam menjaga integritas sosial umat. 

Esensi ayat ini, jika dibaca melalui pendekatan maqashid al-sharī‘ah, menunjukkan bahwa 

persatuan umat tidak hanya bersifat simbolik, tetapi juga fungsional dalam menciptakan tata 

sosial yang adil, damai, dan inklusif27. Tokoh-tokoh kontemporer seperti Yusuf al-Qaradawi 

dan Taha Jabir al-‘Alwani menekankan bahwa salah satu tujuan utama syariat adalah ḥifẓ al-

dīn (menjaga agama), yang mencakup penghormatan terhadap perbedaan pandangan dalam 

ruang lingkup toleransi yang dibenarkan28. Dalam konteks ini, integrasi nilai tasamuh dan 

ta’ayush menjadi representasi nyata dari maqashid dalam mengembangkan kesadaran 

kolektif umat atas pentingnya keberagaman sebagai kekuatan, bukan sebagai potensi konflik.  

 
23 Dhipayasa Adirinarso, “Konsep Fanatisme Perspektif Al-Qur’an (Studi Komparatif Tafsir Al-

Mishbah Dan At-Thabari,” Nucl. Phys. 13, no. 1 (2023): 104–16. 
24 Syahratul Ayma and Abdul Wahid Haddade, “Fanatisme Bermazhab Di Kalangan Masyarakat 

Islam Kota Makassar; Studi Komparatif Nahdhatul Ulama Dan Muhammadiyah,” SHAUTUNA: Jurnal 

Ilmiah Mahasiswa Perbandingan Mazhab 4, no. 3 (2023), https://doi.org/10.24252/shautuna.vi.32891. 
25 Abdullah Al Harari, “Analisis Kontra Narasi Ekstremisme Dalam Perspektif Pendidikan Islam” (2025). 
26 Wildani Hefni, Imam Mustofa, And Rizqa Ahmadi, “Looking For Moderate Fiqh: The Thought Of 

Mohammad Hashim Kamali On The Reformation Of Rigidity And Inflexibility In Islamic Law,” Al-Istinbath: Jurnal 

Hukum Islam 10, No. 1 (2025): 30–57, Https://Doi.Org/10.29240/Jhi.V10i1.10694. 
27 Muhammad Firdaus, “Perkembangan Tafsir Maqaşidi Di Tunisia Dan Indonesia Modern: Studi Kasus 

Pemikiran Ibn ’Ashür Dan M. Quraish Shihав” (2024). 
28 Ujang Mimin Muhaemin, “Nilai Toleransi Beragama Dalam Al-Qur’an: Studi Komparatif Penafsiran 

Klasik Dan Kontemporer,” L-Tadabbur: Jurnal Ilmu Quran Dan Tafsir 9, No. November (2024): 295–304, 

Https://Doi.Org/10.30868/At.V9i02.7664. 



Urgensi Integrasi Tasamuh Dan Ta’ayush Dalam Mengikis Kepanatikan Mazhab Teologi  
Siti Marfuah dan Komarudin Sassi 

131 

 

4. Urgensi Integrasi Nilai Tasamuh dan Ta’ayus 

Mengintegrasikan nilai-nilai tasamuh (toleransi) dan ta’ayush (koeksistensi damai) ke 

dalam praktik kehidupan beragama merupakan sebuah keniscayaan normatif sekaligus 

strategis dalam upaya mereduksi dan mengatasi kepanatikkan terhadap mazhab teologi29. 

Kedua nilai tersebut tidak hanya bersifat etis dalam kerangka moral sosial, tetapi juga 

memiliki landasan teologis yang kuat dalam ajaran Islam. Tasamuh dan ta’ayush diposisikan 

sebagai prinsip syar’i yang diperintahkan oleh Allah SWT dan dicontohkan secara nyata oleh 

Rasulullah SAW dalam kehidupan beliau sehari-hari. Dalam hal ini, penguatan sikap inklusif 

terhadap keragaman teologis bukan sekadar tuntutan sosial, melainkan juga bentuk ketaatan 

terhadap petunjuk wahyu.  

Al-Qur’an secara eksplisit menyerukan pentingnya hubungan sosial yang harmonis 

antarindividu dan kelompok, sebagaimana termaktub dalam QS. Al-Hujurat [49]: 13, yang 

menegaskan bahwa Allah menciptakan manusia dalam beragam bangsa dan suku agar 

mereka saling mengenal (li ta‘ārafū), bukan untuk saling bermusuhan. Lebih lanjut, QS. Al-

Baqarah [2]: 113 mengkritik klaim sepihak dari kelompok agama yang saling menegasikan 

satu sama lain, yang mencerminkan larangan atas sikap merasa paling benar secara 

eksklusif30. Hadis-hadis Nabi Muhammad SAW juga memperlihatkan implementasi nilai 

tasamuh dan ta’ayush dalam interaksi beliau dengan pemeluk agama lain seperti Yahudi dan 

Nasrani, serta dengan berbagai kelompok internal umat Islam yang memiliki perbedaan 

pandangan teologis31. Sikap beliau yang santun, adil, dan menghormati perbedaan menjadi 

teladan praksis yang relevan dalam konteks kontemporer yang sarat polarisasi.  

Realisasi nilai-nilai tasamuh dan ta’ayush tersebut dapat diwujudkan melalui 

beberapa pendekatan strategis dan terukur. Pertama, implementasi pendidikan multikultural 

berbasis nilai Islam rahmatan lil ‘alamin di lembaga-lembaga pendidikan, baik formal 

maupun nonformal, menjadi instrumen penting dalam membentuk cara pandang yang 

inklusif terhadap keberagaman mazhab dan tradisi keislaman. Kedua, penguatan dialog 

antarmazhab secara akademik dan terbuka perlu difasilitasi untuk membangun ruang 

pertukaran gagasan yang sehat, berimbang, dan konstruktif. Dialog ini seyogianya tidak 

berhenti pada tataran wacana, melainkan diarahkan pada penguatan ukhuwah dan kerja 

sama lintas mazhab. Ketiga, tokoh-tokoh agama, ulama, dan lembaga keislaman memiliki 

tanggung jawab moral dan sosial untuk mempromosikan moderasi beragama (wasatiyyah) 

melalui narasi yang inklusif, adil, dan berpihak pada kemaslahatan umat secara kolektif. 

Dengan langkah-langkah ini, diharapkan resistensi terhadap perbedaan dapat ditekan, dan 

kepanatikkan teologis dapat didekonstruksi secara bertahap. 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka dan 

tafsir tematik. Pendekatan kualitatif dipilih karena bertujuan untuk menggali makna 

mendalam dan konteks spiritual dari konsep tasamuh dan ta’ayush dalam mengatasi 

 
29 Wadan Y Anulis, “Internalisasi Nilai Moderasi Islam At-Tawasuth Wal I’tidal Di Sekolah,” Jurnal Basicedu 6, 
no. 6 (2020): 10402–13, https://journal.uii.ac.id/ajie/article/view/971. 
30 Mujetaba Mustafa, “Toleransi Beragama Dalam Perspektif Al-Qur ’ an” 7, no. April (2015): 1–18. 
31 El Hasbi and Noor Fuady, “Moderasi Beragama, Tasamuh, Dan Sinkretisme (Dinamika Sosial Keagamaan 
Umat Islam).” 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 4, No. 2 (2025)   
 

132 
 

kepanatikkan mazhab teologi32. Data utama yang dianalisis adalah QS. Ali ‘Imran ayat 103 

beserta tafsir-tafsir klasik dan kontemporer yang relevan. Selain itu, literatur terkait konsep 

tasamuh, ta’ayush, dan fenomena kepanatikkan mazhab juga dijadikan sumber data 

pendukung.  

Pengumpulan data dilakukan melalui studi literatur dengan membaca, mencatat, dan 

mengorganisasi informasi dari berbagai sumber primer dan sekunder. Analisis data dilakukan 

dengan metode tafsir tematik yang fokus pada penggalian nilai-nilai persatuan, toleransi, dan 

hidup berdampingan yang terkandung dalam ayat tersebut33. Selain itu, dilakukan analisis 

komparatif terhadap literatur yang membahas kepanatikkan mazhab dan solusi tasamuh-

ta’ayush untuk mendapatkan gambaran yang komprehensif. Validitas data dijaga melalui 

triangulasi sumber dengan membandingkan berbagai tafsir dan literatur serta mengkaji 

kesesuaian interpretasi dengan konteks sosial-keagamaan masa kini34. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Di tengah realitas masyarakat yang kian beragam dan pluralistik, pentingnya saling 

menghormati perbedaan menjadi suatu keharusan guna mewujudkan perdamaian dan 

keharmonisan sosial. Islam, sebagai agama yang membawa rahmat bagi seluruh alam, 

mengajarkan prinsip-prinsip mulia yang mendorong terbentuknya kehidupan bersama yang 

rukun dan penuh toleransi. Dalam hal ini, dua ajaran Islam yang sangat relevan adalah 

tasamuh (toleransi) dan ta’ayush (hidup berdampingan secara damai). Kedua prinsip tersebut 

menjadi landasan utama dalam menjalin hubungan yang harmonis antar pemeluk agama 

maupun antar kelompok dalam masyarakat yang multikultural. 

1. Konsep Tasamuh dan Ta’ayush dalam Islam 

Dalam Islam, tasamuh mengandung makna sikap toleransi dan saling menghargai antar 

sesama manusia, khususnya dalam menghadapi perbedaan keyakinan, pandangan, dan 

praktik keagamaan35. Tasamuh tidak sekadar menerima keberagaman, melainkan juga 

mengapresiasi perbedaan sebagai bagian dari ketetapan Allah yang menciptakan manusia 

dengan ragam latar belakang dan karakteristik36. Nilai tasamuh sangat ditekankan dalam Al-

Qur’an dan hadis sebagai fondasi untuk menjaga keharmonisan sosial serta mencegah konflik 

yang dapat memecah belah umat. Sikap ini penting agar umat Islam dapat hidup 

berdampingan secara damai, baik dengan sesama muslim maupun dengan penganut agama 

lain37. Sedangkan ta’ayush berarti hidup berdampingan secara harmonis dan saling 

mendukung dalam keberagaman. Konsep ini menekankan pentingnya interaksi sosial yang 

 
32 Muhammad Rijal Fadli, “Memahami Desain Metode Penelitian Kualitatif,” Humanika 21, No. 1 

(2021), Https://Doi.Org/10.21831/Hum.V21i1.38075. 
33 Mouwn Erland, Metodologi Penelitian Kualitatif., Rake Sarasin, 2020. 
34 Aditya Wardhana, “Instrumen Penelitian Kuantitatif Dan Kualitatif,” 2023, 157–73. 
35 Othman, “Konsep Tasamuh Menurut Al-Quran Dan Relevansinya Dengan Kepribadian Konselor 

Konvensional.” 
36 Nur, “Konsep Tasamuh Di Indonesia Perspektif M. Quraish Shihab Dalam Tafsir Al-Misbah (Studi 

Analisis Penafsiran Surah Al-An’am Ayat 108),” Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir Dan Pemikiran Islam 4, No. 

1 (2023), Https://Doi.Org/10.58401/Takwiluna.V4i1.804. 
37 Luqyana Azmiya Putri And Doli Witro, “Konsep Integrasi Tasamuh Qur’ani Dalam Pendidikan Moderasi 

Beragama,” Jurnal Analisa Pemikiran Insaan Cendikia 5, No. 2 (2022), Https://Doi.Org/10.54583/Apic.Vol5.No2.97. 



Urgensi Integrasi Tasamuh Dan Ta’ayush Dalam Mengikis Kepanatikan Mazhab Teologi  
Siti Marfuah dan Komarudin Sassi 

133 

 

positif, di mana perbedaan tidak menjadi penghalang untuk membangun hubungan yang 

baik dan saling menguntungkan38.  

Dalam Islam, ta’ayush mengajarkan umat untuk tidak hanya bersikap toleran, tetapi juga 

aktif menciptakan suasana hidup yang damai dan penuh kasih sayang antar individu dan 

kelompok yang berbeda. Konsep ini sangat relevan dalam masyarakat yang pluralistik, 

sehingga umat Islam diajarkan untuk mampu beradaptasi dan bekerja sama dalam 

keberagaman tersebut39. Kedua konsep ini, tasamuh dan ta’ayush, saling melengkapi dalam 

membangun masyarakat yang harmonis. Tasamuh menjadi landasan sikap mental dan 

spiritual untuk menerima perbedaan, sementara ta’ayush mengarahkan pada tindakan nyata 

dalam kehidupan sehari-hari agar hidup berdampingan secara damai40. Dalam sejarah Islam, 

Nabi Muhammad SAW dan para sahabat telah memberikan contoh penerapan kedua nilai ini, 

seperti dalam Piagam Madinah yang mengatur hubungan antar umat beragama dan suku 

dengan prinsip saling menghormati dan tolong-menolong41.  

Hal ini menunjukkan bahwa Islam sangat mendorong integrasi sosial yang inklusif dan 

penuh kasih sayang. Dari sisi teologis, tasamuh dan ta’ayush berakar pada ajaran Al-Qur’an 

yang menekankan pentingnya ukhuwah (persaudaraan) dan amar ma’ruf nahi munkar 

(mengajak kepada kebaikan dan mencegah kemungkaran) dengan cara yang bijaksana dan 

penuh hikmah. Misalnya, QS. Ali ‘Imran ayat 103 mengajak umat Islam untuk berpegang 

teguh pada tali Allah secara bersama-sama dan tidak bercerai berai, yang menjadi dasar kuat 

bagi integrasi tasamuh dan ta’ayush dalam meredam kepanikan dan perpecahan mazhab 

teologi. Dengan demikian, kedua konsep ini bukan hanya nilai sosial, tetapi juga kewajiban 

agama demi menjaga kesatuan umat42. Dalam praktiknya, penerapan tasamuh dan ta’ayush 

membutuhkan kesadaran dan kedewasaan spiritual dari setiap individu dan kelompok. Sikap 

saling menghormati, menghindari fanatisme berlebihan, serta membuka ruang dialog dan 

kerja sama antarmazhab dan antarumat beragama menjadi kunci utama.  

Dengan demikian, integrasi tasamuh dan ta’ayush dapat menjadi solusi efektif untuk 

mengurangi kepanikan mazhab teologi yang sering menimbulkan konflik dan perpecahan. 

Islam mengajarkan bahwa keberagaman adalah rahmat, dan dengan sikap tasamuh dan 

ta’ayush, umat dapat hidup rukun dan bersatu dalam bingkai ukhuwah Islamiyah. 

2. Kefanatikan Mazhab Teologi: Penyebab dan Dampaknya 

Kefanatikan dalam ranah mazhab teologi dapat diartikan sebagai sikap yang sangat 

berlebihan dan kaku dalam mempertahankan suatu pandangan atau ajaran mazhab tertentu, 

 
38 Asilatul Hanaa Abdullah And Fauziah Fathil, “The Concept Of Al-Ta’ayush In Islamic Cosmopolitanism: 

From Medina To Istanbul And Malacca,” Islamiyyat 43, No. 1 (2020): 163–71, Https://Doi.Org/10.17576/Islamiyyat-

2021-4301-14. 
39 Mohammad Naqib Hamdan Et Al., “Aplikasi Fiqh Al-Ta ’ Ayush Yang Berorientasikan Prinsip 

Wasatiyyah Dalam Membina Keharmonian,” Jurnal Hadhari 1, No. June (2021). 
40 Sholihah, As-Tsauri, And Nikmah, “Islam Nusantara Sebagai Model Pemikiran Dan Pengamalan Islam.” 
41 Luqman Rico Khashogi, “Konsep Ummah Dalam Piagam Madinah,” Jurnal Agama Dan Hak Azazi Manusia 

2, No. 1 (2012): 93–116. 
42 Endang Pristiwati, Sonia Haira Rahma, And Laila Munada, “Perumpamaan Kesatuan Dan Persatuan 

Dalam Qur’an (Analisis Q.S Ibrahim:24 Al Mu’minun: 52 Ali Imran:103 Dalam Bingkai Hukum Tata Negara),” 

Angewandte Chemie International Edition, 6(11), 951–952. 1 (2017): 1–16. 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 4, No. 2 (2025)   
 

134 
 

tanpa memberikan ruang bagi dialog, kritik, atau pemahaman lain yang berbeda43. Sikap 

fanatik ini biasanya muncul karena adanya keterikatan emosional dan identitas yang sangat 

kuat terhadap kelompok mazhabnya sendiri, sehingga berkembang menjadi sikap eksklusif 

yang menolak keberadaan dan pandangan mazhab lain. Dalam sejarah perkembangan 

pemikiran Islam, fanatisme mazhab telah menjadi salah satu penyebab utama terjadinya 

konflik dan perpecahan di antara umat Islam, yang pada akhirnya menghambat terciptanya 

persatuan dan keharmonisan yang seharusnya menjadi tujuan bersama seluruh umat. Salah 

satu penyebab utama kefanatikan mazhab teologi adalah kurangnya pemahaman yang 

mendalam dan menyeluruh terhadap ajaran Islam secara keseluruhan44. 

 Banyak individu yang hanya mengenal mazhab mereka secara parsial dan terbatas, 

sehingga cenderung memandang mazhab lain sebagai ancaman atau bahkan sesat. Kondisi 

ini diperparah oleh sistem pendidikan keagamaan yang kurang menekankan pentingnya 

sikap terbuka, toleran, dan saling menghargai perbedaan45. Akibatnya, fanatisme tumbuh 

subur karena ketidaktahuan dan ketakutan yang berlebihan akan kehilangan identitas 

keagamaan yang dianggap suci dan mutlak benar, sehingga menimbulkan sikap defensif yang 

berlebihan. Faktor sosial dan politik juga sangat berperan dalam memperkuat kefanatikan 

mazhab. Dalam beberapa situasi, kelompok-kelompok tertentu memanfaatkan fanatisme 

mazhab sebagai alat untuk memperkokoh kekuasaan dan memobilisasi dukungan politik. 

Politisasi agama semacam ini menyebabkan polarisasi yang semakin tajam dan memperdalam 

jurang perpecahan antarmazhab46.  

Media sosial dan teknologi informasi yang berkembang pesat juga sering kali menjadi 

sarana penyebaran paham fanatik, memperkuat stereotip negatif, dan memperbesar konflik 

antar kelompok teologis. Kondisi ini menciptakan iklim yang tidak kondusif bagi dialog dan 

rekonsiliasi47. Sebagai contoh konkret, dalam sejarah Islam, perpecahan antara kelompok 

Mu'tazilah dan Asy'ariyyah menunjukkan bagaimana perbedaan teologis yang awalnya 

bersifat intelektual berkembang menjadi fanatisme yang memecah umat. Mu'tazilah yang 

menekankan rasionalitas dan akal sebagai dasar ajaran, sering kali dianggap sesat oleh 

kelompok Asy'ariyyah yang lebih menekankan otoritas wahyu dan syariat48. Fanatisme ini 

tidak hanya menyebabkan ketegangan teologis, tetapi juga memicu konflik sosial dan politik 

yang berkepanjangan, sehingga menghambat persatuan umat. Contoh lain adalah fanatisme 

mazhab dalam penafsiran Al-Qur’an yang menyebabkan tafsir yang sektarian dan kurang 

objektif, sehingga memperkuat perpecahan di kalangan umat49.  

 
43 Abdillah And Nanang, “Madzhab Dan Faktor Penyebab Terjadinya Perbedaan,” Fikroh: Jurnal Pemikiran 

Dan Pendidikan Islam 8(1), No. 1 (2014): 21–38, Https://Jurnal.Stai-

Alazharmenganti.Ac.Id/Index.Php/Fikroh/Article/View/20/18. 
44 Ayma and Wahid Haddade, “Fanatisme Bermazhab Di Kalangan Masyarakat Islam Kota Makassar; Studi 

Komparatif Nahdhatul Ulama Dan Muhammadiyah.” 
45 Maulidatur Rofiqoh, “Fanatisme Mazhab Dalam Penafsiran (Studi Tafsir Sektarian Atas Ayat Ahkam 

Dalam Tafsir Ahkam Al-Quran Karya Al-Kiya Al-Harrasi),” Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, 2020, 

1–150, https://core.ac.uk/download/pdf/343201044.pdf. 
46 Zulkarnain and Haq, “Pengaruh Fanatisme Keagamaan Terhadap Perilaku Sosial.” 
47 Mohamad Zaenal Abidin, “Pentingnya Bermadzhab Dan Larangan Fanatisme Menurut Pandangan KH. 

Hasyim Asy’ari,” Jurnal Pendidikan Agama Islam Jurnal Permata 1, no. 1 (2020). 
48 Ahmad Riduan, Zainap Hartati, and Muhammad Nasir, “Mu ’ Tazilah Di Era Modern : Kajian Konsep 

Keadilan , Kebebasan , Dan Rasionalitas Dalam Pemikiran Islam Di Antaranya Melalui Karya-Karya Seperti The 

Arab Thought Oleh Muhammad Abed” 5, no. 1 (2025): 37–53. 
49 Arif Al Wasim, “Fanatisme Mazhab Dan Implikasinya Terhadap Penafsiran Al-Qur’an,” Syariati : Jurnal 

Studi Al-Qur’an Dan Hukum IV, no. 01 (2018): 13–22. 



Urgensi Integrasi Tasamuh Dan Ta’ayush Dalam Mengikis Kepanatikan Mazhab Teologi  
Siti Marfuah dan Komarudin Sassi 

135 

 

Dampak kefanatikan mazhab sangat merugikan umat Islam secara luas. Fanatisme 

menyebabkan fragmentasi sosial yang tajam, di mana umat terpecah menjadi kelompok-

kelompok yang saling curiga dan bermusuhan. Fragmentasi ini melemahkan kekuatan umat 

dalam menghadapi tantangan zaman dan menghambat upaya membangun persatuan yang 

kokoh. Selain itu, fanatisme juga memicu konflik horizontal yang berpotensi menimbulkan 

kekerasan dan kerusakan sosial. Konflik semacam ini tidak hanya merugikan secara fisik, 

tetapi juga merusak citra Islam di mata dunia, sehingga menimbulkan kesan negatif terhadap 

agama yang sebenarnya mengajarkan kedamaian dan kasih sayang. Lebih jauh lagi, 

kefanatikan mazhab menghambat perkembangan intelektual dan spiritual umat Islam. Ketika 

energi dan perhatian lebih banyak digunakan untuk mempertahankan posisi kelompok dan 

menyerang pihak lain, maka ruang untuk dialog ilmiah, diskusi terbuka, dan pengembangan 

pemikiran menjadi sangat sempit. Kondisi ini menyebabkan stagnasi dalam pemikiran 

keagamaan dan menyulitkan umat Islam untuk beradaptasi dengan dinamika zaman yang 

terus berubah. Fanatisme juga menimbulkan tekanan psikologis yang berat bagi individu 

yang merasa terjebak dalam konflik identitas dan tekanan sosial yang berkepanjangan, 

sehingga mengganggu kesejahteraan mental dan spiritual mereka.  

Namun, kefanatikan ini sebenarnya dapat diatasi dengan pendekatan yang 

mengedepankan nilai-nilai tasamuh (toleransi) dan ta’ayush (hidup berdampingan secara 

harmonis). Dengan membangun kesadaran bahwa perbedaan mazhab merupakan bagian dari 

kekayaan intelektual dan spiritual Islam, bukan ancaman yang harus dilawan, umat dapat 

mengurangi sikap fanatik yang berlebihan. Pendidikan yang menanamkan nilai-nilai inklusif, 

dialog antarmazhab, dan penghargaan terhadap keberagaman sangat penting untuk mengikis 

kefanatikan dan menciptakan suasana yang kondusif bagi persatuan dan keharmonisan umat 

Islam secara keseluruhan. 

 

3.  Tinjauan QS. Ali ‘Imran Ayat 103 tentang Persatuan 

 

 QS. Ali ‘Imran ayat 103 merupakan salah satu ayat penting dalam Al-Qur’an yang 

secara tegas mengajak umat Islam untuk menjaga persatuan dan menghindari perpecahan. 

Ayat ini menyampaikan pesan agar seluruh umat Islam berpegang teguh pada tali Allah, yaitu 

ajaran Islam yang bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah, sebagai ikatan yang menyatukan 

mereka50. Selain itu, ayat ini juga melarang umat untuk bercerai-berai atau terpecah menjadi 

kelompok-kelompok yang saling berselisih51.  

Dalam konteks mazhab teologi, ayat ini menjadi dasar yang kuat untuk menolak sikap 

fanatik yang berlebihan dan kepanikan yang dapat memecah belah umat, serta mendorong 

sikap toleransi dan hidup berdampingan. Makna “berpegang pada tali Allah” dalam ayat ini 

mengandung pesan bahwa umat Islam harus memegang teguh prinsip-prinsip agama secara 

bersama-sama tanpa terpecah oleh perbedaan mazhab, suku, atau latar belakang sosial52. Tali 

Allah ini melambangkan ikatan ukhuwah Islamiyah yang menghubungkan seluruh umat 

 
50 Nurwulan Et Al., “Aktualisasi Nilai-Nilai Persatuan Menurut Qs. Ali-Imran Ayat 103 Dalam Konteks 

Keindonesiaan.” 
51 Mukhtar And Hamidah, “Pentingnya Nilai Persatuan Perpektif Al-Quran Surah Al-Imran Ayat 103 Dalam 

Mengatasi Pandemi Covid-19.” 
52 Dkk Rika Widianita, “Peran Komunikasi Dakwah Dalam Membina Ukhuwah Islamiyah Di Desagaraupa 

Raya Kecamatan Pasilambena Kabupaten Kepulauan Selayar,” At-Tawassuth: Jurnal Ekonomi Islam Viii, No. I (2023): 

1–19. 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 4, No. 2 (2025)   
 

136 
 

dalam satu kesatuan yang kokoh53. Dengan berpegang pada tali ini, umat diajak untuk 

mengutamakan persamaan dalam hal keimanan, ketaqwaan, dan nilai-nilai moral, serta 

mengesampingkan perbedaan yang bersifat sekunder.  

Hal ini penting agar umat Islam dapat hidup rukun dan harmonis meskipun memiliki 

perbedaan pandangan teologis. Larangan untuk “bercerai-berai” dalam ayat ini menegaskan 

bahwa perpecahan dan konflik antar umat Islam adalah sesuatu yang sangat dilarang dan 

harus dihindari. Perpecahan tidak hanya melemahkan kekuatan umat Islam secara kolektif, 

tetapi juga membuka peluang bagi pihak luar untuk memecah belah dan menguasai umat. 

Oleh karena itu, ayat ini mengingatkan agar umat selalu menjaga persatuan dan kesatuan, 

serta menghindari sikap eksklusif dan fanatik yang dapat menimbulkan konflik horizontal.  

Dalam konteks mazhab teologi, hal ini berarti menghargai perbedaan pendapat dan 

mengedepankan dialog serta sikap saling menghormati. QS. Ali ‘Imran ayat 103 juga 

mengandung pesan moral dan sosial yang sangat relevan untuk membangun keharmonisan 

dalam masyarakat yang beragam54. Ayat ini mengajarkan bahwa persatuan bukan hanya soal 

kesamaan pandangan, tetapi juga soal sikap saling menghormati, tolong-menolong, dan 

hidup berdampingan secara damai. Nilai-nilai ini sangat penting untuk diterapkan dalam 

kehidupan bermazhab agar tidak terjadi kepanikan dan fanatisme yang justru merusak 

ukhuwah Islamiyah55.  

Dengan demikian, ayat ini menjadi pijakan teologis yang kuat untuk mengintegrasikan 

nilai-nilai toleransi dan hidup berdampingan dalam kehidupan umat Islam. Secara 

keseluruhan, QS. Ali ‘Imran ayat 103 memberikan pedoman yang jelas dan tegas tentang 

pentingnya persatuan umat Islam sebagai fondasi utama dalam menghadapi berbagai 

tantangan zaman. Ayat ini mengajak umat untuk berpegang pada tali Allah secara bersama-

sama, menghindari perpecahan, dan mengedepankan sikap toleransi serta hidup 

berdampingan. Dalam konteks mazhab teologi, ayat ini menjadi landasan untuk mengikis 

kepanikan dan fanatisme yang dapat memecah belah umat, serta mendorong terciptanya 

ukhuwah Islamiyah yang kokoh dan harmonis. 

  

4. Urgensi Integrasi Tasamuh dan Ta’ayush dalam Mengikis Kepanikan Mazhab Teologi 

Dalam konteks mazhab teologi, kepanikan sering muncul akibat ketegangan dan 

perbedaan pandangan yang tajam antar kelompok. Kepanikan ini tidak hanya menimbulkan 

ketidaknyamanan psikologis, tetapi juga berpotensi memecah belah umat Islam secara sosial 

dan spiritual56. Oleh karena itu, integrasi nilai tasamuh (toleransi) dan ta’ayush (hidup 

berdampingan secara harmonis) menjadi sangat penting sebagai solusi untuk meredam 

kepanikan tersebut. Tasamuh dan ta’ayush bukan sekadar sikap sosial, melainkan juga nilai-

nilai yang berakar kuat dalam ajaran Islam yang dapat menjadi landasan untuk membangun 

persatuan dan keharmonisan antarmazhab57.  

 
53 Muhammad Taqiyuddin Iqbal Faiz, “Konsep Persatuan Bangsa Perspektif Hamka” (2021). 
54 Rendi Afriadi, “Analisis Ayat-Ayat Persaudaraan Dalam Alqur’an Perspektif Tafsir Al-Qur’an Al-Majid 

An-Nur” (2016). 
55 Abdul Hannan Ar-Rifa’i, “Konsep Persaudaraan Intra Agama Islam,” Jurnal Ilmu Al-Quran Dan Tafsir  2, 

No. 2 (2022): 226–38, File:///C:/Users/Lenovo/Downloads/115-Article Text-258-1-10-20220930.Pdf. 
56 Arifuddin Et Al., “Ketuhanan Dalam Diskursus Teologi Mazhab Klasik.” 
57 Fadhlan Haqqan Sileuw, “Strategi Dosen Pendidikan Agama Islam Dalam Menanamkan Nilai Toleransi 

Beragama Pada Mahasiswa Di IAIN Fattahul Muluk Papua” (2023). 



Urgensi Integrasi Tasamuh Dan Ta’ayush Dalam Mengikis Kepanatikan Mazhab Teologi  
Siti Marfuah dan Komarudin Sassi 

137 

 

Pertama, tasamuh mengajarkan umat Islam untuk menerima dan menghargai perbedaan, 

baik dalam hal keyakinan, praktik ibadah, maupun pandangan teologis. Sikap toleran ini 

sangat penting untuk mengurangi ketegangan yang muncul akibat perbedaan mazhab. 

Dengan tasamuh, umat diajak untuk tidak menghakimi atau memusuhi kelompok lain hanya 

karena perbedaan pendapat, melainkan membuka ruang dialog dan saling pengertian. Sikap 

ini dapat mengikis rasa takut dan kepanikan yang sering muncul ketika perbedaan dianggap 

sebagai ancaman terhadap identitas kelompok.  

Selanjutnya, ta’ayush menekankan pentingnya hidup berdampingan secara damai dan 

saling mendukung dalam keberagaman. Dalam konteks mazhab teologi, ta’ayush mengajak 

umat untuk membangun hubungan sosial yang harmonis meskipun memiliki perbedaan 

pandangan. Hidup berdampingan berarti saling menghormati, bekerja sama, dan 

menghindari konflik yang merugikan. Dengan ta’ayush, kepanikan yang muncul akibat 

ketidakpastian dan ketegangan dapat diredam karena adanya rasa saling percaya dan 

solidaritas antarmazhab. Urgensi integrasi tasamuh dan ta’ayush juga didasarkan pada fakta 

bahwa perpecahan dan kepanikan mazhab dapat melemahkan kekuatan umat Islam secara 

keseluruhan. Ketika umat terpecah dan saling curiga, energi dan potensi yang seharusnya 

digunakan untuk kemajuan bersama justru terbuang sia-sia dalam konflik internal.  

Dengan mengintegrasikan tasamuh dan ta’ayush, umat dapat mengalihkan fokus dari 

perbedaan yang memecah menjadi kekuatan yang menyatukan, sehingga mampu 

menghadapi tantangan zaman dengan lebih solid dan efektif. Selain itu, integrasi kedua nilai 

ini juga penting untuk menjaga stabilitas sosial dan politik dalam masyarakat yang majemuk. 

Kepanikan mazhab sering kali dimanfaatkan oleh pihak-pihak tertentu untuk kepentingan 

politik yang dapat memperkeruh suasana dan menimbulkan konflik horizontal. Dengan 

menanamkan tasamuh dan ta’ayush, umat diajak untuk lebih bijak dalam menyikapi 

perbedaan dan tidak mudah terprovokasi oleh isu-isu yang memecah belah.  

Hal ini akan menciptakan iklim yang kondusif bagi perdamaian dan pembangunan sosial. 

Dari sisi keagamaan, integrasi tasamuh dan ta’ayush merupakan implementasi nyata dari 

ajaran Al-Qur’an dan Sunnah yang menekankan pentingnya persatuan dan ukhuwah 

Islamiyah. QS. Ali ‘Imran ayat 103 misalnya, mengajak umat untuk berpegang teguh pada tali 

Allah secara bersama-sama dan tidak bercerai-berai. Nilai-nilai ini menjadi landasan teologis 

yang kuat untuk mengikis kepanikan dan fanatisme mazhab, serta membangun sikap saling 

menghormati dan hidup berdampingan.  

Dengan demikian, integrasi tasamuh dan ta’ayush bukan hanya solusi sosial, tetapi juga 

kewajiban agama yang harus dijalankan. Secara keseluruhan, urgensi integrasi tasamuh dan 

ta’ayush dalam mengikis kepanikan mazhab teologi sangatlah besar. Kedua nilai ini mampu 

meredam ketegangan, membangun dialog yang konstruktif, dan memperkuat persatuan umat 

Islam. Dengan mengedepankan toleransi dan hidup berdampingan, umat dapat mengatasi 

perbedaan dengan cara yang damai dan produktif, sehingga tercipta ukhuwah Islamiyah 

yang kokoh dan harmonis. Oleh karena itu, integrasi tasamuh dan ta’ayush harus menjadi 

prioritas dalam upaya menjaga kesatuan dan kemajuan umat Islam di era modern ini. 

 

5.  Implementasi Nilai Tasamuh dan Ta’ayush dalam Kehidupan Bermazhab 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 4, No. 2 (2025)   
 

138 
 

Penerapan nilai tasamuh dan ta’ayush dalam kehidupan bermazhab sangat krusial untuk 

menciptakan suasana yang harmonis dan damai di tengah keberagaman pandangan 

teologis58. Tasamuh, yang berarti sikap toleransi, mengajarkan umat Islam untuk menerima 

dan menghormati perbedaan pendapat tanpa memaksakan pandangan pribadi59. Dalam 

praktiknya, hal ini dapat diwujudkan dengan membuka ruang dialog antarmazhab, 

mendengarkan argumen secara objektif, serta menghindari sikap saling menghakimi. Sikap 

seperti ini sangat membantu meredakan ketegangan dan kepanikan yang kerap muncul akibat 

perbedaan pandangan teologis.  

Di sisi lain, ta’ayush menekankan pentingnya hidup berdampingan secara damai dan 

saling mendukung meskipun terdapat perbedaan60. Dalam konteks bermazhab, ta’ayush 

mengajak umat untuk membangun hubungan sosial yang positif, seperti saling membantu 

dalam kegiatan keagamaan, menjaga komunikasi yang baik, dan menghindari konflik yang 

tidak perlu61. Sebagai contoh, dalam komunitas muslim yang terdiri dari berbagai mazhab, 

mereka dapat bersama-sama mengadakan pengajian umum, merayakan hari besar Islam, atau 

melaksanakan kegiatan sosial yang melibatkan semua pihak tanpa memandang perbedaan 

mazhab.  

Selain itu, penerapan tasamuh dan ta’ayush juga dapat dilakukan melalui pendidikan dan 

dakwah yang menekankan nilai-nilai inklusif dan persatuan. Para ulama dan pendidik 

memiliki peran penting dalam menyampaikan ajaran Islam yang moderat serta mengajak 

umat untuk menghargai keberagaman mazhab sebagai sebuah rahmat, bukan sebagai sumber 

konflik62. Pendidikan semacam ini akan membentuk generasi muslim yang lebih matang 

dalam berpikir dan bersikap, sehingga mampu mengelola perbedaan dengan bijaksana dan 

penuh kasih sayang.  

Dalam kehidupan sehari-hari, sikap tasamuh dan ta’ayush juga dapat diterapkan dalam 

interaksi antarindividu maupun kelompok. Misalnya, ketika terjadi perbedaan pendapat 

dalam diskusi keagamaan, masing-masing pihak diharapkan mampu menahan diri dari sikap 

emosional dan tetap menjaga rasa hormat. Begitu pula dalam pengambilan keputusan 

bersama, sikap saling menghargai dan kompromi menjadi kunci agar semua pihak merasa 

dihargai dan terlibat.  

Dengan demikian, nilai-nilai ini tidak hanya menjadi teori, tetapi juga menjadi praktik 

nyata yang memperkuat ukhuwah dan persatuan umat. Secara keseluruhan, penerapan nilai 

tasamuh dan ta’ayush dalam kehidupan bermazhab merupakan langkah strategis untuk 

menghilangkan kepanikan dan fanatisme yang berpotensi memecah belah umat Islam. 

Melalui sikap toleransi dan hidup berdampingan secara harmonis, umat dapat menciptakan 

suasana yang kondusif bagi dialog, kerja sama, dan persatuan. Hal ini tidak hanya 

memperkuat ikatan sosial, tetapi juga memperkaya pemahaman keagamaan yang lebih 

 
58 Sholihah, As-tsauri, and Nikmah, “Islam Nusantara Sebagai Model Pemikiran Dan Pengamalan Islam.” 
59 Othman, “Konsep Tasamuh Menurut Al-Quran Dan Relevansinya Dengan Kepribadian Konselor 

Konvensional.” 
60 Abdullah And Fathil, “The Concept Of Al-Ta’ayush In Islamic Cosmopolitanism: From Medina To 

Istanbul And Malacca.” 
61 Muhammad Syawal Rosyid Darman, “Konsep Washatiyah Islam Perspektif Quraish Shihab (Telaah Kritik 

Nalar Islam Mohammed Arkoun),” Al Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 2, No. 2 (2022): 147–59, 

Https://Doi.Org/10.57163/Almuhafidz.V2i2.42. 
62 Sikap Intoleransi And Radikalisme Dan Terorisme, “Konsep Pendidikan Islam Wasathiyah ( Strategi 

Mencegah” 14, No. 4 (2024): 503–15. 



Urgensi Integrasi Tasamuh Dan Ta’ayush Dalam Mengikis Kepanatikan Mazhab Teologi  
Siti Marfuah dan Komarudin Sassi 

139 

 

inklusif dan damai. Oleh karena itu, tasamuh dan ta’ayush menjadi fondasi penting dalam 

menjaga keharmonisan dan kemajuan umat Islam di tengah keberagaman mazhab. 

SIMPULAN  

Secara keseluruhan, integrasi nilai tasamuh (toleransi) dan ta’ayush (hidup 

berdampingan secara harmonis) menjadi sangat penting dalam mengatasi kepanikan dan 

fanatisme yang sering muncul dalam konteks mazhab teologi. Sikap terbuka untuk menerima 

perbedaan, membangun dialog yang konstruktif, serta menjalin hubungan sosial yang positif 

antarmazhab dapat meredam ketegangan dan memperkuat persatuan umat Islam. QS. Ali 

‘Imran ayat 103 memberikan landasan teologis yang kuat untuk menjaga ukhuwah Islamiyah 

dengan mengajak umat berpegang teguh pada tali Allah dan menghindari perpecahan. 

Dengan demikian, tasamuh dan ta’ayush bukan hanya nilai sosial, tetapi juga kewajiban 

agama yang harus dijalankan demi menjaga keharmonisan dan kemajuan umat. Implementasi 

nilai tasamuh dan ta’ayush dalam kehidupan bermazhab dapat diwujudkan melalui 

pendidikan, dakwah, dan praktik sehari-hari yang menekankan sikap saling menghormati, 

tolong-menolong, dan kompromi.  

Dengan mengedepankan toleransi dan hidup berdampingan, umat Islam dapat 

menciptakan suasana yang kondusif bagi dialog, kerja sama, dan persatuan yang kokoh. Hal 

ini tidak hanya memperkuat ikatan sosial, tetapi juga memperkaya pemahaman keagamaan 

yang inklusif dan damai. Oleh karena itu, upaya mengikis kepanikan dan fanatisme mazhab 

harus menjadi prioritas bersama agar umat Islam dapat bersatu dan berkembang dalam 

bingkai ukhuwah Islamiyah yang harmonis. 

REFERENSI  

Abdillah, and Nanang. “Madzhab Dan Faktor Penyebab Terjadinya Perbedaan.” Fikroh: 

Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam 8(1), no. 1 (2014): 21–38. https://jurnal.stai-

alazharmenganti.ac.id/index.php/fikroh/article/view/20/18. 

Abdullah, Asilatul Hanaa, and Fauziah Fathil. “The Concept of Al-Ta’ayush in Islamic 

Cosmopolitanism: From Medina to Istanbul and Malacca.” Islamiyyat 43, no. 1 (2020): 

163–71. https://doi.org/10.17576/islamiyyat-2021-4301-14. 

Adawiah, Rabiatul, Nuril Khasyi’in, and Anwar Hafidzi. “STRATEGI ANTISIPASI 

GERAKAN FANATISME MAZHAB MELALUI MODERASI BERAGAMA DALAM 

PENDIDIKAN DI UIN ANTASARI BANJARMASIN.” Al-Banjari : Jurnal Ilmiah Ilmu-

Ilmu Keislaman 20, no. 2 (2021): 241–64. https://doi.org/10.18592/al-banjari.v20i2.6435. 

Adi Suhara. “Pengaruh Fanatisme Mazhab Terhadap Keberhasilan Dakwah.” WARAQAT : 

Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 1, no. 1 (2020): 17. https://doi.org/10.51590/waraqat.v1i1.29. 

Adirinarso, Dhipayasa. “Konsep Fanatisme Perspektif Al-Qur’an (Studi Komparatif Tafsir 

Al-Mishbah Dan At-Thabari.” Nucl. Phys. 13, no. 1 (2023): 104–16. 

Afriadi, Rendi. “ANALISIS AYAT-AYAT PERSAUDARAAN DALAM ALQUR’AN 

PERSPEKTIF TAFSIR AL-QUR’AN AL-MAJID AN-NUR,” 2016. 

Anulis, Wadan Y. “Internalisasi Nilai Moderasi Islam At-Tawasuth Wal I’tidal Di Sekolah.” 

Jurnal Basicedu 6, no. 6 (2020): 10402–13. https://journal.uii.ac.id/ajie/article/view/971. 

Ar-Rifa’i, Abdul Hannan. “Konsep Persaudaraan Intra Agama Islam.” Jurnal Ilmu Al-Quran 

Dan Tafsir  2, no. 2 (2022): 226–38. file:///C:/Users/Lenovo/Downloads/115-Article Text-

258-1-10-20220930.pdf. 

Arifuddin, Arifuddin, Muhammad Amri, Muhaemin Latif, and Hermanto Hermanto. 

“Ketuhanan Dalam Diskursus Teologi Mazhab Klasik.” TASAMUH: Jurnal Studi Islam 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 4, No. 2 (2025)   
 

140 
 

14, no. 2 (2022): 251–62. https://doi.org/10.47945/tasamuh.v14i2.693. 

Ayma, Syahratul, and Abdul Wahid Haddade. “Fanatisme Bermazhab Di Kalangan 

Masyarakat Islam Kota Makassar; Studi Komparatif Nahdhatul Ulama Dan 

Muhammadiyah.” SHAUTUNA: Jurnal Ilmiah Mahasiswa Perbandingan Mazhab 4, no. 3 

(2023). https://doi.org/10.24252/shautuna.vi.32891. 

Darman, Muhammad Syawal Rosyid. “KONSEP WASHATIYAH ISLAM PERSPEKTIF 

QURAISH SHIHAB (Telaah Kritik Nalar Islam Mohammed Arkoun).” Al Muhafidz: 

Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 2, no. 2 (2022): 147–59. 

https://doi.org/10.57163/almuhafidz.v2i2.42. 

Dr. Maksudin, M.Ag, and M.Pd Dr. Mohamad Yasin Yusuf, M.Pd Dr. Robingun. Thinking 

Map Pendekatan Integrasi-Interkoneksi Agama Dan Sains-Teknologi. Jurnal (Berbasis Al-

Quran Al-Hadis Dan Sunnatullah). Vol. 2, 2019. 

Fadli, Muhammad Rijal. “Memahami Desain Metode Penelitian Kualitatif.” HUMANIKA 21, 

no. 1 (2021). https://doi.org/10.21831/hum.v21i1.38075. 

Faiz, Muhammad Taqiyuddin Iqbal. “Konsep Persatuan Bangsa Perspektif Hamka,” 2021. 

Firdaus, Muhammad. “PERKEMBANGAN TAFSIR MAQAŞIDI DI TUNISIA DAN 

INDONESIA MODERN: STUDI KASUS PEMIKIRAN IBN ’ASHÜR DAN M. QURAISH 

SHIHАВ,” 2024. 

HAMDAN, MOHAMMAD NAQIB, MOHD ANUAR RAMLI, SYAMSUL AZIZUL 

MARINSAH, RAHIMIN AFFANDI ABDUL RAHIM, MUHD IMRAN ABDUL RAZAK, 

and MUHAMMAD IZZUL SYAHMI. “APLIKASI FIQH AL-TA ’ AYUSH YANG 

BERORIENTASIKAN PRINSIP WASATIYYAH DALAM MEMBINA 

KEHARMONIAN.” Jurnal Hadhari 1, no. June (2021). 

Harari, Abdullah al. “Analisis Kontra Narasi Ekstremisme Dalam Perspektif Pendidikan 

Islam,” 2025. 

Hasbi, Aurana Zahro El, and Noor Fuady. “Moderasi Beragama, Tasamuh, Dan Sinkretisme 

(Dinamika Sosial Keagamaan Umat Islam).” KAMALIYAH : Jurnal Pendidikan Agama 

Islam 2, no. 1 (2024): 169–82. https://doi.org/10.69698/jpai.v2i1.519. 

Hefni, Wildani, Imam Mustofa, and Rizqa Ahmadi. “Looking for Moderate Fiqh: The 

Thought of Mohammad Hashim Kamali on the Reformation of Rigidity and Inflexibility 

in Islamic Law.” Al-Istinbath: Jurnal Hukum Islam 10, no. 1 (2025): 30–57. 

https://doi.org/10.29240/jhi.v10i1.10694. 

Huzali, Ikhsan. “Implementasi Hadist Tasamuh Dalam Bermasyarakat,” no. 3 (2024). 

Intoleransi, Sikap, and Radikalisme Dan Terorisme. “Konsep Pendidikan Islam Wasathiyah ( 

Strategi Mencegah” 14, no. 4 (2024): 503–15. 

Khashogi, Luqman Rico. “Konsep Ummah Dalam Piagam Madinah.” Jurnal Agama Dan Hak 

Azazi Manusia 2, no. 1 (2012): 93–116. 

Moderasi, D A N, Tantangan Serta, and Hifdzul Malik. “Sinkritisme, Tasamuh, Dan 

Moderasi: Tantangan Serta Peluang Dalam Mewujudkan Masyarakat Inklusif” 24, no. 2 

(2024). 

Mohamad Zaenal Abidin. “Pentingnya Bermadzhab Dan Larangan Fanatisme Menurut 

Pandangan KH. Hasyim Asy’ari.” Jurnal Pendidikan Agama Islam Jurnal Permata 1, no. 1 

(2020). 

Mouwn Erland. Metodologi Penelitian Kualitatif. Rake Sarasin, 2020. 

Muhaemin, Ujang Mimin. “NILAI TOLERANSI BERAGAMA DALAM AL-QUR’AN: STUDI 

KOMPARATIF PENAFSIRAN KLASIK DAN KONTEMPORER.” L-Tadabbur: Jurnal 



Urgensi Integrasi Tasamuh Dan Ta’ayush Dalam Mengikis Kepanatikan Mazhab Teologi  
Siti Marfuah dan Komarudin Sassi 

141 

 

Ilmu Quran Dan Tafsir 9, no. November (2024): 295–304. 

https://doi.org/10.30868/at.v9i02.7664. 

Mukhtar, and Tutik Hamidah. “Pentingnya Nilai Persatuan Perpektif Al-Quran Surah Al-

Imran Ayat 103 Dalam Mengatasi Pandemi Covid-19.” Jurnal Online Studi Al-Qur An 17, 

no. 02 (2021): 287–310. https://doi.org/10.21009/jsq.017.2.07. 

Mursalin, Hisan. “Mazhab Teologi Dalam Islam.” Rayah Al-Islam : Jurnal Ilmu Islam 7, no. 3 

(2023): 1737–54. 

Mustafa, Mujetaba. “Toleransi Beragama Dalam Perspektif Al-Qur ’ an” 7, no. April (2015): 

1–18. 

Nur. “KONSEP TASAMUH DI INDONESIA PERSPEKTIF M. QURAISH SHIHAB DALAM 

TAFSIR AL-MISBAH (Studi Analisis Penafsiran Surah Al-An’am Ayat 108).” Ta’wiluna: 

Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir Dan Pemikiran Islam 4, no. 1 (2023). 

https://doi.org/10.58401/takwiluna.v4i1.804. 

NurWulan, Hani, Lindhia Tika Widiyawati, Anjar Maulana Muhamad, and Bakti Fatwa 

Anbiya. “Aktualisasi Nilai-Nilai Persatuan Menurut Qs. Ali-Imran Ayat 103 Dalam 

Konteks Keindonesiaan.” At-Thullab : Jurnal Mahasiswa Studi Islam 6, no. 1 (2024): 1461–

74. https://doi.org/10.20885/tullab.vol6.iss1.art1. 

Othman, Yasir. “Konsep Tasamuh Menurut Al-Quran Dan Relevansinya Dengan 

Kepribadian Konselor Konvensional.” Uin Ar-Raniry Fakultas Dakwah Dan Komunikasi, 

2021, Hal 30. 

Pristiwati, Endang, Sonia Haira Rahma, and Laila Munada. “PERUMPAMAAN KESATUAN 

DAN PERSATUAN DALAM QUR’AN (Analisis Q.S IBRAHIM:24 AL MU’MINUN: 52 

ALI IMRAN:103 DALAM BINGKAI HUKUM TATA NEGARA).” Angewandte Chemie 

International Edition, 6(11), 951–952. 1 (2017): 1–16. 

Putri, Luqyana Azmiya, and Doli Witro. “KONSEP INTEGRASI TASAMUH QUR’ANI 

DALAM PENDIDIKAN MODERASI BERAGAMA.” Jurnal Analisa Pemikiran Insaan 

Cendikia 5, no. 2 (2022). https://doi.org/10.54583/apic.vol5.no2.97. 

Rahmawati. “Perkembangan Pemikiran Dan Peradaban Islam.” Urnal Rihlah Vol. V No. 

2/2016 Vol.V, no. 2 (2016): 108–22. 

Ramadhan, Fahri Sahrul, and Ahmad Saeful Hidaya. “Tafsir Ayat-Ayat Al-Qur’an Tentang 

Fungsi Manajemen Pendidikan.” Inovatif: Penelitian Keagamaan Dan Kebudayaan 10, no. 1 

(2024): 86–107. 

Riduan, Ahmad, Zainap Hartati, and Muhammad Nasir. “Mu ’ Tazilah Di Era Modern : 

Kajian Konsep Keadilan , Kebebasan , Dan Rasionalitas Dalam Pemikiran Islam Di 

Antaranya Melalui Karya-Karya Seperti The Arab Thought Oleh Muhammad Abed” 5, 

no. 1 (2025): 37–53. 

Rika Widianita, Dkk. “PERAN KOMUNIKASI DAKWAH DALAM MEMBINA UKHUWAH 

ISLAMIYAH DI DESAGARAUPA RAYA KECAMATAN PASILAMBENA 

KABUPATEN KEPULAUAN SELAYAR.” AT-TAWASSUTH: Jurnal Ekonomi Islam VIII, 

no. I (2023): 1–19. 

Rofiqoh, Maulidatur. “Fanatisme Mazhab Dalam Penafsiran (Studi Tafsir Sektarian Atas 

Ayat Ahkam Dalam Tafsir Ahkam Al-Quran Karya Al-Kiya Al-Harrasi).” Universitas 

Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, 2020, 1–150. 

https://core.ac.uk/download/pdf/343201044.pdf. 

Saihu, Saihu. “Al-Quran Dan Pluralisme.” Suhuf 13, no. 2 (2020): 183–206. 

https://doi.org/10.22548/shf.v13i2.493. 

Sholihah, Ellyatus, Sofyan As-tsauri, and Khoirin Nikmah. “Islam Nusantara Sebagai Model 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 4, No. 2 (2025)   
 

142 
 

Pemikiran Dan Pengamalan Islam” 2 (2025). 

Sileuw, Fadhlan Haqqan. “Strategi Dosen Pendidikan Agama Islam Dalam Menanamkan 

Nilai Toleransi Beragama Pada Mahasiswa Di IAIN Fattahul Muluk Papua,” 2023. 

Untuk, Diajukan, Memenuhi Tugas, Akhir Dan, and Melengkapi Syarat. “PERSAHABATAN 

MUSLIM DENGAN NON-MUSLIM (Studi Analisis Penafsiran Surah Al-Mumtahanah 

Ayat 1 Dalam Tafsir Al-Munir Karya Syekh Wahbah Az-Zuhaili),” 2025. 

Wardhana, Aditya. “INSTRUMEN PENELITIAN KUANTITATIF DAN KUALITATIF,” 157–

73, 2023. 

Wasim, Arif Al. “Fanatisme Mazhab Dan Implikasinya Terhadap Penafsiran Al-Qur’an.” 

Syariati : Jurnal Studi Al-Qur’an Dan Hukum IV, no. 01 (2018): 13–22. 

Zulkarnain, Zulkarnain, and Ziaul Haq. “Pengaruh Fanatisme Keagamaan Terhadap 

Perilaku Sosial.” Kontekstualita 35, no. 01 (2020): 25–38. https://doi.org/10.30631/35.01.25-

38. 

 


