Muta’allim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
e-ISSN: 2828-6227

Vol. 4, No. 2 (2025): 125-142
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mjpai

URGENSI INTEGRASI TASAMUH DAN TA’AYUSH DALAM MENGIKIS
KEPANATIKAN MAZHAB TEOLOGI: Tinjauan Qs. Ali ‘Imran Ayat 103

Siti Marfuah, Komarudin Sassi
Institut Agama Islam Al-Qur’an Al-Ittifagiah (IAIQI) Indralaya Sumatera Selatan
sitimarfuahhaura@gmail.com, sassikomarudin@yahoo.com

ABSTRACT

This study discusses the urgency of integrating the concepts of tasamuh (tolerance) and
ta'ayush (harmonious coexistence) as a strategic effort to erode the fanaticism of theological
schools of thought that often causes division among Muslims. By using a thematic
interpretation approach to QS. Ali Tmran verse 103, this study examines the values of
unity, oneness, and mutual respect contained in the verse as a normative basis for building
an inclusive and harmonious attitude between schools of thought. The research method
used is qualitative with analysis of the text of the Qur'an and related literature that
supports the understanding of tasamuh and ta'ayush in the context of Islamic theology.
The results of the study indicate that the integration of the two concepts is very important
to reduce excessive fanaticism and strengthen Islamic brotherhood. This study
recommends that scholars, educators, and community leaders prioritize the values of
tasamuh and ta'ayush in preaching and religious education in order to create a more
inclusive, peaceful, and united Islamic society. Thus, this study makes an important
contribution to the development of moderate and tolerant Islamic thought.

Keywords: Tasamuh, Ta'ayush, QS. Ali Tmran verse 103, Tolerance.
ABSTRAK

Penelitian ini membahas urgensi integrasi konsep tasamuh (toleransi) dan ta’ayush (hidup
berdampingan secara harmonis) sebagai upaya strategis dalam mengikis sikap
kepanatikkan mazhab teologi yang kerap menimbulkan perpecahan di kalangan umat
Islam. Dengan menggunakan pendekatan tafsir tematik terhadap QS. Ali ‘Imran ayat 103,
penelitian ini mengkaji nilai-nilai persatuan, kesatuan, dan saling menghormati yang
terkandung dalam ayat tersebut sebagai landasan normatif untuk membangun sikap
inklusif dan harmonis antarmazhab. Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif
dengan analisis teks Al-Qur'an dan literatur terkait yang mendukung pemahaman
tasamuh dan ta’ayush dalam konteks teologi Islam. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
integrasi kedua konsep tersebut sangat penting untuk mengurangi sikap fanatisme yang
berlebihan dan memperkuat ukhuwah Islamiyah. Penelitian ini merekomendasikan agar
para ulama, pendidik, dan pemimpin umat mengedepankan nilai-nilai tasamuh dan
ta’ayush dalam dakwah dan pendidikan keagamaan guna menciptakan masyarakat Islam
yang lebih inklusif, damai, dan bersatu. Dengan demikian, penelitian ini memberikan
kontribusi penting dalam pengembangan pemikiran keislaman yang moderat dan toleran.

Kata Kunci: Tasamuh,Ta’ayush, QS. Ali ‘Imran ayat 103, Toleransi.

PENDAHULUAN

125


http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mjpai
mailto:sitimarfuahhaura@gmail.com
mailto:sassikomarudin@yahoo.com

Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 4, No. 2 (2025)

Pendahuluan Keberagaman mazhab teologi dalam sejarah peradaban Islam merupakan
manifestasi dari dinamika intelektual dan spiritual yang kaya, yang lahir dari upaya
mendalam para ulama dalam menafsirkan dan memahami ajaran Islam secara komprehensif!.
Namun, di balik kekayaan tersebut, muncul tantangan serius berupa sikap kepanatikkan yang
berlebihan terhadap mazhab tertentu, yang tidak jarang menimbulkan polarisasi, konflik
internal, dan fragmentasi sosial di kalangan umat Islam. Fenomena ini menjadi ancaman nyata
bagi persatuan umat dan menghambat terwujudnya harmoni sosial yang menjadi cita-cita
bersama dalam Islam?. Oleh karena itu, upaya sistematis dan strategis untuk mereduksi dan
mengikis sikap fanatisme mazhab menjadi sangat mendesak demi menjaga integritas dan
kesatuan umat.

Dalam konteks tersebut, konsep tasamuh dan ta’ayush muncul sebagai dua pilar etis dan
spiritual yang sangat relevan untuk dijadikan landasan dalam membangun sikap inklusif dan
harmonis antarmazhab?®. Tasamuh, yang mengandung makna toleransi dan penghormatan
terhadap perbedaan, serta ta’ayush, yang menekankan pentingnya hidup berdampingan
secara damai dan saling menghargai, merupakan nilai-nilai fundamental yang dapat
meredam ketegangan dan mengikis sikap eksklusif yang berpotensi memecah belah*.
Integrasi kedua konsep ini tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga praktis, sebagai strategi
pembinaan sosial dan keagamaan yang mampu memperkuat ukhuwah Islamiyah dan
memperkokoh solidaritas umat.

QS. Ali ‘Imran ayat 103 secara eksplisit menegaskan urgensi menjaga persatuan dan
menghindari perpecahan di antara umat Islam, yang menjadi pijakan normatif utama dalam
penelitian ini®. Ayat tersebut mengandung pesan moral dan spiritual yang mendalam tentang
pentingnya memegang teguh tali persaudaraan dan menghindari perpecahan yang dapat
melemahkan kekuatan umat®. Dengan menelaah ayat ini secara tematik dan kontekstual,
penelitian ini berupaya menggali nilai-nilai tasamuh dan ta’ayush sebagai solusi efektif dalam
mengatasi kepanatikkan mazhab yang masih menjadi persoalan kontemporer.

Metode tafsir tematik yang digunakan dalam penelitian ini memungkinkan analisis yang
lebih mendalam dan aplikatif terhadap QS. Ali ‘Imran ayat 103, dengan menyoroti aspek-
aspek persatuan, toleransi, dan hidup berdampingan yang terkandung di dalamnya’.
Pendekatan ini juga mengakomodasi kajian literatur keislaman yang relevan, sehingga dapat
memberikan gambaran komprehensif tentang bagaimana tasamuh dan ta’ayush dapat
diintegrasikan dalam konteks teologi Islam untuk mereduksi fanatisme mazhab. Dengan

! Hisan Mursalin, “Mazhab Teologi Dalam Islam,” Rayah Al-Islam : Jurnal Ilmu Islam 7, no. 3 (2023): 1737-54.

2 Arifuddin Arifuddin et al., “Ketuhanan Dalam Diskursus Teologi Mazhab Klasik,” TASAMUH: Jurnal Studi
Islam 14, no. 2 (2022): 251-62, https://doi.org/10.47945/tasamuh.v14i2.693.

3 Rahmawati, “Perkembangan Pemikiran Dan Peradaban Islam,” Urnal Riklah Vol. V No. 2/2016 Vol.V, no. 2
(2016): 108-22.

4 Ellyatus Sholihah, Sofyan As-tsauri, and Khoirin Nikmah, “Islam Nusantara Sebagai Model Pemikiran
Dan Pengamalan Islam” 2 (2025).

> Hani NurWulan et al., “Aktualisasi Nilai-Nilai Persatuan Menurut Qs. Ali-Imran Ayat 103 Dalam Konteks
Keindonesiaan,”  At-Thullab:  Jurnal =~ Mahasiswa  Studi  Islam 6, mno. 1  (2024): 1461-74,
https://doi.org/10.20885/tullab.vol6.iss1.artl.

¢ Mukhtar and Tutik Hamidah, “Pentingnya Nilai Persatuan Perpektif Al-Quran Surah Al-Imran Ayat 103
Dalam Mengatasi Pandemi Covid-19,” Jurnal Online Studi Al-Qur An 17, no. 02 (2021): 287-310,
https://doi.org/10.21009/jsq.017.2.07.

7 Fahri Sahrul Ramadhan and Ahmad Saeful Hidaya, “Tafsir Ayat-Ayat Al-Qur’an Tentang Fungsi
Manajemen Pendidikan,” Inovatif: Penelitian Keagamaan Dan Kebudayaan 10, no. 1 (2024): 86-107.

126



Urgensi Integrasi Tasamuh Dan Ta’ayush Dalam Mengikis Kepanatikan Mazhab Teologi
Siti Marfuah dan Komarudin Sassi

demikian, penelitian ini tidak hanya berorientasi pada aspek tekstual, tetapi juga pada
implikasi sosial dan spiritual yang lebih luas.

Urgensi penelitian ini semakin diperkuat oleh realitas sosial yang menunjukkan bahwa
kepanatikkan mazhab masih menjadi sumber ketegangan dan konflik di berbagai komunitas
Muslim di seluruh dunia. Sikap fanatik yang berlebihan tidak hanya menghambat dialog dan
kerja sama antarmazhab, tetapi juga berpotensi menimbulkan fragmentasi sosial yang
merugikan perkembangan keilmuan dan dakwah Islam yang moderat dan inklusif. Oleh
karena itu, integrasi nilai-nilai tasamuh dan ta’ayush menjadi strategi penting yang harus
dikembangkan dan diimplementasikan secara sistematis dalam berbagai aspek kehidupan
keagamaan dan sosial.

Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara mendalam urgensi
integrasi tasamuh dan ta’ayush dalam mengikis kepanatikkan mazhab teologi melalui
tinjauan QS. Ali ‘Imran ayat 103. Diharapkan hasil penelitian ini dapat memberikan kontribusi
signifikan baik secara teoritis maupun praktis dalam pengembangan pemikiran keislaman
yang moderat, toleran, dan mampu menjawab tantangan pluralitas serta dinamika sosial umat
Islam masa kini.

KAJIAN LITERATUR

Q.S. Ali ‘Imran ayat 103 memuat imperatif teologis yang menekankan urgensi kohesi
sosial umat melalui perintah untuk berpegang teguh pada “habl Allah” (tali Allah) dan
larangan terhadap disintegrasi internal. Dalam literatur tafsir klasik, seperti karya al-Tabari
dan al-Qurtubi, frasa ini ditafsirkan sebagai ajakan untuk mengikat diri dengan petunjuk ilahi
berupa al-Qur’an dan sunnah sebagai landasan persatuan®. Ayat ini menjadi sangat signifikan
dalam mengkaji dinamika keumatan, khususnya ketika disandingkan dengan fenomena
kontemporer berupa fanatisme sektarian berbasis perbedaan mazhab teologis. Dalam konteks
ini, ayat tersebut tidak hanya menyerukan persatuan secara formal, tetapi juga menekankan
pentingnya membangun kesadaran kolektif umat atas esensi ajaran Islam yang mencerminkan
inklusivitas dan semangat ukhuwah islamiyah.

1. Konsep Tasamuh

Konsep tasamuh dalam Islam merepresentasikan prinsip fundamental yang
bersumber dari nilai-nilai normatif Al-Qur'an dan Sunnah, yang bertujuan membentuk
masyarakat beradab, inklusif, dan harmonis. Secara etimologis, tasamuh berasal dari akar kata
Arab "gaw', yang mengandung makna kedermawanan, kelapangan hati, dan sikap saling
memaafkan.’?. Dalam kerangka teologis dan sosial, tasamuh dipahami sebagai kemampuan
untuk menerima dan menghargai keberagaman pandangan, keyakinan, dan praktik
keagamaan, dengan tetap menjunjung tinggi prinsip tidak memaksakan kehendak. Al-Qur’an
secara eksplisit mengakui pluralitas sebagai bagian dari ketetapan ilahiyah (lihat QS. Hud [11]:
118-119), yang menegaskan bahwa perbedaan bukanlah penyimpangan, melainkan

8 Mukhtar and Hamidah, “Pentingnya Nilai Persatuan Perpektif Al-Quran Surah Al-Imran Ayat 103 Dalam
Mengatasi Pandemi Covid-19.”

° nur, “Konsep Tasamuh Di Indonesia Perspektif M. Quraish Shihab Dalam Tafsir Al-Misbah
(Studi Analisis Penafsiran Surah Al-An’am Ayat 108),” Ta wiluna: Jurnal [lmu Al-Qur’an, Tafsir Dan
Pemikiran Islam 4, no. 1 (2023), https://doi.org/10.58401/takwiluna.v4i1.804.

10 Yasir Othman, “Konsep Tasamuh Menurut Al-Quran Dan Relevansinya Dengan Kepribadian Konselor
Konvensional,” Uin Ar-Raniry Fakultas Dakwah Dan Komunikasi, 2021, Hal 30.

127



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 4, No. 2 (2025)

kenyataan antropologis yang patut diterima secara etis!!. Rasulullah SAW telah memberikan
teladan konkret dalam mengimplementasikan tasamuh, baik melalui interaksi sosial dengan
komunitas non-Muslim, penyikapan terhadap perbedaan pendapat sahabat, maupun jaminan
perlindungan terhadap kelompok minoritas'?. Oleh karena itu, tasamuh dalam Islam bukan
merupakan bentuk kompromi terhadap nilai kebenaran, melainkan ekspresi dari kematangan
spiritual dan keluasan wawasan keilmuan.

Dalam konteks sosial-keagamaan yang lebih luas, tasamuh berperan sebagai
instrumen penting dalam mencegah disintegrasi umat akibat eksklusivisme ideologis dan
fanatisme teologis'®. Sejarah pemikiran Islam mencatat bahwa para imam mazhab besar
seperti Abu Hanifah, Malik, Syafi’i, dan Ahmad bin Hanbal memperlihatkan sikap tasamuh
yang tinggi terhadap perbedaan dalam masalah furu” dan bahkan dalam aspek-aspek teologi
yang bersifat spekulatif. Fenomena ini menunjukkan bahwa toleransi intelektual telah
menjadi tradisi ilmiah yang melekat dalam khazanah Islam klasik'4. Oleh karenanya, tasamuh
tidak dapat dipandang sebagai indikasi relativisme moral atau ketidakberpihakan terhadap
kebenaran, melainkan sebagai strategi epistemologis dan etika sosial dalam merawat
keutuhan umat'®. Dalam realitas kontemporer yang ditandai dengan meningkatnya
sektarianisme dan polarisasi ideologis antarmazhab, reaktualisasi nilai tasamuh menjadi
kebutuhan mendesak guna memperkuat ukhuwah Islamiyah serta meneguhkan misi Islam
sebagai rahmat bagi seluruh alam (rahmatan lil ‘alamin).

2. Konsep Ta’ayush

Konsep ta’ayush dalam wacana keislaman merujuk pada prinsip koeksistensi damai
yang menekankan hidup berdampingan secara harmonis antara individu maupun kelompok
yang memiliki perbedaan keyakinan, afiliasi mazhab, atau latar belakang sosial budaya.
Secara linguistik, istilah ta’ayush berasal dari akar kata Arab “ ‘@sha—ya ishu” yang bermakna
“hidup”, sedangkan dalam bentuk masdar “ta ‘ayush” mengindikasikan makna kebersamaan
dalam kehidupan yang saling menghargai dan menghindari konflik!e.

Dalam perspektif normatif Islam, ta’ayush mencerminkan implementasi nilai-nilai
universal seperti kasih sayang (rahmah), keadilan (‘adl), dan persaudaraan kemanusiaan
(ukhuwwah insaniyyah)V’. Al-Qur'an memberikan landasan teologis bagi prinsip ini, di

11 M.Ag Dr. Maksudin and M.Pd Dr. Mohamad Yasin Yusuf, M.Pd Dr. Robingun, Thinking Map
Pendekatan Integrasi-Interkoneksi Agama Dan Sains-Teknologi, Jurnal (Berbasis Al-Quran Al-Hadis Dan
Sunnatullah), vol. 2, 2019.

2. Othman, “Konsep Tasamuh Menurut Al-Quran Dan Relevansinya Dengan Kepribadian
Konselor Konvensional.”

13 Tkhsan Huzali, “Implementasi Hadist Tasamuh Dalam Bermasyarakat,” no. 3 (2024).

14 Aurana Zahro El Hasbi and Noor Fuady, “Moderasi Beragama, Tasamuh, Dan Sinkretisme
(Dinamika Sosial Keagamaan Umat Islam),” KAMALIYAH : Jurnal Pendidikan Agama Islam 2, no. 1 (2024):
169-82, https://doi.org/10.69698/jpai.v2i1.519.

15D A N Moderasi, Tantangan Serta, and Hifdzul Malik, “Sinkritisme, Tasamuh, Dan Moderasi:
Tantangan Serta Peluang Dalam Mewujudkan Masyarakat Inklusif” 24, no. 2 (2024).

16 Asilatul Hanaa Abdullah and Fauziah Fathil, “The Concept of Al-Ta’ayush in Islamic
Cosmopolitanism: From Medina to Istanbul and Malacca,” Islamiyyat 43, no. 1 (2020): 163-71,
https://doi.org/10.17576/islamiyyat-2021-4301-14.

17- Sholihah, As-Tsauri, And Nikmah, “Islam Nusantara Sebagai Model Pemikiran Dan
Pengamalan Islam.”

128



Urgensi Integrasi Tasamuh Dan Ta’ayush Dalam Mengikis Kepanatikan Mazhab Teologi
Siti Marfuah dan Komarudin Sassi

antaranya dalam QS. Al-Mumtahanah [60]: 8 yang menyatakan bahwa umat Islam dianjurkan
untuk bersikap baik dan adil kepada non-Muslim yang tidak memerangi atau menindas
mereka. Ayat ini menunjukkan bahwa relasi sosial dalam Islam dibangun atas dasar prinsip
keadilan dan koeksistensi, bukan atas dasar diskriminasi atau eksklusivisme. Secara historis,
ta’ayush telah menjadi bagian integral dari peradaban Islam klasik yang multikultural®.
Dalam konteks sosial-politik seperti pada era Abbasiyah, peradaban Islam menunjukkan
kapasitasnya dalam mengelola pluralitas agama dan mazhab melalui mekanisme koeksistensi
yang relatif stabil dan toleran. Komunitas Muslim, Kristen, Yahudi, dan kelompok lainnya
hidup berdampingan dan berkontribusi dalam bidang keilmuan, ekonomi, dan kebudayaan™.

Dalam konteks intraumat, praktik ta’ayush juga tercermin dalam relasi antarmazhab
seperti antara Asy’ariyah, Maturidiyah, dan kelompok-kelompok Salafi, serta dalam interaksi
mazhab fikih yang berbeda, yang sering kali berlangsung dalam bingkai ilmiah yang dialogis.
Hal ini menunjukkan bahwa ta’ayush bukanlah konsep asing dalam tradisi Islam, melainkan
merupakan nilai autentik yang bersumber dari ajaran Islam itu sendiri. Dalam realitas
kontemporer yang dipenuhi tantangan sektarianisme dan eksklusivisme teologis, aktualisasi
nilai ta’ayush menjadi suatu kebutuhan strategis untuk membangun masyarakat Islam yang
inklusif, toleran, dan berkeadaban, serta untuk mendorong terciptanya tata sosial yang sejalan
dengan visi Islam sebagai rahmat bagi semesta alam (rahmatan lil ‘alamin).

3. Kepanatikkan Mazhab Teologi

Fanatisme terhadap mazhab teologi dalam Islam dapat dipahami sebagai bentuk
eksklusivisme ideologis yang lahir dari sikap berlebihan dalam mengidentifikasi diri dengan
suatu aliran teologis tertentu, disertai dengan penolakan terhadap legitimasi pandangan
teologis lain yang sah dalam khazanah Islam?’. Dalam terminologi ilmu sosial-keagamaan,
fanatisme ini mencerminkan loyalitas yang irasional dan tidak proporsional terhadap suatu
sistem kepercayaan, yang mengabaikan prinsip pluralitas dan ikhtilaf sebagai bagian dari
dinamika pemikiran Islam. Dalam konteks ini, suatu kelompok teologis tidak hanya
mengklaim kebenaran tunggal bagi dirinya, tetapi juga menegasikan eksistensi pihak lain
melalui sikap penyesatan (tabdi’) atau pengkafiran (takfir)*!. Fenomena semacam ini
mengindikasikan terjadinya penyempitan ruang tafsir dan hilangnya sikap objektif dalam
menyikapi perbedaan, yang pada gilirannya menimbulkan ketegangan intraumat Islam.

Karakteristik fanatisme teologis dapat diidentifikasi melalui sejumlah indikator yang
khas. Pertama, munculnya praktik takfir terhadap kelompok yang berbeda, meskipun
perbedaan tersebut berkaitan dengan aspek furu” atau wilayah ijtihad?2. Kedua, adanya upaya

18 Diajukan Untuk Et Al., “Persahabatan Muslim Dengan Non-Muslim (Studi Analisis Penafsiran
Surah Al-Mumtahanah Ayat 1 Dalam Tafsir Al-Munir Karya Syekh Wahbah Az-Zuhaili)” (2025).

9 Sajhu Saihu, “Al-Quran Dan Pluralisme,” Suhuf 13, No. 2 (2020): 183-206,
Https://Doi.Org/10.22548/Shf.V13i2.493.

20 Adi Suhara, “Pengaruh Fanatisme Mazhab Terhadap Keberhasilan Dakwah,” Waragat : Jurnal
llmu-Ilmu Keislaman 1, No. 1 (2020): 17, Https://Doi.Org/10.51590/Waraqat.V1i1.29.

21 Rabiatul Adawiah, Nuril Khasyi'in, And Anwar Hafidzi, “Strategi Antisipasi Gerakan
Fanatisme Mazhab Melalui Moderasi Beragama Dalam Pendidikan Di Uin Antasari Banjarmasin,” Al-
Banjari: Jurnal llmiah [Imu-llmu Keislaman 20, No. 2 (2021): 241-64, Https://Doi.Org/10.18592/Al-
Banjari.V20i2.6435.

2 Zulkarnain Zulkarnain and Ziaul Haq, “Pengaruh Fanatisme Keagamaan Terhadap Perilaku
Sosial,” Kontekstualita 35, no. 01 (2020): 25-38, https://doi.org/10.30631/35.01.25-38.

129



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 4, No. 2 (2025)

delegitimasi terhadap otoritas ilmiah dari ulama atau tokoh mazhab lain, yang berakibat pada
tertutupnya ruang dialog dan pertukaran intelektual?. Ketiga, fanatisme ini kerap ditandai
oleh pola pembelaan mazhab secara apologetik dan dogmatis, tanpa disertai sikap kritis atau
kesediaan untuk menerima koreksi ilmiah. Keempat, metode penalaran yang digunakan
cenderung literalistik dan fragmentaris, tanpa mempertimbangkan konteks historis atau
magqashid al-shari‘ah dalam memahami teks. Kelima, fanatisme teologis sering kali
berkelindan dengan kepentingan politik tertentu, menjadikan doktrin teologi sebagai alat
mobilisasi atau dominasi, sehingga agama kehilangan fungsi transendennya dan
tereksploitasi secara ideologis?.

Genealogi, Manifestasi, dan Konsekuensi Sosiologis Fanatisme terhadap mazhab
teologi telah menjadi salah satu problematika laten dalam sejarah pemikiran Islam yang
berimplikasi serius terhadap disintegrasi sosial keagamaan. Sikap eksklusivisme teologis,
yang sering kali dimanifestasikan dalam bentuk takfir atau penyesatan terhadap kelompok
lain, mereduksi esensi Islam sebagai agama rahmatan lil ‘alamin?. Dalam studi-studi
mutakhir oleh tokoh seperti Khaled Abou El Fadl dan Mohammad Hashim Kamali,
dikemukakan bahwa absolutisasi kebenaran mazhab tertentu merupakan sumber utama
polarisasi internal umat?. Konflik historis antara Mu’tazilah dan Ahlus Sunnah, atau antara
Asy’ariyah dan Hanbaliyah, menunjukkan bahwa perbedaan teologis yang tidak dikelola
secara bijak dapat bertransformasi menjadi eskalasi konflik dan kekerasan simbolik. Oleh
karena itu, upaya untuk menanamkan tasamuh dan ta’ayush dalam kerangka berpikir
teologis merupakan langkah rekonstruktif yang sangat diperlukan untuk mencegah
pembelahan sosial berbasis doktrin.

Tafsir maqgasidi terhadap Q.S. Ali ‘Imran:103 membuka ruang interpretasi yang lebih
progresif dan kontekstual terhadap tujuan syariat dalam menjaga integritas sosial umat.
Esensi ayat ini, jika dibaca melalui pendekatan magqashid al-shari’ah, menunjukkan bahwa
persatuan umat tidak hanya bersifat simbolik, tetapi juga fungsional dalam menciptakan tata
sosial yang adil, damai, dan inklusif?”. Tokoh-tokoh kontemporer seperti Yusuf al-Qaradawi
dan Taha Jabir al-’Alwani menekankan bahwa salah satu tujuan utama syariat adalah hifz al-
din (menjaga agama), yang mencakup penghormatan terhadap perbedaan pandangan dalam
ruang lingkup toleransi yang dibenarkan?. Dalam konteks ini, integrasi nilai tasamuh dan
ta’ayush menjadi representasi nyata dari maqgashid dalam mengembangkan kesadaran
kolektif umat atas pentingnya keberagaman sebagai kekuatan, bukan sebagai potensi konflik.

2 Dhipayasa Adirinarso, “Konsep Fanatisme Perspektif Al-Qur’an (Studi Komparatif Tafsir Al-
Mishbah Dan At-Thabari,” Nucl. Phys. 13, no. 1 (2023): 104-16.

2+ Syahratul Ayma and Abdul Wahid Haddade, “Fanatisme Bermazhab Di Kalangan Masyarakat
Islam Kota Makassar; Studi Komparatif Nahdhatul Ulama Dan Muhammadiyah,” SHAUTUNA: Jurnal
Ilmiah Mahasiswa Perbandingan Mazhab 4, no. 3 (2023), https://doi.org/10.24252/shautuna.vi.32891.

% Abdullah Al Harari, “Analisis Kontra Narasi Ekstremisme Dalam Perspektif Pendidikan Islam” (2025).

% Wildani Hefni, Imam Mustofa, And Rizqa Ahmadi, “Looking For Moderate Figh: The Thought Of
Mohammad Hashim Kamali On The Reformation Of Rigidity And Inflexibility In Islamic Law,” Al-Istinbath: Jurnal
Hukum Islam 10, No. 1 (2025): 30-57, Https://Doi.Org/10.29240/Thi.V10i1.10694.

¥ Muhammad Firdaus, “Perkembangan Tafsir Maqasidi Di Tunisia Dan Indonesia Modern: Studi Kasus
Pemikiran Ibn "Ashiir Dan M. Quraish Shihas” (2024).

2 Ujang Mimin Muhaemin, “Nilai Toleransi Beragama Dalam Al-Qur’an: Studi Komparatif Penafsiran
Klasik Dan Kontemporer,” L-Tadabbur: Jurnal Ilmu Quran Dan Tafsir 9, No. November (2024): 295-304,
Https://Doi.Org/10.30868/At.V9i02.7664.

130



Urgensi Integrasi Tasamuh Dan Ta’ayush Dalam Mengikis Kepanatikan Mazhab Teologi
Siti Marfuah dan Komarudin Sassi

4. Urgensi Integrasi Nilai Tasamuh dan Ta’ayus

Mengintegrasikan nilai-nilai tasamubh (toleransi) dan ta’ayush (koeksistensi damai) ke
dalam praktik kehidupan beragama merupakan sebuah keniscayaan normatif sekaligus
strategis dalam upaya mereduksi dan mengatasi kepanatikkan terhadap mazhab teologi®.
Kedua nilai tersebut tidak hanya bersifat etis dalam kerangka moral sosial, tetapi juga
memiliki landasan teologis yang kuat dalam ajaran Islam. Tasamuh dan ta’ayush diposisikan
sebagai prinsip syar’i yang diperintahkan oleh Allah SWT dan dicontohkan secara nyata oleh
Rasulullah SAW dalam kehidupan beliau sehari-hari. Dalam hal ini, penguatan sikap inklusif
terhadap keragaman teologis bukan sekadar tuntutan sosial, melainkan juga bentuk ketaatan
terhadap petunjuk wahyu.

Al-Qur’an secara eksplisit menyerukan pentingnya hubungan sosial yang harmonis
antarindividu dan kelompok, sebagaimana termaktub dalam QS. Al-Hujurat [49]: 13, yang
menegaskan bahwa Allah menciptakan manusia dalam beragam bangsa dan suku agar
mereka saling mengenal (li ta‘arafii), bukan untuk saling bermusuhan. Lebih lanjut, QS. Al-
Bagarah [2]: 113 mengkritik klaim sepihak dari kelompok agama yang saling menegasikan
satu sama lain, yang mencerminkan larangan atas sikap merasa paling benar secara
eksklusif*. Hadis-hadis Nabi Muhammad SAW juga memperlihatkan implementasi nilai
tasamuh dan ta’ayush dalam interaksi beliau dengan pemeluk agama lain seperti Yahudi dan
Nasrani, serta dengan berbagai kelompok internal umat Islam yang memiliki perbedaan
pandangan teologis®!. Sikap beliau yang santun, adil, dan menghormati perbedaan menjadi
teladan praksis yang relevan dalam konteks kontemporer yang sarat polarisasi.

Realisasi nilai-nilai tasamuh dan ta’ayush tersebut dapat diwujudkan melalui
beberapa pendekatan strategis dan terukur. Pertama, implementasi pendidikan multikultural
berbasis nilai Islam rahmatan lil ‘alamin di lembaga-lembaga pendidikan, baik formal
maupun nonformal, menjadi instrumen penting dalam membentuk cara pandang yang
inklusif terhadap keberagaman mazhab dan tradisi keislaman. Kedua, penguatan dialog
antarmazhab secara akademik dan terbuka perlu difasilitasi untuk membangun ruang
pertukaran gagasan yang sehat, berimbang, dan konstruktif. Dialog ini seyogianya tidak
berhenti pada tataran wacana, melainkan diarahkan pada penguatan ukhuwah dan kerja
sama lintas mazhab. Ketiga, tokoh-tokoh agama, ulama, dan lembaga keislaman memiliki
tanggung jawab moral dan sosial untuk mempromosikan moderasi beragama (wasatiyyah)
melalui narasi yang inklusif, adil, dan berpihak pada kemaslahatan umat secara kolektif.
Dengan langkah-langkah ini, diharapkan resistensi terhadap perbedaan dapat ditekan, dan
kepanatikkan teologis dapat didekonstruksi secara bertahap.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka dan
tafsir tematik. Pendekatan kualitatif dipilih karena bertujuan untuk menggali makna
mendalam dan konteks spiritual dari konsep tasamuh dan ta’ayush dalam mengatasi

29 \Wadan Y Anulis, “Internalisasi Nilai Moderasi Islam At-Tawasuth Wal I'tidal Di Sekolah,” Jurnal Basicedu 6,
no. 6 (2020): 10402-13, https://journal.uii.ac.id/ajie/article/view/971.

30 Mujetaba Mustafa, “Toleransi Beragama Dalam Perspektif Al-Qur’ an” 7, no. April (2015): 1-18.

31 El Hasbi and Noor Fuady, “Moderasi Beragama, Tasamuh, Dan Sinkretisme (Dinamika Sosial Keagamaan
Umat Islam).”

131



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 4, No. 2 (2025)

kepanatikkan mazhab teologi®?. Data utama yang dianalisis adalah QS. Ali ‘Imran ayat 103
beserta tafsir-tafsir klasik dan kontemporer yang relevan. Selain itu, literatur terkait konsep
tasamuh, ta’ayush, dan fenomena kepanatikkan mazhab juga dijadikan sumber data
pendukung.

Pengumpulan data dilakukan melalui studi literatur dengan membaca, mencatat, dan
mengorganisasi informasi dari berbagai sumber primer dan sekunder. Analisis data dilakukan
dengan metode tafsir tematik yang fokus pada penggalian nilai-nilai persatuan, toleransi, dan
hidup berdampingan yang terkandung dalam ayat tersebut®. Selain itu, dilakukan analisis
komparatif terhadap literatur yang membahas kepanatikkan mazhab dan solusi tasamuh-
ta’ayush untuk mendapatkan gambaran yang komprehensif. Validitas data dijaga melalui
triangulasi sumber dengan membandingkan berbagai tafsir dan literatur serta mengkaji
kesesuaian interpretasi dengan konteks sosial-keagamaan masa kini®4.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Di tengah realitas masyarakat yang kian beragam dan pluralistik, pentingnya saling
menghormati perbedaan menjadi suatu keharusan guna mewujudkan perdamaian dan
keharmonisan sosial. Islam, sebagai agama yang membawa rahmat bagi seluruh alam,
mengajarkan prinsip-prinsip mulia yang mendorong terbentuknya kehidupan bersama yang
rukun dan penuh toleransi. Dalam hal ini, dua ajaran Islam yang sangat relevan adalah
tasamuh (toleransi) dan ta’ayush (hidup berdampingan secara damai). Kedua prinsip tersebut
menjadi landasan utama dalam menjalin hubungan yang harmonis antar pemeluk agama
maupun antar kelompok dalam masyarakat yang multikultural.

1. Konsep Tasamuh dan Ta’ayush dalam Islam

Dalam Islam, tasamuh mengandung makna sikap toleransi dan saling menghargai antar
sesama manusia, khususnya dalam menghadapi perbedaan keyakinan, pandangan, dan
praktik keagamaan®. Tasamuh tidak sekadar menerima keberagaman, melainkan juga
mengapresiasi perbedaan sebagai bagian dari ketetapan Allah yang menciptakan manusia
dengan ragam latar belakang dan karakteristik®. Nilai tasamuh sangat ditekankan dalam Al-
Qur’an dan hadis sebagai fondasi untuk menjaga keharmonisan sosial serta mencegah konflik
yang dapat memecah belah umat. Sikap ini penting agar umat Islam dapat hidup
berdampingan secara damai, baik dengan sesama muslim maupun dengan penganut agama
lain®”. Sedangkan ta’ayush berarti hidup berdampingan secara harmonis dan saling
mendukung dalam keberagaman. Konsep ini menekankan pentingnya interaksi sosial yang

% Muhammad Rijal Fadli, “Memahami Desain Metode Penelitian Kualitatif,” Humanika 21, No. 1
(2021), Https://Doi.Org/10.21831/Hum.V21i1.38075.

3 Mouwn Erland, Metodologi Penelitian Kualitatif., Rake Sarasin, 2020.

3 Aditya Wardhana, “Instrumen Penelitian Kuantitatif Dan Kualitatif,” 2023, 157-73.

% Othman, “Konsep Tasamuh Menurut Al-Quran Dan Relevansinya Dengan Kepribadian Konselor
Konvensional.”

% Nur, “Konsep Tasamuh Di Indonesia Perspektif M. Quraish Shihab Dalam Tafsir Al-Misbah (Studi
Analisis Penafsiran Surah Al-An’am Ayat 108),” Ta'wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir Dan Pemikiran Islam 4, No.
1 (2023), Https://Doi.Org/10.58401/Takwiluna.V4il.804.

% Luqyana Azmiya Putri And Doli Witro, “Konsep Integrasi Tasamuh Qur’ani Dalam Pendidikan Moderasi
Beragama,” Jurnal Analisa Pemikiran Insaan Cendikia 5, No. 2 (2022), Https://Doi.Org/10.54583/Apic.Vol5.No2.97.

132



Urgensi Integrasi Tasamuh Dan Ta’ayush Dalam Mengikis Kepanatikan Mazhab Teologi
Siti Marfuah dan Komarudin Sassi

positif, di mana perbedaan tidak menjadi penghalang untuk membangun hubungan yang
baik dan saling menguntungkan®.

Dalam Islam, ta’ayush mengajarkan umat untuk tidak hanya bersikap toleran, tetapi juga
aktif menciptakan suasana hidup yang damai dan penuh kasih sayang antar individu dan
kelompok yang berbeda. Konsep ini sangat relevan dalam masyarakat yang pluralistik,
sehingga umat Islam diajarkan untuk mampu beradaptasi dan bekerja sama dalam
keberagaman tersebut®. Kedua konsep ini, tasamuh dan ta’ayush, saling melengkapi dalam
membangun masyarakat yang harmonis. Tasamuh menjadi landasan sikap mental dan
spiritual untuk menerima perbedaan, sementara ta’ayush mengarahkan pada tindakan nyata
dalam kehidupan sehari-hari agar hidup berdampingan secara damai#’. Dalam sejarah Islam,
Nabi Muhammad SAW dan para sahabat telah memberikan contoh penerapan kedua nilai ini,
seperti dalam Piagam Madinah yang mengatur hubungan antar umat beragama dan suku
dengan prinsip saling menghormati dan tolong-menolong?*'.

Hal ini menunjukkan bahwa Islam sangat mendorong integrasi sosial yang inklusif dan
penuh kasih sayang. Dari sisi teologis, tasamuh dan ta’ayush berakar pada ajaran Al-Qur’an
yang menekankan pentingnya ukhuwah (persaudaraan) dan amar ma’ruf nahi munkar
(mengajak kepada kebaikan dan mencegah kemungkaran) dengan cara yang bijaksana dan
penuh hikmah. Misalnya, QS. Ali ‘Imran ayat 103 mengajak umat Islam untuk berpegang
teguh pada tali Allah secara bersama-sama dan tidak bercerai berai, yang menjadi dasar kuat
bagi integrasi tasamuh dan ta’ayush dalam meredam kepanikan dan perpecahan mazhab
teologi. Dengan demikian, kedua konsep ini bukan hanya nilai sosial, tetapi juga kewajiban
agama demi menjaga kesatuan umat®?. Dalam praktiknya, penerapan tasamuh dan ta’ayush
membutuhkan kesadaran dan kedewasaan spiritual dari setiap individu dan kelompok. Sikap
saling menghormati, menghindari fanatisme berlebihan, serta membuka ruang dialog dan
kerja sama antarmazhab dan antarumat beragama menjadi kunci utama.

Dengan demikian, integrasi tasamuh dan ta’ayush dapat menjadi solusi efektif untuk
mengurangi kepanikan mazhab teologi yang sering menimbulkan konflik dan perpecahan.
Islam mengajarkan bahwa keberagaman adalah rahmat, dan dengan sikap tasamuh dan
ta’ayush, umat dapat hidup rukun dan bersatu dalam bingkai ukhuwah Islamiyah.

2. Kefanatikan Mazhab Teologi: Penyebab dan Dampaknya

Kefanatikan dalam ranah mazhab teologi dapat diartikan sebagai sikap yang sangat
berlebihan dan kaku dalam mempertahankan suatu pandangan atau ajaran mazhab tertentu,

3 Asilatul Hanaa Abdullah And Fauziah Fathil, “The Concept Of Al-Ta’ayush In Islamic Cosmopolitanism:
From Medina To Istanbul And Malacca,” Islamiyyat 43, No. 1 (2020): 16371, Https://D0i.Org/10.17576/Islamiyyat-
2021-4301-14.

% Mohammad Naqib Hamdan Et Al, “Aplikasi Figh Al-Ta * Ayush Yang Berorientasikan Prinsip
Wasatiyyah Dalam Membina Keharmonian,” Jurnal Hadhari 1, No. June (2021).

40 Sholihah, As-Tsauri, And Nikmah, “Islam Nusantara Sebagai Model Pemikiran Dan Pengamalan Islam.”

4 Lugman Rico Khashogi, “Konsep Ummah Dalam Piagam Madinah,” Jurnal Agama Dan Hak Azazi Manusia
2, No. 1 (2012): 93-116.

42 Endang Pristiwati, Sonia Haira Rahma, And Laila Munada, “Perumpamaan Kesatuan Dan Persatuan
Dalam Qur’an (Analisis Q.S Ibrahim:24 Al Mu'minun: 52 Ali Imran:103 Dalam Bingkai Hukum Tata Negara),”
Angewandte Chemie International Edition, 6(11), 951-952. 1 (2017): 1-16.

133



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 4, No. 2 (2025)

tanpa memberikan ruang bagi dialog, kritik, atau pemahaman lain yang berbeda*. Sikap
fanatik ini biasanya muncul karena adanya keterikatan emosional dan identitas yang sangat
kuat terhadap kelompok mazhabnya sendiri, sehingga berkembang menjadi sikap eksklusif
yang menolak keberadaan dan pandangan mazhab lain. Dalam sejarah perkembangan
pemikiran Islam, fanatisme mazhab telah menjadi salah satu penyebab utama terjadinya
konflik dan perpecahan di antara umat Islam, yang pada akhirnya menghambat terciptanya
persatuan dan keharmonisan yang seharusnya menjadi tujuan bersama seluruh umat. Salah
satu penyebab utama kefanatikan mazhab teologi adalah kurangnya pemahaman yang
mendalam dan menyeluruh terhadap ajaran Islam secara keseluruhan®.

Banyak individu yang hanya mengenal mazhab mereka secara parsial dan terbatas,
sehingga cenderung memandang mazhab lain sebagai ancaman atau bahkan sesat. Kondisi
ini diperparah oleh sistem pendidikan keagamaan yang kurang menekankan pentingnya
sikap terbuka, toleran, dan saling menghargai perbedaan®. Akibatnya, fanatisme tumbuh
subur karena ketidaktahuan dan ketakutan yang berlebihan akan kehilangan identitas
keagamaan yang dianggap suci dan mutlak benar, sehingga menimbulkan sikap defensif yang
berlebihan. Faktor sosial dan politik juga sangat berperan dalam memperkuat kefanatikan
mazhab. Dalam beberapa situasi, kelompok-kelompok tertentu memanfaatkan fanatisme
mazhab sebagai alat untuk memperkokoh kekuasaan dan memobilisasi dukungan politik.
Politisasi agama semacam ini menyebabkan polarisasi yang semakin tajam dan memperdalam
jurang perpecahan antarmazhab?*.

Media sosial dan teknologi informasi yang berkembang pesat juga sering kali menjadi
sarana penyebaran paham fanatik, memperkuat stereotip negatif, dan memperbesar konflik
antar kelompok teologis. Kondisi ini menciptakan iklim yang tidak kondusif bagi dialog dan
rekonsiliasi’. Sebagai contoh konkret, dalam sejarah Islam, perpecahan antara kelompok
Mu'tazilah dan Asy'ariyyah menunjukkan bagaimana perbedaan teologis yang awalnya
bersifat intelektual berkembang menjadi fanatisme yang memecah umat. Mu'tazilah yang
menekankan rasionalitas dan akal sebagai dasar ajaran, sering kali dianggap sesat oleh
kelompok Asy'ariyyah yang lebih menekankan otoritas wahyu dan syariat*®. Fanatisme ini
tidak hanya menyebabkan ketegangan teologis, tetapi juga memicu konflik sosial dan politik
yang berkepanjangan, sehingga menghambat persatuan umat. Contoh lain adalah fanatisme
mazhab dalam penafsiran Al-Qur’an yang menyebabkan tafsir yang sektarian dan kurang
objektif, sehingga memperkuat perpecahan di kalangan umat*.

# Abdillah And Nanang, “Madzhab Dan Faktor Penyebab Terjadinya Perbedaan,” Fikroh: Jurnal Pemikiran
Dan Pendidikan Islam 8(1), No. 1 (2014): 21-38, Https://Jurnal.Stai-
Alazharmenganti.Ac.Id/Index.Php/Fikroh/Article/View/20/18.

# Ayma and Wahid Haddade, “Fanatisme Bermazhab Di Kalangan Masyarakat Islam Kota Makassar; Studi
Komparatif Nahdhatul Ulama Dan Muhammadiyah.”

4 Maulidatur Rofiqoh, “Fanatisme Mazhab Dalam Penafsiran (Studi Tafsir Sektarian Atas Ayat Ahkam
Dalam Tafsir Ahkam Al-Quran Karya Al-Kiya Al-Harrasi),” Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, 2020,
1-150, https://core.ac.uk/download/pdf/343201044.pdf.

46 Zulkarnain and Haq, “Pengaruh Fanatisme Keagamaan Terhadap Perilaku Sosial.”

4 Mohamad Zaenal Abidin, “Pentingnya Bermadzhab Dan Larangan Fanatisme Menurut Pandangan KH.
Hasyim Asy’ari,” Jurnal Pendidikan Agama Islam Jurnal Permata 1, no. 1 (2020).

48 Ahmad Riduan, Zainap Hartati, and Muhammad Nasir, “Mu ’ Tazilah Di Era Modern : Kajian Konsep
Keadilan , Kebebasan , Dan Rasionalitas Dalam Pemikiran Islam Di Antaranya Melalui Karya-Karya Seperti The
Arab Thought Oleh Muhammad Abed” 5, no. 1 (2025): 37-53.

# Arif Al Wasim, “Fanatisme Mazhab Dan Implikasinya Terhadap Penafsiran Al-Qur’an,” Syariati : Jurnal
Studi Al-Qur’an Dan Hukum IV, no. 01 (2018): 13-22.

134



Urgensi Integrasi Tasamuh Dan Ta’ayush Dalam Mengikis Kepanatikan Mazhab Teologi
Siti Marfuah dan Komarudin Sassi

Dampak kefanatikan mazhab sangat merugikan umat Islam secara luas. Fanatisme
menyebabkan fragmentasi sosial yang tajam, di mana umat terpecah menjadi kelompok-
kelompok yang saling curiga dan bermusuhan. Fragmentasi ini melemahkan kekuatan umat
dalam menghadapi tantangan zaman dan menghambat upaya membangun persatuan yang
kokoh. Selain itu, fanatisme juga memicu konflik horizontal yang berpotensi menimbulkan
kekerasan dan kerusakan sosial. Konflik semacam ini tidak hanya merugikan secara fisik,
tetapi juga merusak citra Islam di mata dunia, sehingga menimbulkan kesan negatif terhadap
agama yang sebenarnya mengajarkan kedamaian dan kasih sayang. Lebih jauh lagi,
kefanatikan mazhab menghambat perkembangan intelektual dan spiritual umat Islam. Ketika
energi dan perhatian lebih banyak digunakan untuk mempertahankan posisi kelompok dan
menyerang pihak lain, maka ruang untuk dialog ilmiah, diskusi terbuka, dan pengembangan
pemikiran menjadi sangat sempit. Kondisi ini menyebabkan stagnasi dalam pemikiran
keagamaan dan menyulitkan umat Islam untuk beradaptasi dengan dinamika zaman yang
terus berubah. Fanatisme juga menimbulkan tekanan psikologis yang berat bagi individu
yang merasa terjebak dalam konflik identitas dan tekanan sosial yang berkepanjangan,
sehingga mengganggu kesejahteraan mental dan spiritual mereka.

Namun, kefanatikan ini sebenarnya dapat diatasi dengan pendekatan yang
mengedepankan nilai-nilai tasamuh (toleransi) dan ta’ayush (hidup berdampingan secara
harmonis). Dengan membangun kesadaran bahwa perbedaan mazhab merupakan bagian dari
kekayaan intelektual dan spiritual Islam, bukan ancaman yang harus dilawan, umat dapat
mengurangi sikap fanatik yang berlebihan. Pendidikan yang menanamkan nilai-nilai inklusif,
dialog antarmazhab, dan penghargaan terhadap keberagaman sangat penting untuk mengikis
kefanatikan dan menciptakan suasana yang kondusif bagi persatuan dan keharmonisan umat
Islam secara keseluruhan.

3. Tinjauan QS. Ali ‘Imran Ayat 103 tentang Persatuan

QS. Ali ‘Imran ayat 103 merupakan salah satu ayat penting dalam Al-Qur’an yang
secara tegas mengajak umat Islam untuk menjaga persatuan dan menghindari perpecahan.
Ayat ini menyampaikan pesan agar seluruh umat Islam berpegang teguh pada tali Allah, yaitu
ajaran Islam yang bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah, sebagai ikatan yang menyatukan
mereka®. Selain itu, ayat ini juga melarang umat untuk bercerai-berai atau terpecah menjadi
kelompok-kelompok yang saling berselisih?.

Dalam konteks mazhab teologi, ayat ini menjadi dasar yang kuat untuk menolak sikap
fanatik yang berlebihan dan kepanikan yang dapat memecah belah umat, serta mendorong
sikap toleransi dan hidup berdampingan. Makna “berpegang pada tali Allah” dalam ayat ini
mengandung pesan bahwa umat Islam harus memegang teguh prinsip-prinsip agama secara
bersama-sama tanpa terpecah oleh perbedaan mazhab, suku, atau latar belakang sosial2. Tali
Allah ini melambangkan ikatan ukhuwah Islamiyah yang menghubungkan seluruh umat

%0 Nurwulan Et Al., “Aktualisasi Nilai-Nilai Persatuan Menurut Qs. Ali-Imran Ayat 103 Dalam Konteks
Keindonesiaan.”

%1 Mukhtar And Hamidah, “Pentingnya Nilai Persatuan Perpektif Al-Quran Surah Al-Imran Ayat 103 Dalam
Mengatasi Pandemi Covid-19.”

52 Dkk Rika Widianita, “Peran Komunikasi Dakwah Dalam Membina Ukhuwah Islamiyah Di Desagaraupa
Raya Kecamatan Pasilambena Kabupaten Kepulauan Selayar,” At-Tawassuth: Jurnal Ekonomi Islam Viii, No. I (2023):
1-19.

135



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 4, No. 2 (2025)

dalam satu kesatuan yang kokoh®. Dengan berpegang pada tali ini, umat diajak untuk
mengutamakan persamaan dalam hal keimanan, ketaqwaan, dan nilai-nilai moral, serta
mengesampingkan perbedaan yang bersifat sekunder.

Hal ini penting agar umat Islam dapat hidup rukun dan harmonis meskipun memiliki
perbedaan pandangan teologis. Larangan untuk “bercerai-berai” dalam ayat ini menegaskan
bahwa perpecahan dan konflik antar umat Islam adalah sesuatu yang sangat dilarang dan
harus dihindari. Perpecahan tidak hanya melemahkan kekuatan umat Islam secara kolektif,
tetapi juga membuka peluang bagi pihak luar untuk memecah belah dan menguasai umat.
Oleh karena itu, ayat ini mengingatkan agar umat selalu menjaga persatuan dan kesatuan,
serta menghindari sikap eksklusif dan fanatik yang dapat menimbulkan konflik horizontal.

Dalam konteks mazhab teologi, hal ini berarti menghargai perbedaan pendapat dan
mengedepankan dialog serta sikap saling menghormati. QS. Ali ‘Imran ayat 103 juga
mengandung pesan moral dan sosial yang sangat relevan untuk membangun keharmonisan
dalam masyarakat yang beragam®. Ayat ini mengajarkan bahwa persatuan bukan hanya soal
kesamaan pandangan, tetapi juga soal sikap saling menghormati, tolong-menolong, dan
hidup berdampingan secara damai. Nilai-nilai ini sangat penting untuk diterapkan dalam
kehidupan bermazhab agar tidak terjadi kepanikan dan fanatisme yang justru merusak
ukhuwah Islamiyah®.

Dengan demikian, ayat ini menjadi pijakan teologis yang kuat untuk mengintegrasikan
nilai-nilai toleransi dan hidup berdampingan dalam kehidupan umat Islam. Secara
keseluruhan, QS. Ali ‘Imran ayat 103 memberikan pedoman yang jelas dan tegas tentang
pentingnya persatuan umat Islam sebagai fondasi utama dalam menghadapi berbagai
tantangan zaman. Ayat ini mengajak umat untuk berpegang pada tali Allah secara bersama-
sama, menghindari perpecahan, dan mengedepankan sikap toleransi serta hidup
berdampingan. Dalam konteks mazhab teologi, ayat ini menjadi landasan untuk mengikis
kepanikan dan fanatisme yang dapat memecah belah umat, serta mendorong terciptanya
ukhuwah Islamiyah yang kokoh dan harmonis.

4. Urgensi Integrasi Tasamuh dan Ta’ayush dalam Mengikis Kepanikan Mazhab Teologi

Dalam konteks mazhab teologi, kepanikan sering muncul akibat ketegangan dan
perbedaan pandangan yang tajam antar kelompok. Kepanikan ini tidak hanya menimbulkan
ketidaknyamanan psikologis, tetapi juga berpotensi memecah belah umat Islam secara sosial
dan spiritual®. Oleh karena itu, integrasi nilai tasamuh (toleransi) dan ta’ayush (hidup
berdampingan secara harmonis) menjadi sangat penting sebagai solusi untuk meredam
kepanikan tersebut. Tasamuh dan ta’ayush bukan sekadar sikap sosial, melainkan juga nilai-
nilai yang berakar kuat dalam ajaran Islam yang dapat menjadi landasan untuk membangun
persatuan dan keharmonisan antarmazhab®.

% Muhammad Taqgiyuddin Igbal Faiz, “Konsep Persatuan Bangsa Perspektif Hamka” (2021).

5 Rendi Afriadi, “Analisis Ayat-Ayat Persaudaraan Dalam Alqur’an Perspektif Tafsir Al-Qur’an Al-Majid
An-Nur” (2016).

% Abdul Hannan Ar-Rifa’i, “Konsep Persaudaraan Intra Agama Islam,” Jurnal Ilmu Al-Quran Dan Tafsir 2,
No. 2 (2022): 226-38, File:///C:/Users/Lenovo/Downloads/115-Article Text-258-1-10-20220930.Pdf.

% Arifuddin Et Al,, “Ketuhanan Dalam Diskursus Teologi Mazhab Klasik.”

5 Fadhlan Haqqgan Sileuw, “Strategi Dosen Pendidikan Agama Islam Dalam Menanamkan Nilai Toleransi
Beragama Pada Mahasiswa Di IAIN Fattahul Muluk Papua” (2023).

136



Urgensi Integrasi Tasamuh Dan Ta’ayush Dalam Mengikis Kepanatikan Mazhab Teologi
Siti Marfuah dan Komarudin Sassi

Pertama, tasamuh mengajarkan umat Islam untuk menerima dan menghargai perbedaan,
baik dalam hal keyakinan, praktik ibadah, maupun pandangan teologis. Sikap toleran ini
sangat penting untuk mengurangi ketegangan yang muncul akibat perbedaan mazhab.
Dengan tasamuh, umat diajak untuk tidak menghakimi atau memusuhi kelompok lain hanya
karena perbedaan pendapat, melainkan membuka ruang dialog dan saling pengertian. Sikap
ini dapat mengikis rasa takut dan kepanikan yang sering muncul ketika perbedaan dianggap
sebagai ancaman terhadap identitas kelompok.

Selanjutnya, ta’ayush menekankan pentingnya hidup berdampingan secara damai dan
saling mendukung dalam keberagaman. Dalam konteks mazhab teologi, ta’ayush mengajak
umat untuk membangun hubungan sosial yang harmonis meskipun memiliki perbedaan
pandangan. Hidup berdampingan berarti saling menghormati, bekerja sama, dan
menghindari konflik yang merugikan. Dengan ta’ayush, kepanikan yang muncul akibat
ketidakpastian dan ketegangan dapat diredam karena adanya rasa saling percaya dan
solidaritas antarmazhab. Urgensi integrasi tasamuh dan ta’ayush juga didasarkan pada fakta
bahwa perpecahan dan kepanikan mazhab dapat melemahkan kekuatan umat Islam secara
keseluruhan. Ketika umat terpecah dan saling curiga, energi dan potensi yang seharusnya
digunakan untuk kemajuan bersama justru terbuang sia-sia dalam konflik internal.

Dengan mengintegrasikan tasamuh dan ta’ayush, umat dapat mengalihkan fokus dari
perbedaan yang memecah menjadi kekuatan yang menyatukan, sehingga mampu
menghadapi tantangan zaman dengan lebih solid dan efektif. Selain itu, integrasi kedua nilai
ini juga penting untuk menjaga stabilitas sosial dan politik dalam masyarakat yang majemuk.
Kepanikan mazhab sering kali dimanfaatkan oleh pihak-pihak tertentu untuk kepentingan
politik yang dapat memperkeruh suasana dan menimbulkan konflik horizontal. Dengan
menanamkan tasamuh dan ta’ayush, umat diajak untuk lebih bijak dalam menyikapi
perbedaan dan tidak mudah terprovokasi oleh isu-isu yang memecah belah.

Hal ini akan menciptakan iklim yang kondusif bagi perdamaian dan pembangunan sosial.
Dari sisi keagamaan, integrasi tasamuh dan ta’ayush merupakan implementasi nyata dari
ajaran Al-Qur’an dan Sunnah yang menekankan pentingnya persatuan dan ukhuwah
Islamiyah. QS. Ali ‘Imran ayat 103 misalnya, mengajak umat untuk berpegang teguh pada tali
Allah secara bersama-sama dan tidak bercerai-berai. Nilai-nilai ini menjadi landasan teologis
yang kuat untuk mengikis kepanikan dan fanatisme mazhab, serta membangun sikap saling
menghormati dan hidup berdampingan.

Dengan demikian, integrasi tasamuh dan ta’ayush bukan hanya solusi sosial, tetapi juga
kewajiban agama yang harus dijalankan. Secara keseluruhan, urgensi integrasi tasamuh dan
ta’ayush dalam mengikis kepanikan mazhab teologi sangatlah besar. Kedua nilai ini mampu
meredam ketegangan, membangun dialog yang konstruktif, dan memperkuat persatuan umat
Islam. Dengan mengedepankan toleransi dan hidup berdampingan, umat dapat mengatasi
perbedaan dengan cara yang damai dan produktif, sehingga tercipta ukhuwah Islamiyah
yang kokoh dan harmonis. Oleh karena itu, integrasi tasamuh dan ta’ayush harus menjadi
prioritas dalam upaya menjaga kesatuan dan kemajuan umat Islam di era modern ini.

5. Implementasi Nilai Tasamuh dan Ta’ayush dalam Kehidupan Bermazhab

137



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 4, No. 2 (2025)

Penerapan nilai tasamuh dan ta’ayush dalam kehidupan bermazhab sangat krusial untuk
menciptakan suasana yang harmonis dan damai di tengah keberagaman pandangan
teologis®®. Tasamuh, yang berarti sikap toleransi, mengajarkan umat Islam untuk menerima
dan menghormati perbedaan pendapat tanpa memaksakan pandangan pribadi®. Dalam
praktiknya, hal ini dapat diwujudkan dengan membuka ruang dialog antarmazhab,
mendengarkan argumen secara objektif, serta menghindari sikap saling menghakimi. Sikap
seperti ini sangat membantu meredakan ketegangan dan kepanikan yang kerap muncul akibat
perbedaan pandangan teologis.

Di sisi lain, ta’ayush menekankan pentingnya hidup berdampingan secara damai dan
saling mendukung meskipun terdapat perbedaan®. Dalam konteks bermazhab, ta’ayush
mengajak umat untuk membangun hubungan sosial yang positif, seperti saling membantu
dalam kegiatan keagamaan, menjaga komunikasi yang baik, dan menghindari konflik yang
tidak perlul. Sebagai contoh, dalam komunitas muslim yang terdiri dari berbagai mazhab,
mereka dapat bersama-sama mengadakan pengajian umum, merayakan hari besar Islam, atau
melaksanakan kegiatan sosial yang melibatkan semua pihak tanpa memandang perbedaan
mazhab.

Selain itu, penerapan tasamuh dan ta’ayush juga dapat dilakukan melalui pendidikan dan
dakwah yang menekankan nilai-nilai inklusif dan persatuan. Para ulama dan pendidik
memiliki peran penting dalam menyampaikan ajaran Islam yang moderat serta mengajak
umat untuk menghargai keberagaman mazhab sebagai sebuah rahmat, bukan sebagai sumber
konflik®2. Pendidikan semacam ini akan membentuk generasi muslim yang lebih matang
dalam berpikir dan bersikap, sehingga mampu mengelola perbedaan dengan bijaksana dan
penuh kasih sayang.

Dalam kehidupan sehari-hari, sikap tasamuh dan ta’ayush juga dapat diterapkan dalam
interaksi antarindividu maupun kelompok. Misalnya, ketika terjadi perbedaan pendapat
dalam diskusi keagamaan, masing-masing pihak diharapkan mampu menahan diri dari sikap
emosional dan tetap menjaga rasa hormat. Begitu pula dalam pengambilan keputusan
bersama, sikap saling menghargai dan kompromi menjadi kunci agar semua pihak merasa
dihargai dan terlibat.

Dengan demikian, nilai-nilai ini tidak hanya menjadi teori, tetapi juga menjadi praktik
nyata yang memperkuat ukhuwah dan persatuan umat. Secara keseluruhan, penerapan nilai
tasamuh dan ta’ayush dalam kehidupan bermazhab merupakan langkah strategis untuk
menghilangkan kepanikan dan fanatisme yang berpotensi memecah belah umat Islam.
Melalui sikap toleransi dan hidup berdampingan secara harmonis, umat dapat menciptakan
suasana yang kondusif bagi dialog, kerja sama, dan persatuan. Hal ini tidak hanya
memperkuat ikatan sosial, tetapi juga memperkaya pemahaman keagamaan yang lebih

% Sholihah, As-tsauri, and Nikmah, “Islam Nusantara Sebagai Model Pemikiran Dan Pengamalan Islam.”

% Othman, “Konsep Tasamuh Menurut Al-Quran Dan Relevansinya Dengan Kepribadian Konselor
Konvensional.”

¢ Abdullah And Fathil, “The Concept Of Al-Ta’ayush In Islamic Cosmopolitanism: From Medina To
Istanbul And Malacca.”

¢ Muhammad Syawal Rosyid Darman, “Konsep Washatiyah Islam Perspektif Quraish Shihab (Telaah Kritik
Nalar Islam Mohammed Arkoun),” Al Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 2, No. 2 (2022): 147-59,
Https://Doi.Org/10.57163/Almuhafidz.V2i2.42.

62 Sikap Intoleransi And Radikalisme Dan Terorisme, “Konsep Pendidikan Islam Wasathiyah ( Strategi
Mencegah” 14, No. 4 (2024): 503-15.

138



Urgensi Integrasi Tasamuh Dan Ta’ayush Dalam Mengikis Kepanatikan Mazhab Teologi
Siti Marfuah dan Komarudin Sassi

inklusif dan damai. Oleh karena itu, tasamuh dan ta’ayush menjadi fondasi penting dalam
menjaga keharmonisan dan kemajuan umat Islam di tengah keberagaman mazhab.

SIMPULAN

Secara keseluruhan, integrasi nilai tasamuh (toleransi) dan ta’ayush (hidup
berdampingan secara harmonis) menjadi sangat penting dalam mengatasi kepanikan dan
fanatisme yang sering muncul dalam konteks mazhab teologi. Sikap terbuka untuk menerima
perbedaan, membangun dialog yang konstruktif, serta menjalin hubungan sosial yang positif
antarmazhab dapat meredam ketegangan dan memperkuat persatuan umat Islam. QS. Ali
‘Imran ayat 103 memberikan landasan teologis yang kuat untuk menjaga ukhuwah Islamiyah
dengan mengajak umat berpegang teguh pada tali Allah dan menghindari perpecahan.
Dengan demikian, tasamuh dan ta’ayush bukan hanya nilai sosial, tetapi juga kewajiban
agama yang harus dijalankan demi menjaga keharmonisan dan kemajuan umat. Implementasi
nilai tasamuh dan ta’ayush dalam kehidupan bermazhab dapat diwujudkan melalui
pendidikan, dakwah, dan praktik sehari-hari yang menekankan sikap saling menghormati,
tolong-menolong, dan kompromi.

Dengan mengedepankan toleransi dan hidup berdampingan, umat Islam dapat
menciptakan suasana yang kondusif bagi dialog, kerja sama, dan persatuan yang kokoh. Hal
ini tidak hanya memperkuat ikatan sosial, tetapi juga memperkaya pemahaman keagamaan
yang inklusif dan damai. Oleh karena itu, upaya mengikis kepanikan dan fanatisme mazhab
harus menjadi prioritas bersama agar umat Islam dapat bersatu dan berkembang dalam
bingkai ukhuwah Islamiyah yang harmonis.

REFERENSI

Abdillah, and Nanang. “Madzhab Dan Faktor Penyebab Terjadinya Perbedaan.” Fikroh:
Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam 8(1), no. 1 (2014): 21-38. https://jurnal.stai-
alazharmenganti.ac.id/index.php/fikroh/article/view/20/18.

Abdullah, Asilatul Hanaa, and Fauziah Fathil. “The Concept of Al-Ta’ayush in Islamic
Cosmopolitanism: From Medina to Istanbul and Malacca.” Islamiyyat 43, no. 1 (2020):
163-71. https://doi.org/10.17576/islamiyyat-2021-4301-14.

Adawiah, Rabiatul, Nuril Khasyi'in, and Anwar Hafidzi. “STRATEGI ANTISIPASI
GERAKAN FANATISME MAZHAB MELALUI MODERASI BERAGAMA DALAM
PENDIDIKAN DI UIN ANTASARI BANJARMASIN.” Al-Banjari : Jurnal llmiah Ilmu-
llmu Keislaman 20, no. 2 (2021): 241-64. https://doi.org/10.18592/al-banjari.v20i2.6435.

Adi Suhara. “Pengaruh Fanatisme Mazhab Terhadap Keberhasilan Dakwah.” WARAQAT :
Jurnal llmu-Ilmu Keislaman 1, no. 1 (2020): 17. https://doi.org/10.51590/waraqat.v1i1.29.

Adirinarso, Dhipayasa. “Konsep Fanatisme Perspektif Al-Qur’an (Studi Komparatif Tafsir
Al-Mishbah Dan At-Thabari.” Nucl. Phys. 13, no. 1 (2023): 104-16.

Afriadi, Rendi. “ANALISIS AYAT-AYAT PERSAUDARAAN DALAM ALQUR’AN
PERSPEKTIF TAFSIR AL-QUR’AN AL-MAJID AN-NUR,” 2016.

Anulis, Wadan Y. “Internalisasi Nilai Moderasi Islam At-Tawasuth Wal I'tidal Di Sekolah.”
Jurnal Basicedu 6, no. 6 (2020): 10402-13. https://journal.uii.ac.id/ajie/article/view/971.

Ar-Rifa’i, Abdul Hannan. “Konsep Persaudaraan Intra Agama Islam.” Jurnal llmu Al-Quran
Dan Tafsir 2, no. 2 (2022): 226-38. file:///C:/Users/Lenovo/Downloads/115-Article Text-
258-1-10-20220930.pdf.

Arifuddin, Arifuddin, Muhammad Amri, Muhaemin Latif, and Hermanto Hermanto.
“Ketuhanan Dalam Diskursus Teologi Mazhab Klasik.” TASAMUH: Jurnal Studi Islam

139



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 4, No. 2 (2025)

14, no. 2 (2022): 251-62. https://doi.org/10.47945/tasamuh.v14i2.693.

Ayma, Syahratul, and Abdul Wahid Haddade. “Fanatisme Bermazhab Di Kalangan
Masyarakat Islam Kota Makassar; Studi Komparatif Nahdhatul Ulama Dan
Muhammadiyah.” SHAUTUNA: Jurnal Ilmiah Mahasiswa Perbandingan Mazhab 4, no. 3
(2023). https://doi.org/10.24252/shautuna.vi.32891.

Darman, Muhammad Syawal Rosyid. “KONSEP WASHATIYAH ISLAM PERSPEKTIF
QURAISH SHIHAB (Telaah Kritik Nalar Islam Mohammed Arkoun).” Al Muhafidz:
Jurnal llmu Al-Qur’an Dan Tafsir 2, no. 2 (2022): 147-59.
https://doi.org/10.57163/almuhafidz.v2i2.42.

Dr. Maksudin, M.Ag, and M.Pd Dr. Mohamad Yasin Yusuf, M.Pd Dr. Robingun. Thinking
Map Pendekatan Integrasi-Interkoneksi Agama Dan Sains-Teknologi. Jurnal (Berbasis Al-
Quran Al-Hadis Dan Sunnatullah). Vol. 2, 2019.

Fadli, Muhammad Rijal. “Memahami Desain Metode Penelitian Kualitatif.” HUMANIKA 21,
no. 1 (2021). https://doi.org/10.21831/hum.v21i1.38075.

Faiz, Muhammad Taqgiyuddin Igbal. “Konsep Persatuan Bangsa Perspektif Hamka,” 2021.

Firdaus, Muhammad. “PERKEMBANGAN TAFSIR MAQASIDI DI TUNISIA DAN
INDONESIA MODERN: STUDI KASUS PEMIKIRAN IBN "ASHUR DAN M. QURAISH
SHIHAB,” 2024.

HAMDAN, MOHAMMAD NAQIB, MOHD ANUAR RAMLI, SYAMSUL AZIZUL
MARINSAH, RAHIMIN AFFANDI ABDUL RAHIM, MUHD IMRAN ABDUL RAZAK,
and MUHAMMAD IZZUL SYAHMI. “APLIKASI FIQH AL-TA~ AYUSH YANG
BERORIENTASIKAN PRINSIP WASATIYYAH DALAM MEMBINA
KEHARMONIAN.” Jurnal Hadhari 1, no. June (2021).

Harari, Abdullah al. “Analisis Kontra Narasi Ekstremisme Dalam Perspektif Pendidikan
Islam,” 2025.

Hasbi, Aurana Zahro El, and Noor Fuady. “Moderasi Beragama, Tasamuh, Dan Sinkretisme
(Dinamika Sosial Keagamaan Umat Islam).” KAMALIYAH : Jurnal Pendidikan Agama
Islam 2, no. 1 (2024): 169-82. https://doi.org/10.69698/jpai.v2i1.519.

Hefni, Wildani, Imam Mustofa, and Rizqa Ahmadi. “Looking for Moderate Figh: The
Thought of Mohammad Hashim Kamali on the Reformation of Rigidity and Inflexibility
in Islamic Law.” Al-Istinbath: Jurnal Hukum Islam 10, no. 1 (2025): 30-57.
https://doi.org/10.29240/jhi.v10i1.10694.

Hugzali, Ikhsan. “Implementasi Hadist Tasamuh Dalam Bermasyarakat,” no. 3 (2024).

Intoleransi, Sikap, and Radikalisme Dan Terorisme. “Konsep Pendidikan Islam Wasathiyah (
Strategi Mencegah” 14, no. 4 (2024): 503-15.

Khashogi, Lugman Rico. “Konsep Ummah Dalam Piagam Madinah.” Jurnal Agama Dan Hak
Azazi Manusia 2, no. 1 (2012): 93-116.

Moderasi, D A N, Tantangan Serta, and Hifdzul Malik. “Sinkritisme, Tasamuh, Dan
Moderasi: Tantangan Serta Peluang Dalam Mewujudkan Masyarakat Inklusif” 24, no. 2
(2024).

Mohamad Zaenal Abidin. “Pentingnya Bermadzhab Dan Larangan Fanatisme Menurut
Pandangan KH. Hasyim Asy’ari.” Jurnal Pendidikan Agama Islam Jurnal Permata 1, no. 1
(2020).

Mouwn Erland. Metodologi Penelitian Kualitatif. Rake Sarasin, 2020.

Muhaemin, Ujang Mimin. “NILAI TOLERANSI BERAGAMA DALAM AL-QUR’AN: STUDI
KOMPARATIF PENAFSIRAN KLASIK DAN KONTEMPORER.” L-Tadabbur: Jurnal

140



Urgensi Integrasi Tasamuh Dan Ta’ayush Dalam Mengikis Kepanatikan Mazhab Teologi
Siti Marfuah dan Komarudin Sassi

Ilmu Quran Dan Tafsir 9, no. November (2024): 295-304.
https://doi.org/10.30868/at.v9i02.7664.

Mukhtar, and Tutik Hamidah. “Pentingnya Nilai Persatuan Perpektif Al-Quran Surah Al-
Imran Ayat 103 Dalam Mengatasi Pandemi Covid-19.” Jurnal Online Studi Al-Qur An 17,
no. 02 (2021): 287-310. https://doi.org/10.21009/jsq.017.2.07.

Mursalin, Hisan. “Mazhab Teologi Dalam Islam.” Rayah Al-Islam : Jurnal Ilmu Islam 7, no. 3
(2023): 1737-54.

Mustafa, Mujetaba. “Toleransi Beragama Dalam Perspektif Al-Qur “ an” 7, no. April (2015):
1-18.

Nur. “KONSEP TASAMUH DI INDONESIA PERSPEKTIF M. QURAISH SHIHAB DALAM
TAFSIR AL-MISBAH (Studi Analisis Penafsiran Surah Al-An’am Ayat 108).” Ta wiluna:
Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir Dan Pemikiran Islam 4, no. 1 (2023).
https://doi.org/10.58401/takwiluna.v4i1.804.

NurWulan, Hani, Lindhia Tika Widiyawati, Anjar Maulana Muhamad, and Bakti Fatwa
Anbiya. “Aktualisasi Nilai-Nilai Persatuan Menurut Qs. Ali-Imran Ayat 103 Dalam
Konteks Keindonesiaan.” At-Thullab : Jurnal Mahasiswa Studi Islam 6, no. 1 (2024): 1461—
74. https://doi.org/10.20885/tullab.vol6.iss1.art1.

Othman, Yasir. “Konsep Tasamuh Menurut Al-Quran Dan Relevansinya Dengan
Kepribadian Konselor Konvensional.” Uin Ar-Raniry Fakultas Dakwah Dan Komunikasi,
2021, Hal 30.

Pristiwati, Endang, Sonia Haira Rahma, and Laila Munada. “PERUMPAMAAN KESATUAN
DAN PERSATUAN DALAM QUR’AN (Analisis Q.S IBRAHIM:24 AL MU'MINUN: 52
ALI IMRAN:103 DALAM BINGKAI HUKUM TATA NEGARA).” Angewandte Chemie
International Edition, 6(11), 951-952. 1 (2017): 1-16.

Putri, Lugyana Azmiya, and Doli Witro. “/KONSEP INTEGRASI TASAMUH QUR’ANI
DALAM PENDIDIKAN MODERASI BERAGAMA.” Jurnal Analisa Pemikiran Insaan
Cendikia 5, no. 2 (2022). https://doi.org/10.54583/apic.vol5.n02.97.

Rahmawati. “Perkembangan Pemikiran Dan Peradaban Islam.” Urnal Rihlah Vol. V No.
2/2016 Vol.V, no. 2 (2016): 108-22.

Ramadhan, Fahri Sahrul, and Ahmad Saeful Hidaya. “Tafsir Ayat-Ayat Al-Qur’an Tentang
Fungsi Manajemen Pendidikan.” Inovatif: Penelitian Keagamaan Dan Kebudayaan 10, no. 1
(2024): 86-107.

Riduan, Ahmad, Zainap Hartati, and Muhammad Nasir. “Mu ’ Tazilah Di Era Modern :
Kajian Konsep Keadilan , Kebebasan , Dan Rasionalitas Dalam Pemikiran Islam Di
Antaranya Melalui Karya-Karya Seperti The Arab Thought Oleh Muhammad Abed” 5,
no. 1 (2025): 37-53.

Rika Widianita, Dkk. “PERAN KOMUNIKASI DAKWAH DALAM MEMBINA UKHUWAH
ISLAMIYAH DI DESAGARAUPA RAYA KECAMATAN PASILAMBENA
KABUPATEN KEPULAUAN SELAYAR.” AT-TAWASSUTH: Jurnal Ekonomi Islam VIII,
no. I (2023): 1-19.

Rofiqoh, Maulidatur. “Fanatisme Mazhab Dalam Penafsiran (Studi Tafsir Sektarian Atas
Ayat Ahkam Dalam Tafsir Ahkam Al-Quran Karya Al-Kiya Al-Harrasi).” Universitas
Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, 2020, 1-150.
https://core.ac.uk/download/pdf/343201044.pdf.

Saihu, Saihu. “Al-Quran Dan Pluralisme.” Suhuf 13, no. 2 (2020): 183-206.
https://doi.org/10.22548/shf.v13i2.493.

Sholihah, Ellyatus, Sofyan As-tsauri, and Khoirin Nikmah. “Islam Nusantara Sebagai Model

141



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 4, No. 2 (2025)

Pemikiran Dan Pengamalan Islam” 2 (2025).
Sileuw, Fadhlan Haqqan. “Strategi Dosen Pendidikan Agama Islam Dalam Menanamkan
Nilai Toleransi Beragama Pada Mahasiswa Di IAIN Fattahul Muluk Papua,” 2023.
Untuk, Diajukan, Memenuhi Tugas, Akhir Dan, and Melengkapi Syarat. “PERSAHABATAN
MUSLIM DENGAN NON-MUSLIM (Studi Analisis Penafsiran Surah Al-Mumtahanah
Ayat 1 Dalam Tafsir Al-Munir Karya Syekh Wahbah Az-Zuhaili),” 2025.

Wardhana, Aditya. “INSTRUMEN PENELITIAN KUANTITATIF DAN KUALITATIF,” 157-
73, 2023.

Wasim, Arif Al. “Fanatisme Mazhab Dan Implikasinya Terhadap Penafsiran Al-Qur’an.”
Syariati : Jurnal Studi Al-Qur’an Dan Hukum IV, no. 01 (2018): 13-22.

Zulkarnain, Zulkarnain, and Ziaul Haq. “Pengaruh Fanatisme Keagamaan Terhadap
Perilaku Sosial.” Kontekstualita 35, no. 01 (2020): 25-38. https://doi.org/10.30631/35.01.25-
38.

142



