
Muta’allim: Jurnal Pendidikan Agama Islam 
e-ISSN: 2828-6227 

Vol. 4, No. 1 (2025): 41-55 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mjpai 

 

41 

 

INTERNALISASI NILAI-NILAI MODERASI BERAGAMA DALAM 

RENCANA PEMBELAJARAN SEMESTER MATAKULIAH   

DI FITK UIN MAULANA MALIK IBRAHIM MALANG 
 

Fatimatuz Zahro1, Faroh Dina Farhiyah2, Miftahul Huda3, Nur Ali*4, Ayu Utami Safitri5 
1,2,3,45Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia 

       e-mail: 1zahrouye06@gmail.com, 2 farhiyahfaroh@gmail.com, 3miftah2910@uin-malang.ac.id, 

*4nurali@uin-malang.ac.id, 5ayuutamisafitriayuutamisafitri@gmail.com  

 

ABSTRACT 

Islamic higher education institution is suspected of being places of activity that encourage the 

birth of radical movements and intolerance in the name of religion. At the same time, it was also 

found that several students were involved in various radical and intolerant actions outside 

campus, even though Islam is a religion that is in accordance with nature and sunnatullah. This 

article aims to describe the values of religious moderation (RM) that lecturers internalize to 

students through Semester Learning Plan (SLP) for Courses in the MPI and PBA Study programs 

at FITK UIN Maulana Malik Ibrahim Malang. This study uses a qualitative approach. The 

findings are; (1) the insertion of RM values internalized in the SLP Courses includes, among 

others; muwathonah, Qudwah, I'tidal, Shura, Islah, La'unf, I'tibar la 'urf. (2) SLP Courses which 

includes RM values, including; Tafsir and Hadith, Islamic education management, curriculum 

and learning management, education management, educational planning, education human 

resource management, basics of Islamic education management, Islamic education leadership, 

Islamic education innovation. This article suggests studying it more deeply by also examining 

the teaching materials used regarding RM values so that the results obtained are more complete. 

Keywords: Internalization of values, religious moderation, semester learning plan 

ABSTRAK 

Lembaga pendidikan tinggi islam diduga sebagai tempat kegiatan yang mendorong lahirnya 

Gerakan radikalisme, dan intoleransi dengan atas nama agama. Pada saat yang sama, ditemukan 

pula beberapa mahasiswa yang terlibat dalam berbagai aksi radikal dan intoleran di luar kampus, 

padahal Agama Islam merupakan agama yang sesuai dengan fitrah dan Sunnatullah. Tulisan ini 

bertujuan untuk mendeskripsikan nilai-nilai moderasi beragama (MB) yang diinternalisasikan 

para dosen kepada mahasiswa melalui Rencana Pembelajaran Semester (RPS) Mata Kuliah (MK) 

pada program Studi MPI dan PBA di FITK UIN Maulana Malik Ibrahim Malang. Kajian ini 

menggunakan pendekatan kualitatif. Hasil temuannya yaitu; (1) insersi nilai-nilai MB yang 

diinternalisasikan dalam RPS MK meliputi antara lain; muwathonah, Qudwah, I’tidal, Syura, 

Islah, La‘unf, I’tibar la ‘urf. (2) RPS MK yang diberi insersi nilai-nilai MB yaitu antara lain; MK 

Tafsir dan Hadits, manajemen pendidikan islam, manajemen kurikulkum dan pembelajaran, 

pengelolaan Pendidikan, perencanaan pendidikan, Manajemen sumber daya manusia 

Pendidikan, dasar-dasar manajemen pendidikan islam,  kepemimpinan pendidikan islam, 

inovasi pendidikan islam. Tulisan ini menyarankan untuk mengkaji lebih dalam dengan 

menelaah pula bahan ajar yang digunakan terkait nilai-nilai MB agar hasil yang diperoleh lebih 

lengkap lagi. 

Kata-Kata Kunci: Internalisasi nilai, moderasi beragama, rencana pembelajaran semester 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mjpai
mailto:*4nurali@uin-malang.ac.id
mailto:5miftah2910@uin-malang.ac.id


Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol.4, No. 1 (2025)   
 

42 
 

 

PENDAHULUAN  

Saat ini lembaga Pendidikan Tinggi Islam masih diidentikkan dengan gerakan 

radikalisme, intoleransi dan kekerasan karena setiap ada peristiwa kekerasan, teror dan 

pertumpahan darah sering dikaitkan dengan gerakan keagamaan yang diatasnakan 

Islam. Hal ini sejalan dengan ditemukannya beberapa kegiatan radikal yang melibatkan 

mahasiswa. Disamping itu juga masih ditemukan beberapa mahasiswa yang terlibat 

dalam berbagai aksi radikal di luar kampus, padahal Agama Islam adalah agama yang 

sesuai dengan fitrah dan Sunnatullah karena mengajarkan tata cara hidup yang relevan 

dan sesuai dengan ritme sunnatullah yakni ajarkan kedamaian, toleransi dan ciptakan 

keseimbangan antara kehidupan di dunia dan di akhirat kelak. Oleh sebab itu kegiatan 

pendidikan Islam adalah usaha yang direncanakan untuk mengembangkan potensi 

peserta didik sehingga nilai, moral, tradisi dan keyakinannya diarahkan sesuai dengan 

kehidupan masa kini dan masa mendatang,1 serta mengintegrasikan nilai-nilai budaya 

dan tradisi yang sudah diyakini dan diterima nilai kebaikannya secara turun temurun 

yang diterapkan melalui kegiatan pembelajaran.2 Dengan demikian, Pendidikan 

merupakan kegiatan yang direncanakan dan bertujuan mengembangkan peserta didik 

sesuai dengan perkembangan zaman, nilai-nilai keagamaan dan local widom. 

Dalam pandangan Jamal Ma’mur, kegiatan Pendidikan yang mendasarkan pada 

kearifan lokal merupakan segala sesuatu yang relevan dengan ciri khas daerah meliputi 

aspek ekonomi, budaya, teknologi informasi, komunikasi, lingkungan dan sebagainya. 

Dengan kata lain, kearifan lokal adalah manifestasi dan infestasi  penting untuk 

memberikan keterampilan, kemampuan dan kualitas diri kepada peserta didik dalam 

menghadapi dunia global tanpa meninggalkan identitas diri ataupun identitas daerah 

dan bangsa. Hal ini berbanding terbalik dengan fenomena yang terjadi di masyarakat 

sebagaimana kasus yang terjadi di kaki gunung Semeru yaitu seorang tidak menghargai 

budaya masyarakat sekitar dengan melakukan tindakan yang tidak terpuji seperti 

menendang sesajen yang ada.3 Fenomena tersebut menunjukkan tidak adanya nilai-nilai 

toleransi pada budaya yang telah dipercaya oleh desa setempat. Quraisy Shihab 

menyatakan bahwa apa yang dianggap baik oleh masyarakat tertentu tidak boleh di 

ganggu.4 Dari fenomena tersebut nampak bahwa niai-nilai kearifan lokal dan insersi 

moderasi beragama yang sudah berjalan dilingkungan masyarakat perlu ditanamkan 

sejak dini melalui dunia pendidikan. 

Mendasarkan pada pemikiran di atas, maka pendidikan yang bermutu tidak 

identik dengan perolehan prestasi akademik dan nilai-nilai ijazah/rapat, namun juga  

dapat dimaknai sebagai pendidikan yang dapat menginternalisasikan nilai-nilai dan 

 
1 Didin Wahidin, “Pendidikan Berbasis Kearifan Lokal Di Abad 21,” Jurnal Ujmes 05, no. 01 (2020): 15–21. 
2 N K F Shufa, “Pembelajaran Berbasis Kearifan Lokal Di Sekolah Dasar: Sebuah Kerangka Konseptual,” Inopendas: 

Jurnal Ilmiah Kependidikan 1, no. 1 (2018): 48–53. 
3 KompasTV. “Viral! Pria Ini Buang Dan Tendang Sesajen Di Kawasan Gunung Semeru.” Indonesia, 2022.  
4 Najwa Shihab, “Soal Tendang Sesajen, Ini Kata Abi Quraish Shihab” (Indonesia, 2022). 



Internalisasi Nilai- nilai Moderasi Beragama dalam Rencana Pembelajaran Semester Matakuliah di FITK 
Fatimatuz Zahro dkk 

43 

 

sikap toleransi beragama yang mampu membantu siswa dalam proses pengembangan 

diri guna memperkuat identitas dan jati diri, daerah dan kebangsaan yang telah 

dimilikinya. Berkaitan dengan hal tersebut Tilaar  (dalam Sularso) menyatakan bahwa 

pemahaman dan pengakuan terhadap kekhasan kedaerahan dalam perspektif 

pendidikan menjadi modal dasar bagi proses pertumbuhan pendidikan.5 Utari juga 

menyatakan bahwa dalam mengkontekstualkan nilai-nilai moderasi dalam kegiatan 

pembelajaran dapat dilakukan melalui insersi dan penanaman nilai-nilai moderasi 

beragama dan tradisi  lokal kepada mahasiswa atau peserta didik.6 Karena itu, insersi dan 

penanaman nilai-nilai moderasi beragama perlu diterapkan melalui materi kurikulum 

yang termuat dalam suatu rencana pembelajaran semester (RPS) yang disusun oleh  pada 

dosen di perguruan tinggi.7  Hal tersebut mendorong Penelitian mengenai  internalisasi 

Nilai-nilai Moderasi beragama yang dirancang oleh para Dosen dalam RPS pada program 

Studi di FITK UIN Maulana Malik Ibrahim Malang yang menggunakan kurikulum 

integrative menjadi urgen untuk dilakukan. 

Sejauh ini literatur yang membahas moderasi agama cenderung pada tiga aspek. 

Pertama, hasil penelitian Masturaini pada tahun 2021 meneliti tentang penanaman nilai-

nilai moderasi beragama di pondok pesantren. Persamaan dalam penelitian Masturaini 

dan penelitian ini adalah sama-sama membahas tentang penanaman nilai-nilai moderasi 

beragama dan sama-sam menggunakan pendekatan kualitatif. Adapun perbedaannya 

adalah penelitian ini dilakukan di pondok pesantren. Kedua, penelitian ini dilakukan di 

kampus dengan menelaah pada insersi moderasi agama melalui rencana pembelajaran 

semester (RPS),8 dan ketiga, Akmal Nasrullah juga melakukan kegiatan penelitian pada 

tahun 2022 tentang moderasi beragama di Madrasah Aliyah. Ada persamaan dan 

perbedaannya. kesamaan dalam penelitian Akmal Nasrullah dengan penelitian ini adalah 

sama-sama membahas tentang moderasi beragama dan menggunakan pendekatan 

kualitatif. Adapun perbedaannya adalah penelitian Akmal dilakukan pada jenjang 

Madrasah Aliyah. Sedangkan penelitian ini dilingkungan kampus dengan mengfokuskan 

pada telaah dokumen RPS.9 

Tulisan ini bertujuan pertama, untuk mendeskripsikan Nilai-nilai Moderasi 

Beragama yang diinternalisasikan para dosen dalam Rencana Pembelajaran Semester 

 
5  Sularso. “Revitalisasi Kearifan Lokal Dalam Pendidikan Dasar.” Jurnal Pendidikan Sekolah Dasar 2, no. 1 (2016): 

73–79.  
6 Unga Utari, I Nyoman Sudana Degeng, and Sa’dun Akbar. “Pembelajaran Tematik Berbasis Kearifan Lokal Di 

Sekolah Dasar Dalam Menghadapi Masyarakat Ekonomi Asean (MEA).” Jurnal Teori Dan Praksis Pembelajaran IPS 

1, no. 1 (2016): 39–44. 
7 Nur Ali, Benny Afwadzi, and Abd Kholid, “Religious Moderation Through Arabic Language References for 

Religious Courses of State Islamic Universities,” Ijaz Arabi: Journal of Arabic Learning 7, no. 2 (2024): 599–611, 

doi:10.18860 /ijazarabi. V7i2.24382. 
8 Masturaini, “Penanaman Nilai-nilai Moderasi Berberagama di Pondok Pesantren (Studi Pondok Pesantren 

Shohifatusshofa NW Rawamangun Kecamatan Sukamaju Kabupaten Luwu Utara),” Pascasarjana IAIN Palopo 

(Institut Beragama Islam Negeri Palopo, 2021). 
9 Akmal Nurullah, “Moderasi Beragama Di Madrasah Aliyah (Studi Kasus Di MA Tahdzibun Nufus Jakarta Dalam 

Terbentuknya Nilai-Nilai Moderasi Beragama)” (Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah, 2022), 

https://doi.org/10.21154/maalim.v3i2.4950. 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol.4, No. 1 (2025)   
 

44 
 

(RPS) Mata Kuliah pada program Studi MPI dan PBA di FITK UIN Maulana Malik 

Ibrahim Malang, dan kedua, untuk mendeskripsikan Rencana Pembelajaran Semester 

(RPS) Mata kuliah apa saja yang diberi insersi nilai-nilai Moderasi Beragama oleh dosen 

pada program Studi MPI dan PBA di FITK UIN Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

KAJIAN LITERATUR  

       Moderasi Beragama 

1. Konsep Moderasi Beragama  

Moderasi merupakan suatu kondisi terpuji yang menjaga seseorang dari 

kecenderungan menuju dua sikap ekstrem, sikap berlebih-lebihan (ifrath) dan sikap 

muqashshir yang mengurang-ngurangi sesuatu yang dibatasi Allah swt. Sifat wasathiyah 

umat Islam adalah anugerah yang diberikan Allah swt secara khusus. Saat mereka 

konsisten menjalankan ajaran-ajaran Allah swt, maka saat itulah mereka menjadi umat 

terbaik dan terpilih. Sifat ini telah menjadikan umat Islam sebagai umat moderat. Moderat 

dalam segala urusan, baik urusan beragama atau urusan sosial di dunia.10 

Sedangkan pendapat lainnya menyatakan bahwa moderasi beragama dipahami 

sebagai sikap beragama yang seimbang antara pengamalan agama sendiri (eksklusif) dan 

penghormatan kepada praktik beragama orang lain yang berbeda keyakinan (inklusif). 

Keseimbangan dalam praktik beragama tersebut meniscayakan adanya upaya 

menghindarkan dari sikap ekstrem berlebihan, fanatik dan sikap revolusioner dalam 

beragama. Dengan demikian, moderasi beragama merupakan solusi atas hadirnya dua 

kutub ekstrem dalam beragama, kutub ultra­konservatif atau ekstrem kanan di satu sisi, 

dan liberal atau ekstrem kiri di sisi lain.11  

Dari pemahaman tersebut dapat dinyatakan bahwa moderasi beragama 

sesungguhnya merupakan kunci terciptanya toleransi dan kerukunan, baik di tingkat 

lokal, nasional, maupun global. Pilihan pada moderasi dengan menolak ekstremisme dan 

liberalisme dalam beragama adalah kunci keseimbangan, demi terpeliharanya peradaban 

dan terciptanya perdamaian. Dengan cara in, maka masing­masing umat beragama dapat 

memperlakukan orang lain secara terhormat, menerima perbedaan, serta hidup bersama 

dalam damai dan harmoni. Oleh karena itu, dalam masyarakat Indonesia sebagai salah 

satu masyarakat yang multikultural,  maka moderasi beragama akan menjadi suatu 

keharusan untuk dipahami dan dimiliki karena dalam moderasi beragama mengajarkan 

untuk saling menghargai antar sesama manusia, baik itu dalam hal beragama, ras, suku, 

jenis kelamin, serta golongan apapun. 

 

 
10 Tholhatul Chair and Ahwan Fanani, Islam Dalam Berbagai Pembacaan Kontemporer (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2009). 
11 Benny Afwadzi et al., “Religious Moderation of Islamic University Students in Indonesia: Reception of Religious 

Texts,” HTS Teologiese Studies / Theological Studies 80, no. 1 (2024): 1–9, doi:10.4102/hts.v80i1.9369. 



Internalisasi Nilai- nilai Moderasi Beragama dalam Rencana Pembelajaran Semester Matakuliah di FITK 
Fatimatuz Zahro dkk 

45 

 

2. Nilai-nilai Moderasi Beragama 

Moderasi berberagama mempunyai beberapa nilai yang digunakan untuk 

memperkuat konsep serta sikap moderat. Dirtjen Pendis Kemenag merumuskan 

Sembilan nilai-nilai moderasi berberagama, yaitu:12  

a. Tawasuth (Persamaan)  

Tawasuth berarti setara atau sama. Islam memandang bahwa semua manusia 

adalah sama (setara), tidak ada perbedaan satu sama lain dengan sebab ras, warna 

kulit, bahasa atau pun identitas sosial budaya lainnya. Prinsip kesetaraan ini 

merupakan konsekuensi dari nilai toleransi yang dicapai melalui inklusifitas. Sikap 

inklusif akan mengajarkan kepada kita tentang kebenaran yang bersifat universal 

sehingga dengan sendirinya juga akan mengikis sikap eksklusif yang melihat 

kebenaran dan kemuliaan hanya ada pada diri dan pihak kita sendiri. Kebenaran 

sangat mungkin sekali ada dan dimiliki oleh orang lain. Pemahaman ini juga akan 

mengarahkan kita pada kesetaraan, dan egaliterianisme. Satu-satunya pembeda 

secara kualitatif pada diri manusia adalah ketakwaannya kepada Allah. 

b.  I’tidal (Keadilan) 

Hampir semua beragama memiliki konsep dasar tentang keadilan dan 

dijadikan sebagai standar kebajikan yang diajarkan kepada pemeluknya. Meskipun 

demikian, mungkin saja terjadi perbedaan dalam pemahamannya, dalam 

mempersepsinya dan dalam mengembangkan visinya, sesuai dengan prinsip-prinsip 

teologisnya. Secara umum pengertian adil mencakup; tidak berat sebelah, berpihak 

kepada kebenaran, objektif dan tidak sewenang-wenang. M. Quraish Shihab 

mengemukakan bahwa kata adil pada awalnya diartikan dengan sama atau 

persamaan, itulah yang menjadikan pelakunya tidak memihak atau berpihak pada 

yang benar.13 

c. Tasamuh (toleransi) 

Kata Tasamuh berasal dari bahasa Arab yang berarti toleran, yakni perilaku 

saling menghargai antar sesame mengenai perbedaan-perbedaan yang tidak sesuai 

denga pendirian dan keyakinannya.14 Secara bahasa, toleransi adalah kesabaran, 

ketahanan emosional, dan kelapangan dada. Sebagai makhluk sosial, manusia tidak 

akan pernah bisa untuk tidak membutuhkan orang lain, semua manusia tentu saling 

membutuhkan. Oleh karena itu antara satu manusia dengan manusia yang lainnya 

harus saling memperhatikan dan saling tolong menolong dalam kebajikan dan dalam 

berbagai aspek kehidupan, mulai dari aspek sosial, ekonomi, budaya, 

kemasyarakatan dan aspek kehidupan kemanusiaan lainnya. Jalinan persaudaraan 

dan toleransi antara umat berberagama sama sekali tidak dilarang oleh Islam, selama 

 
12 Abdul Aziz and A. Khoirul Anam, Moderasi Beragama Berlandaskan Nilai-Nilai Islam, ed. Anis Masykhur (Jakarta: 

Direktorat Jenderal Pendidikan Islam Kementerian Agama RI, 2021). 
13 M. Quraish Shihab, Secercah Cahaya Ilahi: Hidup Bersama Al-Quran (Bandung: Mizan, 2007). 
14 Y. Sarwono, “Toleransi Antar Umat Beragama Dalam Perspektif Islam (Suatu Tinjauan Historis),” Toleransi; Media 

Ilmiah Komunikasi Umat Beragama 4, no. 1 (2020): 1–9. 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol.4, No. 1 (2025)   
 

46 
 

masih dalam tataran kemanusiaan dan kedua belah pihak saling menghormati hak-

haknya masing-masing. Toleransi meniscayakan sebuah cakrawala yang luas untuk 

memahami orang lain, karena dengan pemahaman tersebut akan memudahkan jalan 

untuk mengenali dan menjalin kerjasama. Salah satu jalan untuk mencapai 

peradaban toleransi ini adalah melalui inklusifisme dimiliki oleh orang lain. Sikap 

inklusif adala penghormatan kepada praktik berberagama orang lain yang berbeda 

keyakinan.  

d. Tawazzun (Keseimbangan)  

Tawazzun (keseimbangan) yaitu sikap berimbang atau harmoni dalam 

berkhidmad demi terciptanya keserasian hubungan antar sesama umat manusia dan 

antara manusia dengan Allah swt. Dengan prinsip tawazun, berusaha mewujudkan 

integritas dan solidaritas sosial umat Islam. Dengan tawazun, muncul keseimbangan 

antara tuntutan-tuntutan kemanusiaan dan ketuhanan, muncul konsep penyatuan 

antara tatanan duniawi dan tatanan beragama, juga muncul adanya harmoni antara 

hak dan kewajiban. Prinsip tawazun, yakni menjaga keseimbangan dan keselarasan, 

sehingga terpelihara secara seimbang antara kepentingan dunia dan akhirat, 

kepentingan pribadi dan masyarakat, dan kepentingan masa kini dan masa datang. 

Keseimbangan di sini adalah bentuk hubungan yang tidak berat sebelah 

(menguntungkan pihak tertentu dan merugikan pihak yang lain). Tetapi, masing-

masing pihak mampu menempatkan dirinya sesuai dengan fungsinya tanpa 

mengganggu fungsi dari pihak yang lain. Hasil yang diharapkan adalah terciptanya 

hidup yang dinamis.   

e. Syura (Musyawarah)  

Kata “syura” atau dalam bahasa Indonesia menjadi “Musyawarah” 

mengandung makna segala sesuatu yang diambil atau dikeluarkan dari yang lain 

(termasuk pendapat) untuk memperoleh kebaikan. Hal ini semakna dengan 

pengertian yang mengeluarkan madu yang berguna bagi manusia. Dengan 

demikian, keputusan yang diambil berdasarkan Syura merupakan sesuatu yang baik 

dan berguna bagi kepentingan kehudupan manusia. Musyawarah merupakan esensi 

ajaran Islam yang wajib ditetapkan dalam kehidupan sosial umat Islam. Syura 

memang merupakan tradisi Arab Pra Islam yang sudah turun-temurun. Oleh Islam 

tradisi ini dipertahankan karena syura merupakan tuntutan abadi dari kodrat 

manusia sebagai mahluk sosial. 

Melalui musyawarah setiap masalah yang menyangjut kepentingan umum dan 

kepentingngau suatn rakyat dapat ditemukan dalam satu jalan keluar yang sebaik 

baiknya setelah semua pihak mengemukakan pandangan dan pikir mereka wajib 

terdengan oleh pemegang negara supaya ia dalam membuat suatu keputusan dapat 

mencerminkan pertimbangan-pertimngandan bijak sna untuk kepentingan umum. 

f. Ishlah (Reformasi) 



Internalisasi Nilai- nilai Moderasi Beragama dalam Rencana Pembelajaran Semester Matakuliah di FITK 
Fatimatuz Zahro dkk 

47 

 

Ishlah berakar dari kosakata bahasa arab yang berarti memperbaiki atau 

mendamaikan. Secara istilah islah adalah upaya yang dilakukan untuk 

menghilangkan terjadinya kerusakah, dan perpecahan antar manusia dan melakukan 

perbaikan dalam kehidupan manusia sehingga tercipta kondisi yang aman, damai, 

dan sejahtera dalm kehidupan masyarakat. Ishlah dapat dipahami sebagai suatu 

tindakan yang bertujuan untuk memberikan kondisi yang lebih baik untuk merespon 

perubahan dan kemajuan zaman atas dasar kepentingan umum dengan berpegang 

pada prinsip memelihara nilai-nilai tradisi lama yang baik dan menerapkan nilai-

nilai tradisi baru yang lebih baik demi kemaslahatan bersama. Pemahaman ini akan 

menciptakan masyarakat yang senantiasa menyebarkan pesan perdamaian dan 

kemajuan menerimaa pembaharuan dan persatuan dalam hidup berbangsa.  

g. Qudwah (teladan) 

Menurut kamus bahasa arab qudwah berarti uswah, yaitu ikutan (teladan). 

Ketedeladan dalam pendidikan merupakan metode yang sangat berpengaruh dan 

terbukti berhasil dalam mempersiapkan dan membentuk aspek moral, spiritual dan 

etos social. Keteladanan sendiri merupakan suatu cara atau jalan yang ditempuh 

dalam proses pendidikan melalui perbuatan atau tingkah laku yang patut ditiru, 

keteladanan tersebut merupakan bentuk perilaku individu yang bertanggung jawab 

yang berumpu pada praktek secara langsung.  

h. Muwathanah (Cinta Tanah Air) 

Muwathanah merupakan pemahaman dan sikap mengakui Negara bangsa dan 

menghormati kewarganegaraan. Pada konteks muwathanah, islam dan Negara 

berkaitan dengan moderasi berberagama, yang memiliki pemahaman bahwa 

beragama tidak hanya mengatur hubungan manusia dengan tuhan tetapi lebih dari 

itu islam juga mengatur  system ketatanegaraan.  

i. La ‘unf (Anti Kekerasan) 

Anti kekerasan artinya menolak ekstremisme yang mengajak pada perusakan 

dan kekerasan, baik terhadap dirinya sendiri maupun terhadap tatanan sosial. 

Ekstremisme dalam konteks moderasi berberagama ini dipahami sebagai suatu 

ideologi tertutup yang bertujuan untuk perubahan pada sistem sosial dan politik. Ini 

merupakan upaya untuk memaksakan kehendak yang seringkali menabrak norma 

atau kesepakatan yang ada di suatu masyarakat. 

Ciri-ciri dari anti kekerasan pada moderasi berberagama ini adalah 

mengutamakan cara damai dalam mengatasi perselisihan, tidak main hakim sendiri, 

menyerahkan urusan kepada yang berwajib dan mengakui wilayah negaranya 

sebagai satu kesatuan. Sifat anti kekerasan bukan berarti lemah/lembek, tetapi tetap 

tegas dan mempercayakan penanganan kemaksiatan/pelanggaran hukum kepada 

aparat resmi. 

j. I’tiraf al ‘Urf (Ramah Budaya) 

Kata ‘Urf secara etimologi berarti sesuatu yang dipandang baik dan diterima 

olaeh akal. Secara terminologi ‘urf berarti sesuatu yang tidak asing lagi bagi 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol.4, No. 1 (2025)   
 

48 
 

masyarakat karena telah menjadi kebiasaan dan menyatu dengan kehidupannya baik 

berupa perkataan maupun perbuatan. Istilah ‘urf sama dengan al-‘adah (adat 

istiadat). Kata al-‘adah berarti sesuatu yang dilakukan secara berulang-ulang, 

sehingga menjadi sebuah kebiasaan masyarakat.15 

Adat adalah hukum-hukum yang ditetapkan untuk menyusun dan mengatur 

hubungan perorangan dan hubungan masyarakat, atau untuk mewujudkan 

kemaslahatan dunia. Tujuan dari Al-‘adat itu sendiri adalah mewujudkan 

kemaslahatan dan kemudahan terhadap kehidupan manusia umumnya. Al-‘adat 

tersebut tidak akan pernah terlepas dari kebiasaan sekitar dan kepentingan 

hidupnya. 

  

3. Proses Internalisasi Nilai-nilai Moderasi Beragama  

Proses merupakan sebuah urutan pelaksanaa yang harus dilakukan dalam 

sebuah kegiatan. Jika salah satu urutan pelaksanaan kegiatan tersebut tidak terlaksana 

maka tidak akan mencapai tujuan yang ditentukan. Adapun internalisasi secara 

etimologis diartikan sebagau penghayatan, pendalaman, penguasaan secara mendalam 

yang berlangsung melalui binaan, bimbingan dan sebagainya. Pada dasarnya 

internalisasi adalah proses belajar, yakni belajar dalam menanamkan seluruh 

keterampilan, pengetahuan, sikap, pearsaan dan nilai-nilai.16 Misalnya, pada tahap 

perkembangan manusia tentunya menghadapi berbagai macam keadaaan yang di 

dalamnya terkandung nilai-nilai, baik dalam lingkungan keluarga ataupun masyarakat 

yang secara tidak langsung nilai tersebut akan terinternalisasi pada diri manusia. 

Proses internalisasi merupkan pembinaan yang sesuai dengan tahaoan yang 

sudah ditentukan. Pembinaan tersebut dilakukan secara mendalam sehingga dapat 

menghayati nilai-nilai yang telah dipadukan dengan nilai-nilai pendidikan, dengan 

tujuan agar menyatu dalam karakter dan kepribadian mahasiswa. Adapun pada proses 

internalisasi dapat dilakukan melalui beberapa tahapan, yaitu: 

a. Transformasi Nilai: Tahap ini pendidik sekedar menginformasikan nilai-nilai yang 

baik dan kurang baik kepada peserta didik, tahap ini juga hanya terjadi komunikasi 

verbal antara pendidik dan peserta didik dengan memberikan informasi tentang niai-

nilai yang baik dan kurang baik.  

b. Transaksi Nilai: yakni suatu tahap pendidikan nilai dengan jalan melakukan 

komunikasi dua arah atau interaksi antara mahasiswa dengan dosen yang bersifat 

interaksi timbal balik. Dalam transaksi nilai ini dosen dan mahasiswa sama-sama 

memiliki sifat yang aktif. Titik tekan dari komunikasi ini masih menampilkan sosok 

fisiknya daripada sosok mentalnya. Dalam tahapan ini dosen bukan hanya 

menyajikan informasi tentang nilai yang baik dan buruk, tetapi terlibat untuk 

 
15 Satria Efendi, Ushul Fiqh (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2005). 
16 Syamsul Arifin, Internalisasi Sportivitas Pada Pendidikan Jasmani (Surabaya: Zifatama Jawara, 2017). 



Internalisasi Nilai- nilai Moderasi Beragama dalam Rencana Pembelajaran Semester Matakuliah di FITK 
Fatimatuz Zahro dkk 

49 

 

melaksanakan dan memberikan contoh amalan yang nyata dan mahasiswa diminta 

memberi respon yang sama yakni, meneriman dan mengamalkan nilai tersebut.   

c. Transinternalisasi: tahapan ini jauh lebih mendalam dari sekedar transaksi. Dalam 

tahap ini penampilan dosen dan peserta didik bukan lagi sosok fisiknya melainkan 

sikap mental (kepribadiannya). Mahasiswa merespon kepada dosen bukan gerakan 

penampilan fisiknya, melainkan sikap mental dan kepribadiannya yang masing-

masing terlibat secara aktif.17  

Dari penjelasan di atas, dapat disimpulkan bahwa dalam proses internalisasi nilai 

dapat dilakukan dengan tiga tahap yaitu, tahap pertama yang disebut dengan 

transformasi, pada tahap ini internalisasi nilai dilakukan dengan cara penyampaian 

materi fisik melalui pengajaran di kelas, ceramah-ceramah singkat agar para peserta 

didik mengetahui nilai-nilai yang pro dan kontra dengan ajaran beragama Islam dan 

nilai budaya yang luhur. Pada tahapan ini dapat juga disebut dengan proses 

pemahaman atau menumbuhkan tingkat afektif mahasiswa mengenai nilai-nilai 

beragama Islam.  

Tahap kedua disebut transaksi, yaitu internalisasi nilai dilakukan dengan 

komunikasi timbal balik yakni informasi nilai yang didapat dan dipahami mahasiswa 

melalui contoh amalan yang dilakukan dosen, sehingga para mahasiswa juga dapat 

merespon nilai yang sama. Dengan kata lain tahapan ini adalah fase penghayatan yang 

berfokus pada peningkatan kognitif mahasiswa mengenai nilai-nilai beragama. Tahap 

terakhir adalah transinternalisasi, pada tahap ini bukan hanya dilakukan dengan 

komunikasi verbal melainkan juga sikap mental dan kepribadian. Jadi pada langkah ini 

komunikasi kepribadian yang berperan secara aktif. 

 

4. Dampak dari Internalisasi Nilai-nilai Moderasi Beragama  

Sekolah dasar merupakan wadah untuk mengembangkan sumber daya manusia 

dalam hal tindakan, pemikiran, kepribadian. Hal ini penting dilakukan guna menjaga 

persatuan bangsa. Berikut beberap dampak yang dihasilkan jika internalisasi nilai-nilai 

moderasi beragama dan local wisdom dilaksanakan dengan sebaik mungkin.  

a. Terwujudnya kerukunan dan solidaritas yang baik antar mahasiswa, antar 

mahasiswa dengan dosen dan antar dosen dan dosen.18 

b. Tewujudya rasa cinta tanah air seperti (1) menjaga nama baik bangsa, (2) berjiwa dan 

berkepribadian, (3) bangga dengan keberagaman suku bangsa, (4) tidak melakukan 

perbuatan dan tindakan yang merugikan bangsa, serta (5) setia dan taat pada aturan 

dan norma yang berlaku.19 

 
17 Muhaimin, Abd Ghofir, and Nur Ali, Strategi Belajar Mengajar (Penerapannya Dalam Pembelajaran Pendidikan 

Agama) (Surabaya: CV Citra Media, 1996); Muhammad Alim, Pendidikan Agama Islam Upaya Pembentukan Pemikiran 

Dan Kepribadian Muslim (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2006). 
18 Juliati and Desi Mayasari, “Analisis Penanaman Nilai Karakter Toleransi Melalui Kearifan Lokal Masyarakat 

Aceh Di SD Negeri 6 Langsa,” Journal of Basic Education Studies 2, no. 1 (2019): 1–10. 
19 Citra Savitri et al., “Jati Diri Bangsa Sebagai Wujud Kecintaan Tanah Air,” Jurnal Mahasiswa Manajemen & 

Akuntansi 1, no. 1 (2020). 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol.4, No. 1 (2025)   
 

50 
 

METODE  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dimana peneliti mengkaji 

internalisasi nilai-nilai MB melalui insersi nilai kedalam RPS mata kuliah yang ada pada 

program studi PBA dan MPI. Peneliti menampilkan data berupa data deskriptif dari 

hasil telaah dokumentasi RPS yang kemudian di intepretasikan kedalam pemahaman 

peneliti dengan didukung oleh teori-teori yang sudah dipaparkan dalam kajian pustaka. 

Peran peneliti sangat berpengaruh dalam proses pengambilan data. Peneliti berfungsi 

sebagai instrument kunci.20 Dimana peneliti menggali sendiri data dari informan dan 

melakukan kajian secara langsung pada dokumen RPS para dosen program studi 

sehingga mampu mengamati dan melihat langsung insersi nilai-nilai yang ditanamkan 

dalam membentuk karakter moderat mahasiswa. 

Dalam melakukan penelitian, data diperoleh dari dua sumber yaitu sumber data 

primer, yang meliputi dokumen RPS mata kuliah dan sumber data sekunder yakni 

berupa informasi dari para kaprodi dan dosen terpilih dengan cara telaah dokumen, 

observasi, dan wawancara. Teknik analisis data yang digunakan yaitu teknik analisis 

data sesuai dengan teori Miles Huberman dan Saldana yaitu mengalisis dengan tiga 

langkah, yaitu: (1) Kondensasi data (data condensation), (2) Penyajian data (data display), 

(3) penarikan kesimpulan atau verifikasi (conclusion drawing and verification).21 

Untuk memperoleh data yang valid dalam penelitian ini, peneliti menggunakan 

dua (2) dari Sembilan teknik pengecekan keabsahan data yang dikemukakan oleh 

Meleon,22 yaitu (1) Observasi dan telaah dokumen dilakukan secara terus menerus 

terhadap dokumen RPS sehingga mengetahui aspek yang penting, focus, dan relevan 

dengan topic penelitian, (2) Trianggulasi sumber data dengan memanfaatkan berbagai 

sumber diluar data tersebut sebagai perbandingan termasuk melalui Forum Group 

Discussion.   

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Hasil harus mengacu pada fokus penelitian yang dituliskan di pendahuluan; jika fokus 

Nilai-nilai MB yang diinternalisasikan para dosen dalam RPS MK pada program studi  

MPI dan PBA FITK UIN Maulana Malik Ibrahim Malang.  

Terdapat nilai-nilai moderasi beragama yang direkomendasikan oleh kementerian 

agama untuk diajarkan pada sekolah dan perguruan tinggi. Nilai-nilai tersebut yaitu:23  (i) 

Muwathonah (Cinta Tanah Air) dengan indikator yaitu; menghornmati symbol-simbol 

negara, mempunyai rasa persaudaraan dengan sesame warga negara, mengakui wilayah 

negaranya sebagai satu kesatuan, (ii) Qudwah (tauladan) dengan indikator yaitu; memulai 

Langkah baik dari diri sendiri, (iii) I’tidal (lurus dan tegas) dengan indikator yaitu berlaku 

 
 
21 Matthew B Miles, A Michael Huberman, and Johnny Saldana, Qualitative Data Analysis, A Methods Sourcebook, 3rd 

ed (USA: Sage Publications, 2014). 
22 Miles, Huberman, and Saldana. 

 



Internalisasi Nilai- nilai Moderasi Beragama dalam Rencana Pembelajaran Semester Matakuliah di FITK 
Fatimatuz Zahro dkk 

51 

 

konsisten, Proporsional dalam menilai sesuatu, menempatkan sesuatu pada tempatnya, 

(iv)  Syura (musyawarah) dengan indikator yaitu membahas dan menyelesaikan urusan 

secara bersama,  mau mengakui pendapat orang lain, tidak memaksakan pendapat pribadi, 

menghormati dan mematuhi keputusan Bersama, (v) Islah (reformasi/perbaikan) dengan 

indikator yaitu mau melakukan perubahan yang lebih baik. mengutamakan kepentingan 

Bersama, mau mendamaikan perselisihan untuk kebaikan Bersama, (vi)  La ‘unf (anti 

kekerasan) dengan indicator yaitu cinta damai, mengutamakan rasa damai dalam 

menyelesaikan masalah atau mengatasi perselisihan, (vii) I’tibar la ‘urf (ramah budaya) 

dengan indikator yaitu menghormati tradisi yang dijalankan oleh masyarakat setempat, 

bisa menempatkan diri dimanapun berada. 

Nilai-nilai moderasi beragama yang diinternalisasikan melalui RPS pada prodi 

MPI dan PBA UIN Maulana Malik Ibrahim Malang dilakukan secara bertahap sesuai 

dengan pokok bahasan. Hal ini sejalan dengan pendapat Azis dan Anam bahwa penyisipan 

nilai-nilai moderasi beragama ke dalam mata kuliah dan atau mata pelajaran harus 

disesuaikan dengan bahan yang akan dipelajari, sehingga dalam penyajiannya yang 

dianggap prioritas dapat diberi perhatian  khusus.24 Adapun nilai-nilai yang lebih dominan 

terlihat  dalam RPS pada prodi MPI dan PBA UIN Maulana Malik Ibrahim Malang adalah 

nilai toleransi, musyawarah, qudwah, cinta tanah air dan menghormati budaya.  

Tekait nilai toleransi, Anggraeni dalam penelitiannya mengungkapkan bahwa 

toleransi merupakan sikap menerima, menghormati, maupun menghargai pada 

keberagaman-keberagaman yang terdapat disuatu wilayah 25 Hal ini sesuai dengan kondisi 

di lingkungan prodi MPI dan PBA UIN Maulana Malik Ibrahim Malang yang terdapat 

keberagaman dalam asal usul wilayah kedaerahan, organisasi masyarakat. Dengan 

keberagaman yang dimiliki dapat di-insersi nilai-nilai toleransi terutama di dalam 

pembelajaran. Selain itu mempunyai lingkungan yang heterogen juga harus mempunyai 

sikap yang adil misalnya dalam penyelesaian masalah dianjurkan menempuh jalan 

musyawarah sehingga semua pendapat warga dari agama, ras, suku serta golongan yang 

berbeda dapat terwadahi.26 

Musyawarah sudah menjadi ciri khas yang dimiliki oleh bangsa Indonesia. 

Musyawarah merupakan sebuah forum untuk mengemukakan pendapat dalam 

menyelesaikan masalah, pendapat-pendapat yang dikemukakan oleh peserta musyawarah 

tersebut, dipilih salah satu pendapat yang paling tepat, tanpa melihat siapa yang 

mengemukakan pendapat tersebut.27 Realitas pada prodi MPI dan PBA FITK UIN Maulana 

Malik Ibrahim Malang telah menanamkan nilai musyawarah dengan dilakukannya diskusi 

 
24 Aziz and Anam, Moderasi Beragama Berlandaskan Nilai-Nilai Islam. 
25 Mita Anggraeni et al., “Pengembangan Sikap Toleransi Siswa Sekolah Dasar Pada Keberagaman Di Indonesia,” 

Jurnal Gentala Pendidikan Dasar 7, no. I (2022): 16–24. 
26 Suhartono, “Implementasi Nilai Musyawarah Pada Pancasila Melalui Metode Diskusi Kelas Dalam Pembelajaran 

PPKN Kelas IX Di SMP Negeri 3 Kria Sidoarjo,” Didaktis: Jurnal Pendidikan Dan Ilmi Pengetahuan 19, no. 3 (2019): 

263–69. 
27 Firdaus, “Musyawarah Dalam Perspektif Al-Qur’an,” Al-Mubarah: Jurnal Kajian Al-Qur’an & Tafsir 4, no. 2 (2019): 

72–81. 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol.4, No. 1 (2025)   
 

52 
 

kelompok di kelas. Tujuan dilakukan suatu musyawarah tersebut untuk melatih 

mahasiswa agar mencapai kesepakatan dalam pengambilan keputusan.28 

Berkaitan dengan ramah budaya yang memiliki nilai akomodatif terhadap 

kebudayaan lokal. Fisher dalam Agustiana mengatakan bahwa budaya berpengaruh pada 

pola pikir, perilaku, tindakan dan keragaman seseorang, sehingga diperlukan 

kesediaannya dalam menerima kearifan local sebagai bagian dari hukum alam.29 Hal itu 

masyarakat harus melestarikan dan menghargai budaya yang ada di lingkungan 

sekitarnya. Realitas di lingkungan pada prodi MPI dan PBA FITK UIN Maulana Malik 

Ibrahim Malang yang terwujud dalam ketersediaanya untuk melestarikan budaya berbagai 

tari yang ada di wilayah Timur Tengah dan daerah-daerah di wilayah Indonesia. Dengan 

demikian nilai-nilai moderasi beragama yang meliputi  nilai toleransi, nilai musyawarah, 

nilai ramah budaya dapat disisipkan melalui RPS.  

 

RPS MK yang diberi insersi nilai-nilai MB oleh dosen pada program studi MPI dan PBA 

FITK UIN Maulana Malik Ibrahim Malang. 

Berdasarkan data dari dokumen RPS MK yang ada pada program studi MPI dan 

PBA yang diberi insersi nilai-nilai moderasi beragama yaitu pada MK  yaitu ; (i) Tafsir dan 

Hadits manajemen pendidikan islam, (ii) manajemen kurikulkum dan pembelajaran, (iii) 

pengelolaan Pendidikan, (iv) perencanaan Pendidikan, (v) manajemen mutu pendidikan, 

(vi) Manajemen sumber daya manusia Pendidikan, (vii) dasar-dasar manajemen 

pendidikan islam, (viii) kepemimpinan pendidikan islam, (ix) Teknologi perkantoran, (x) 

kebijakan pendidikan, (xi) inovasi pendidikan islam. 

Proses internalisasi merupakan pembinaan yang sesuai dengan tahapan yang 

sudah ditentukan. Menurut Muhaimin dkk terdapat tiga tahapan dalam 

menginternalisasikan nilai, yaitu melalui transinformasi nilai, transaksi nilai dan 

transinformasi nilai.30 Sementara dari data yang diperoleh diketahui bahwa proses 

internalisasi nilai-nilai pada dokumen RPS MK yang ada pada program studi MPI dan PBA 

di FITK UIN Maulana Malak Ibrahim Malang belum maksimal. Pada tahap transformasi 

nilai, dosen belum mendeskripsikan dan memilah-milah dalam RPS nya.  

Pada tahap transaksi nilai yang merupakan komunikasi timbal balik dan 

informasi yang akan dipahami oleh mahasiswa melalui contoh-contoh yang akan diberikan 

oleh dosen juga belum nampak pada strategi pembelajaran yang akan digunkana sehingga 

mahasiswa dimungkinkan dapat merespon nilai tersebut. Sedangkan pada terakhir yaitu 

tahap transinternalisasi yaitu internalisasi nilai dilakukan melalui proses yang bukan 

hanya komunikasi verbal tetapi juga disertai dengan sikap mental dan kepribadian.31 

Deskripsi dalam dokumen RPS sudah mulai nampak sehingga memungkinkan dapat 

 
28 A.S Rahayu, Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan (PPKn) (Jakarta: PT Bumi Aksara, 2017). 
29 Murniati Agustian, Pricilla Anindyta, and Maria Grace, “Mengembangkan Karakter Menghargai Perbedaan 

Melalui Pendidikan Multikultural,” Jurnal Bakti Mayarakat Indonesia 1, no. 2 (2018): 191–99. 
30 Muhaimin, Ghofir, and Ali, Strategi Belajar Mengajar (Penerapannya Dalam Pembelajaran Pendidikan Agama). 
31 Muhaimin, Ghofir, and Ali. 



Internalisasi Nilai- nilai Moderasi Beragama dalam Rencana Pembelajaran Semester Matakuliah di FITK 
Fatimatuz Zahro dkk 

53 

 

melaksanakan musyawarah kemudian mempresentasikan hasilnya di depan kelas, 

kelompok lain menyimak dengan baik. Hal demikian juga nampak pada strategi 

pembelajaran yang akan digunakan.  

Adapun metode internalisasi yang akan diterapkan nampak pada dokumen RPS 

MK yang ada pada program studi MPI dan PBA meliputi metode eksplorasi, karyawisata, 

bermain peran, pembiasaan dan nasihat. 

 

SIMPULAN 

Ternyata nilai-nilai moderasi beragama yang diinternalisasikan para dosen dalam 

RPS MK Pada Program Studi MPI dan PBA  FITK UIN Maulana Malik Ibrahim Malang 

mencakup: (i) Muwathonah (Cinta Tanah Air) dengan indikator yaitu; menghornmati 

symbol-simbol negara, mempunyai rasa persaudaraan dengan sesame warga negara, 

mengakui wilayah negaranya sebagai satu kesatuan, (ii) Qudwah dengan indikator yaitu; 

memulai Langkah baik dari diri sendiri, (iii) I’tidal dengan indikator yaitu berlaku 

konsisten, Proporsional dalam menilai sesuatu, menempatkan sesuatu pada tempatnya, 

(iv) Syura dengan indikator yaitu membahas dan menyelesaikan urusan secara bersama,  

mau mengakui pendapat orang lain, tidak memaksakan pendapat pribadi, menghormati 

dan mematuhi keputusan Bersama, (v) Islah dengan indikator yaitu mau melakukan 

perubahan yang lebih baik. mengutamakan kepentingan Bersama, mau mendamaikan 

perselisihan untuk kebaikan Bersama, (vi)  La‘unf  dengan indikator yaitu cinta damai, 

mengutamakan rasa damai dalam menyelesaikan masalah atau mengatasi perselisihan, 

(vii) I’tibar la ‘urf dengan indikator yaitu menghormati tradisi yang dijalankan oleh 

masyarakat setempat, bisa menempatkan diri dimanapun berada. 

Sedangkan RPS MK yang ada pada program studi MPI dan PBA yang diberi 

insersi nilai-nilai MB yaitu; (i) Mata kuliah Tafsir dan Hadits manajemen pendidikan islam, 

(ii) Mata kuliah manajemen kurikulkum dan pembelajaran, (iii) Mata kuliah pengelolaan 

Pendidikan, (iv) Mata kuliah  perencanaan Pendidikan, (v) Mata kuliah  manajemen mutu 

pendidikan, (vi) Mata kuliah Manajemen sumber daya manusia Pendidikan, (vii) Mata 

kuliah dasar-dasar manajemen pendidikan islam, (viii) Mata kuliah  kepemimpinan 

pendidikan islam, (ix) Mata kuliah Teknologi perkantoran, (x) Mata kuliah kebijakan 

pendidikan, (xi) Mata kuliah inovasi pendidikan islam. 

Penelitian ini hanya meneliti terkait internalisasi nilai-nilai moderasi agama yang 

dilakukan melalui RPS karenanya disarankan untuk mengkaji lebih dalam dengan 

menelaah pula bahan ajar yang digunakan terkait nilai-nilai moderasi agama agar hasil 

yang diperoleh lebih lengkap lagi.  

 

REFERENSI  

Afwadzi, Benny, Umi Sumbulah, Nur Ali, and Saifuddin Z. Qudsy. “Religious Moderation of 

Islamic University Students in Indonesia: Reception of Religious Texts.” HTS Teologiese 

Studies / Theological Studies 80, no. 1 (2024): 1–9. doi:10.4102/hts.v80i1.9369. 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol.4, No. 1 (2025)   
 

54 
 

Agustian, Murniati, Pricilla Anindyta, and Maria Grace. “Mengembangkan Karakter 

Menghargai Perbedaan Melalui Pendidikan Multikultural.” Jurnal Bakti Mayarakat 

Indonesia 1, no. 2 (2018): 191–99. 

Ali, Nur, Benny Afwadzi, and Abd Kholid. “Religious Moderation Through Arabic Language 

References for Religious Courses of State Islamic Universities.” Ijaz Arabi: Journal of Arabic 

Learning 7, no. 2 (2024): 599–611. doi:10.18860 /ijazarabi. V7i2.24382. 

Alim, Muhammad. Pendidikan Agama Islam Upaya Pembentukan Pemikiran Dan Kepribadian 

Muslim. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2006. 

Anggraeni, Mita, Sally Alya Febriyani, Tin Rustini, and Yona Wahyuningsih. “Pengembangan 

Sikap Toleransi Siswa Sekolah Dasar Pada Keberagaman Di Indonesia.” Jurnal Gentala 

Pendidikan Dasar 7, no. I (2022): 16–24. 

Arifin, Syamsul. Internalisasi Sportivitas Pada Pendidikan Jasmani. Surabaya: Zifatama Jawara, 

2017. 

Aziz, Abdul, and A. Khoirul Anam. Moderasi Beragama Berlandaskan Nilai-Nilai Islam. Edited 

by Anis Masykhur. Jakarta: Direktorat Jenderal Pendidikan Islam Kementerian Agama 

RI, 2021. 

Chair, Tholhatul, and Ahwan Fanani. Islam Dalam Berbagai Pembacaan Kontemporer. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2009. 

Efendi, Satria. Ushul Fiqh. Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2005. 

Firdaus. “Musyawarah Dalam Perspektif Al-Qur’an.” Al-Mubarah: Jurnal Kajian Al-Qur’an & 

Tafsir 4, no. 2 (2019): 72–81. 

Juliati, and Desi Mayasari. “Analisis Penanaman Nilai Karakter Toleransi Melalui Kearifan 

Lokal Masyarakat Aceh Di SD Negeri 6 Langsa.” Journal of Basic Education Studies 2, no. 1 

(2019): 1–10. 

KompasTV. “Viral! Pria Ini Buang Dan Tendang Sesajen Di Kawasan Gunung Semeru.” 

Indonesia, 2022. 

Masturaini. “Penanaman Nilai-Nilai Moderasi Beragama Di Pondok Pesantren (Studi Pondok 

Pesantren Shohifatusshofa NW Rawamangun Kecamatan Sukamaju Kabupaten Luwu 

Utara).” Pascasarjana IAIN Palopo. Institut Agama Islam Negeri Palopo, 2021. 

Miles, Matthew B, A Michael Huberman, and Johnny Saldana. Qualitative Data Analysis, A 

Methods Sourcebook,. 3rd ed. USA: Sage Publications, 2014. 

Muhaimin, Abd Ghofir, and Nur Ali. Strategi Belajar Mengajar (Penerapannya Dalam 

Pembelajaran Pendidikan Agama). Surabaya: CV Citra Media, 1996. 

Nurullah, Akmal. “Moderasi Beragama Di Madrasah Aliyah (Studi Kasus Di MA Tahdzibun 

Nufus Jakarta Dalam Terbentuknya Nilai-Nilai Moderasi Beragama).” Universitas Islam 

Negeri Syarif Hidayatullah, 2022. https://doi.org/10.21154/maalim.v3i2.4950. 

Rahayu, A.S. Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan (PPKn). Jakarta: PT Bumi Aksara, 2017. 

Sarwono, Y. “Toleransi Antar Umat Beragama Dalam Perspektif Islam (Suatu Tinjauan 

Historis).” Toleransi; Media Ilmiah Komunikasi Umat Beragama 4, no. 1 (2020): 1–9. 

Savitri, Citra, Elsa Fardila, Iqbal Asep Maulana, and Siti Yumnilah. “Jati Diri Bangsa Sebagai 



Internalisasi Nilai- nilai Moderasi Beragama dalam Rencana Pembelajaran Semester Matakuliah di FITK 
Fatimatuz Zahro dkk 

55 

 

Wujud Kecintaan Tanah Air.” Jurnal Mahasiswa Manajemen & Akuntansi 1, no. 1 (2020). 

Shihab, M. Quraish. Secercah Cahaya Ilahi: Hidup Bersama Al-Quran. Bandung: Mizan, 2007. 

Shihab, Najwa. “Soal Tendang Sesajen, Ini Kata Abi Quraish Shihab.” Indonesia, 2022. 

Shufa, N K F. “Pembelajaran Berbasis Kearifan Lokal Di Sekolah Dasar: Sebuah Kerangka 

Konseptual.” Inopendas: Jurnal Ilmiah Kependidikan 1, no. 1 (2018): 48–53. 

Suhartono. “Implementasi Nilai Musyawarah Pada Pancasila Melalui Metode Diskusi Kelas 

Dalam Pembelajaran PPKN Kelas IX Di SMP Negeri 3 Kria Sidoarjo.” Didaktis: Jurnal 

Pendidikan Dan Ilmi Pengetahuan 19, no. 3 (2019): 263–69. 

Sularso. “Revitalisasi Kearifan Lokal Dalam Pendidikan Dasar.” Jurnal Pendidikan Sekolah 

Dasar 2, no. 1 (2016): 73–79. 

Utari, Unga, I Nyoman Sudana Degeng, and Sa’dun Akbar. “Pembelajaran Tematik Berbasis 

Kearifan Lokal Di Sekolah Dasar Dalam Menghadapi Masyarakat Ekonomi Asean 

(MEA).” Jurnal Teori Dan Praksis Pembelajaran IPS 1, no. 1 (2016): 39–44. 

Wahidin, Didin. “Pendidikan Berbasis Kearifan Lokal Di Abad 21.” Jurnal Ujmes 05, no. 01 

(2020): 15–21. 

 


