Muta’allim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
e-ISSN: 2828-6227

Vol. 4, No. 2 (2025): 163-171
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mjpai

KONTRIBUSI MUFASIR NUSANTARA DALAM MENJAGA PRINSIP
WASATHIYAH: Studi Analisis Tafsir AlI-Nur, Al-Azhar dan Al-Misbah

Abd. Rozaq
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
Abdrozaql@uin-malang.ac.id

ABSTRACT

Nusantara mufasir developed at the same time as Islam entered Indonesia, such as Hasby ash-
Shiddigie with his tafsir al-Nur, Hamka with his tafsir al-Azhar and Quraish Shihab with his
tafsir al-Mishbah. These three figures have strong popularity and influence. Researchers in this
context want to explore in more detail the interpretation of wasathiyah principles and their
contribution, where recently the issue of moderation has developed due to the emergence of
extreme understanding. By using a qualitative descriptive analysis method which is included in
the library research category, researchers will explore references in the form of three tafsir books
from each commentator and written reference sources related to the research theme. From the
results of the systematic research, the presentation of the three tafsir uses the standard coherent
systematics of the Ottoman Mushaf, with the same language style using popular writing. As for
the form of writing, the tafsir of an-Nur and al-Azhar use a scientific form of writing, while al-
Mishbah uses non-scientific writing. While the nature of the exegesis was all carried out
individually with the exegetical knowledge obtained by Hasbi and Hamka autodidactically and
Quraish Shihab which was achieved through formal education, the origins of all literature came
from non-academic writing.

Keywords: contribution, archipelago commentator, wasathiyah principles.

ABSTRAK

Mufasir nusantara berkembang bersamaan dengan agama Islam masuk ke Indonesia, seperti
Hasby ash-Shiddigie dengan tafsir al-Nur nya, Hamka dengan tafsir al-Azhar nya dan Quraish
Shihab dengan tafsir al-Mishbahnya. Tiga tokoh ini mempunyai popularitas dan pengaruh yang
kuat. Peneliti dalam kontek ini ingin menelusuri lebih terperinci penafsiannya mengenai prinsip-
prinsip wasathiyah serta kontribusinya, yang mana pada akhir- akhir ini isu moderasi
berkembang sebab munculnya pemahaman yang ekstrim. Dengan menggunakan metode
analisis deskriptif kualitatif yang termasuk dalam kategori library research peneliti akan
menggali dari referensi yang berupa tiga kitab tafsir dari masing- masing mufasir dan sumber-
sumber rujukan tertulis yang berkaitan dengan tema penelitian. Dari hasil penelitian Sistematika
penyajian ketiga tafsir menggunakan sistematika runtut standart mushaf utsmani, dengan gaya
bahasa yang sama-sama menggunakan penulisan popular. Adapun bentuk penulisannya tafsir
an-Nur dan al-Azhar menggunakan bentuk penulisan ilmiah sedangkan al-Mishbah
menggunakan penulisan non ilmiah. Sementara sifat mufasirnya semuanya dilakukan secara
individual dengan keilmuan mufasirnya yang didapat Hasbi dan Hamka secara otodidak dan
Quraish Shihab yang ditempuh dengan pendidikan formal,asal-usul literatur kesemuanya
berasal dari penulisan non akademik.

Kata Kunci: Kontribusi, mufasir Nusantara, konsep wasathiyah

163


http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mjpai

Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 4, No. 2 (2025)

PENDAHULUAN

Islam merupakan agama yang meyerukan umatnya untuk hidup seimbang dalam
interaksinya dengan tuhan dan interaksinya dengan sesamanya. Islam menyerukan umatnya
melalui al-Qur’an dan hadis serta menjadikan Nabi Muhammad sebagai aktornya. Pada masa
kenabian tersebut pembangunan ibadah uluhiyyah dan muamalah berjalan beriringan
sehingga problematika keagamaan dan kewarganegaraan dapat mudah terselesaikan dengan
baik.

Penyelesaian problem di masa kenabian di samping dipengaruhi ajaran dogmatik, juga
didasari atas kebenaran ayat al-Qur’an yang ditafsirkannya. Dalam surat al-Furqan ayat 33
disebutkan bahwa Nabi Muhammad merupakan pribadi yang paling valid dalam
menafsirkan al-Qur’an, dan para ulama menyebutnya Nabi Muhammad sebagai mubayyin
al-Qur’an.

Nabi Muhammad dalam menafsirkan al-Qur’an tidak sebatas melalui pernyataan saja,
tetapi juga melalui perbuatan dan ketetapannya. Sehingga apapun yang dilakukan oleh Nabi
Muhammad adalah tafsir al-Qur’an. Muhammad Ali al-Shabuni dalam menafsirkan ayat 4
surat al-Qamar mengutip sebuah hadis yang diriwayatkan oleh sahabat Anas dan Sayidah
‘Aisyah bahwa keagungan akhlak Nabi Muhamma seperti al-Qur’an!

Pasca meninggalnya Nabi Muhammad, penafsiran al-Qur’an mengalami dinamika dari
zaman sahabat, tabiin, klasik hingga modern. Dan juga mengalami penyesuaian situasi dan
kondisinya, mufasir yang berada di Timur Tengan akan menafsirkan al-Qur’an menyesuaikan
dengan situasi dan kondisinya, mufassir nusantara juga menafsirkan al-Qur’an sesuai dengan
situasi dan kondisi keindonesiannya.

Mufasir nusantara berkembang bersamaan dengan agama Islam masuk ke Indonesia.
Pasca merdeka terdapat mufasir di antaranya seperti Hasby ash-Shiddiqie dengan tafsir al-
Nur nya, Hamka dengan tafsir al-Azhar nya dan Quraish Shihab dengan tafsir al-Mishbahnya.
Ke tiga tokoh ini di samping mempunyai popularitas juga mempunyai pengaruh yang kuat
bagi pengikutnya, sehingga acuan mereka pada problem-problem kehidupannya meruju’
pada tiga tokoh tersebut.

Ketiga tokoh di atas sebagaimana catatan sementara peneliti, memiliki keunikan dan
karakteristik yang berbeda dalam menasfirkan al-Qur’an, walaupun berada di wilayah
nusantara, sama-sama menggunakan metode tahlily, tetapi cara dan corak penafsirannya itu
berpotensi  berbeda, karena latarbelakang  keilmuan, asal-usul dan  sosial
kemasyarakatannnya.

Perbedaan karakteristik ketiganya berpotensi melahirkan penafsiran yang berbeda
walaupun ayat yang ditafsirkannya sama. Peneliti dalam kontek ini ingin menelusuri lebih
terperinci penafsiannya mengenai prinsip-prinsip dalam moderasi beragama.

Menariknya, isu-isu moderasi beragama akhir-akhir ini berkembang karena munculnya
pemahaman yang ekstrim ke kanan atau ke kiri. Di antaranya munculnya kasus liberalisasi
penistaan agama seperti merubah sahadat, anti salat, salat dengan dua bahasa, salat dalam
hati, berhaji tidak harus ke tanah suci, dan munculnya kasus radikalisme seperti kelompok
takfiri, aksi bom bunuh diri, makar, revolusi, terorisme,

Munculnya faham radikal dan liberal di Nusantara ini diduga dilatarbelakangi gagalnya
mereka memahami prinsip-prinsip dalam moderasi beragama. Prinsip-prinsip moderasi

! Muhammad Ali al-Shabuny, Shofwah al-Tafasir Juz 3,(Kairo: al-Ashdiqa’), 1374.

164



Kontribusi Mufasir Nusantara dalam Menjaga Prinsip Wasathiyah
Abd. Rozaq

beragama sebagaimana dalam buku Tanya Jawab Moderasi Beragama ada dua yaitu adil dan
berimbang. 2

Al-Qur’an menggunakan kata adil dengan al-Adlu, al-Qisthu, al-Mizan. Adapun kata al-
Adlu dari berbagai derivasinya terulang sebanyak 28 kali dalam al-Qur’an. sedangkan
berimbang dalam al-Qur’an mengacu kepada surat al-Baqgarah ayat 143 yaitu kata “ummatan
wasathan”.

Untuk mengetahui metode ketiga mufasir di atas, serta mengetahui konribusinya dalam
menjaga prinsip wasathiyah di Nusantara, peneliti mengambil judul “Kontribusi Mufasir
Nusantara Dalam Menjaga Prinsip Wasathiyah Di Indonesia (Studi Analisis Tafsir al-Nur,
Tafsir al-Azhar dan Tafsir al-Mishbah)”

KAJIAN LITERATUR
Konsep Wasathiyah dalam Al-Qur’an dan Tradisi Tafsir

Konsep wasathiyah memiliki akar yang kuat dalam Al-Qur’an dan tradisi intelektual
Islam. Secara etimologis, kata wasath berasal dari akar kata & o« s yang bermakna tengah, adil,
dan seimbang. Makna kebahasaan ini mengandung pengertian bahwa posisi tengah bukan
sekadar letak geometris, melainkan posisi ideal yang menghindarkan seseorang dari dua
kecenderungan ekstrem yang sama-sama tercela.® Dalam Al-Qur’an, istilah wasath dan
derivasinya muncul dalam beberapa ayat dengan nuansa makna yang saling terkait, namun
rujukan paling sentral terdapat pada QS. al-Bagarah [2]: 143 yang menyebut umat Islam
sebagai ummatan wasathan.

Para mufasir klasik memahami ummatan wasathan sebagai umat yang adil dan
pilihan. Al-Tabari menafsirkan wasathan sebagai ‘udil (adil), yaitu umat yang berada di
posisi tengah sehingga layak menjadi saksi bagi umat-umat lain.* Penafsiran serupa juga
ditemukan dalam karya Ibn Kathir yang menekankan bahwa keadilan dan keseimbangan
merupakan karakter utama umat Islam yang membedakannya dari umat terdahulu.’> Dengan
demikian, wasathiyah dalam perspektif tafsir klasik tidak dapat dilepaskan dari misi moral
dan sosial umat Islam.

Dalam perkembangan tafsir kontemporer, makna wasathiyah mengalami perluasan
seiring dengan kompleksitas persoalan modern. Wahbah al-Zuhaili, misalnya, memaknai
wasathiyah sebagai sikap proporsional dalam memahami teks dan realitas, sehingga ajaran
Islam tetap relevan tanpa kehilangan prinsip dasarnya.® Yusuf al-Qaradawi bahkan
menempatkan wasathiyah sebagai manhaj berpikir Islam yang menolak sikap berlebihan
(ifrat) dan sikap meremehkan (tafrit).” Pandangan ini menegaskan bahwa wasathiyah bukan
hanya konsep teologis, tetapi juga metodologi dalam memahami dan mengamalkan ajaran
Islam.

Dalam konteks moderasi beragama, wasathiyah dipahami sebagai landasan normatif
yang mengarahkan umat Islam untuk bersikap inklusif, toleran, dan adil tanpa harus

2 Tim Penyusun Kementrian Agama RI, , Tanya jawab Moderasi Beragama, (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat
Kementrian Agama RI), 7

3 Muhammad Ibn Manzar, Lisan al-’Arab, Jilid VII (Beirut: Dar Sadir, 2000), 426.

4 Al-Tabari, Jami’ al-Bayan ‘an Ta"wil Ay al-Qur’an, Jilid II (Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1954), 7-8.

5 Ibn Kathir, Tafsir al-Qur’an al-‘Azim, Jilid I (Riyadh: Dar Tayyibah, 1999), 213.

¢ Wahbah al-Zuhaili, Tafstr al-Munir, Jilid I (Beirut: Dar al-Fikr, 2009), 269-271.

7 Yusuf al-Qaradawi, al-Sahwah al-Islamiyyah bayna al-Juhiid wa al-Tatarruf (Kairo: Dar al-Shurtq, 2010), 45-47.

165



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 4, No. 2 (2025)

mengorbankan identitas keagamaannya. Oleh karena itu, kajian wasathiyah tidak dapat
dilepaskan dari tafsir Al-Qur'an sebagai sumber utama pembentukan cara pandang
keislaman.

Moderasi Beragama sebagai Diskursus Kontemporer

Moderasi beragama merupakan istilah yang relatif baru dalam diskursus kebijakan
keagamaan di Indonesia, namun secara substantif memiliki akar yang kuat dalam ajaran
Islam. Moderasi beragama dipahami sebagai sikap beragama yang menekankan
keseimbangan antara komitmen terhadap ajaran agama dan penghormatan terhadap realitas
sosial yang majemuk.® Dalam konteks Indonesia, moderasi beragama menjadi strategi penting
untuk menjaga harmoni sosial di tengah keberagaman agama, etnis, dan budaya.

Sejumlah penelitian menunjukkan bahwa ekstremisme keagamaan sering kali berakar
pada pemahaman keagamaan yang tekstual dan ahistoris.” Sebaliknya, liberalisme keagamaan
muncul akibat pelepasan nilai-nilai normatif agama dari konteks teologisnya. Kedua
kecenderungan ini sama-sama bertentangan dengan prinsip wasathiyah yang diajarkan Al-
Qur'an. Oleh karena itu, penguatan moderasi beragama memerlukan pendekatan
epistemologis yang berakar pada tradisi tafsir yang otoritatif dan kontekstual.

Dalam hal inj, tafsir Al-Qur’an berperan strategis sebagai medium transmisi nilai-nilai
wasathiyah. Tafsir tidak hanya menjelaskan makna teks, tetapi juga menjembatani pesan
wahyu dengan realitas sosial. Dengan demikian, tafsir yang moderat dan kontekstual dapat
menjadi instrumen efektif dalam merawat moderasi beragama di Indonesia.

Tafsir Nusantara sebagai Produk Sosial dan Intelektual

Tafsir Nusantara merupakan produk interaksi antara teks Al-Qur’an dan konteks
sosial-budaya masyarakat Indonesia. Islah Gusmian menegaskan bahwa tafsir Nusantara
lahir dari kebutuhan untuk membumikan Al-Qur’an dalam realitas lokal, sehingga pesan-
pesan wahyu dapat dipahami dan diamalkan secara kontekstual.'* Karakter ini menjadikan
tafsir Nusantara berbeda dari tafsir Timur Tengah yang lahir dalam konteks sosial dan budaya
yang berbeda.

Salah satu ciri utama tafsir Nusantara adalah penggunaan bahasa lokal atau bahasa
Indonesia sebagai medium penafsiran. Pilihan bahasa ini bukan sekadar teknis, tetapi
mencerminkan komitmen mufasir untuk menjadikan Al-Qur’an dekat dengan umat.!! Selain
itu, tafsir Nusantara juga menampilkan sensitivitas terhadap persoalan sosial, budaya, dan
kebangsaan yang dihadapi masyarakat Indonesia.

Hasbi ash-Shiddieqy melalui Tafsir al-Nur menegaskan universalitas Al-Qur’an
dengan pendekatan rasional dan sistematis, serta menolak anggapan bahwa penafsiran Al-
Qur’an harus selalu berbahasa Arab.? Hamka dalam Tafsir al-Azhar mengintegrasikan nilai-
nilai kearifan lokal dan pengalaman historis bangsa Indonesia, sehingga tafsirnya terasa hidup

8 Tim Penyusun Kementerian Agama RI, Tanya Jawab Moderasi Beragama (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat
Kementerian Agama RI, 2019), 7-10.

9 Katherine E. Brown dan Tania Saeed, “Radicalization and Counter-Radicalization at British Universities,” Ethnic
and Racial Studies 38, no. 11 (2015): 1952-1960.

0 Islah Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia (Yogyakarta: LKiS, 2013), 45-50

11, Howard M. Federspiel, Popular Indonesian Literature of the Qur’an (Ithaca: Cornell Modern Indonesia Project,
1994), 12-15.

12 Hasbi ash-Shiddieqy, Tafsir al-Qur’anul Majid an-Nur, Jilid I (Jakarta: Bulan Bintang, 1995), 5-7.

166



Kontribusi Mufasir Nusantara dalam Menjaga Prinsip Wasathiyah
Abd. Rozaq

dan membumi.’® Sementara itu, M. Quraish Shihab melalui Tafsir al-Mishbah menghadirkan
tafsir akademik yang komunikatif dan relevan dengan problematika modern.!

Ketiga mufasir tersebut menunjukkan bahwa tafsir Nusantara tidak hanya berfungsi
sebagai penjelasan teks, tetapi juga sebagai sarana pembentukan kesadaran keagamaan yang
moderat dan inklusif. Oleh karena itu, tafsir Nusantara memiliki potensi besar dalam menjaga
dan menguatkan prinsip wasathiyah di Indonesia.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian diarahkan pada
pemahaman mendalam terhadap pola penafsiran dan kontribusi pemikiran mufasir
Nusantara dalam menjaga prinsip wasathiyah melalui karya tafsir Al-Qur’an. Sifat penelitian
ini adalah deskriptif-analitis, yakni mendeskripsikan karakteristik penafsiran Tafsir al-Nur
karya Hasbi ash-Shiddieqy, Tafsir al-Azhar karya Abdul Malik Karim Amrullah (Hamka), dan
Tafsir al-Mishbah karya M. Quraish Shihab, sekaligus menganalisis kecenderungan pemikiran
dan corak metodologis yang melatarinya.!

Sumber data primer dalam penelitian ini berupa ketiga karya tafsir tersebut,
sedangkan data sekunder meliputi buku ilmiah, artikel jurnal nasional dan internasional, serta
hasil penelitian terdahulu yang relevan dengan konsep wasathiyah dan moderasi beragama.
Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dengan menelusuri ayat-ayat Al-
Qur’an yang berkaitan dengan konsep keadilan dan keseimbangan, khususnya QS. al-Bagarah
[2]: 143. Analisis data menggunakan analisis isi (content analysis) untuk mengidentifikasi
tema, konsep kunci, serta pola argumentasi dalam penafsiran mufasir Nusantara, kemudian
dianalisis secara komparatif guna menilai kontribusinya dalam menjaga moderasi beragama
di Indonesia.'®

HASIL

Pola Penafsiran Tafsir al-Nur, Tafsir al-Azhar, dan Tafsir al-Mishbah terhadap QS. al-
Baqarah [2]: 134

Hasil analisis menunjukkan bahwa Tafsir al-Nur, Tafsir al-Azhar, dan Tafsir al-
Mishbah sama-sama menggunakan metode tahlili dalam menafsirkan QS. al-Baqarah [2]: 134,
yakni dengan menjelaskan ayat secara runtut berdasarkan urutan mushaf, disertai penjelasan
makna lafaz, konteks ayat, dan implikasi moralnya. Ayat ini secara umum menegaskan
prinsip tanggung jawab individual dan penolakan terhadap klaim keutamaan berbasis nasab
atau kelompok.

Dalam Tafsir al-Nur, Hasbi ash-Shiddieqy menafsirkan QS. al-Baqarah [2]: 134 dengan
menekankan aspek keadilan dan objektivitas dalam beragama. Hasbi menegaskan bahwa

13 Abdul Malik Karim Amrullah, Tafsir al-Azhar, Jilid I (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983), 23-26

14 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, Vol. I (Jakarta: Lentera Hati, 2002), xxi—xxv.

15 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2018), 11-13; John W. Creswell,
Qualitative Inquiry and Research Design (Thousand Oaks: Sage Publications, 2013), 44—46.

16 Klaus Krippendorff, Content Analysis: An Introduction to Its Methodology (London: Sage Publications, 2018), 24-27;
Abd. Rozaq, Kontribusi Mufasir Nusantara dalam Menjaga Prinsip Wasathiyah di Nusantara (Malang: LP2M UIN
Maulana Malik Ibrahim Malang, 2023), 8-9.

167



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 4, No. 2 (2025)

kemuliaan seseorang tidak ditentukan oleh keturunan atau afiliasi kelompok, melainkan oleh
amal perbuatannya sendiri. Pola penafsiran Hasbi bersifat rasional dan normatif, dengan
bahasa yang sederhana dan argumentatif, sehingga pesan ayat mudah dipahami oleh
masyarakat luas. Penafsiran ini mencerminkan upaya Hasbi membangun pemahaman
keagamaan yang adil dan seimbang, serta menolak fanatisme golongan.”

Hamka dalam Tafsir al-Azhar menafsirkan QS. al-Baqarah [2]: 134 dengan pendekatan
kontekstual dan reflektif. Ia menyoroti kecenderungan manusia untuk membanggakan
kelompok atau leluhur, lalu mengaitkannya dengan realitas sosial umat Islam Indonesia.
Menurut Hamka, ayat ini mengajarkan sikap tanggung jawab pribadi dan kerendahan hati,
sekaligus menjadi kritik terhadap sikap eksklusif dan klaim kebenaran sepihak. Pola
penafsiran Hamka kaya dengan ilustrasi sosial dan pengalaman historis, sehingga pesan ayat
tidak berhenti pada makna tekstual, tetapi menjelma sebagai pedoman etis dalam kehidupan
bermasyarakat.'s

Adapun M. Quraish Shihab dalam Tafsir al-Mishbah menafsirkan QS. al-Baqarah [2]:
134 secara sistematis dengan pendekatan kebahasaan dan tematik. Quraish Shihab
menekankan bahwa ayat ini mengajarkan prinsip keadilan, akuntabilitas moral, dan
proporsionalitas dalam menilai diri sendiri dan orang lain. Ia menegaskan bahwa setiap
individu bertanggung jawab atas amalnya masing-masing, tanpa dapat berlindung di balik
identitas kolektif. Pola penafsiran ini menunjukkan karakter akademik Tafsir al-Mishbah yang
berusaha mengintegrasikan analisis linguistik dengan pesan moral universal Al-Qur’an."

Kontribusi Hasbi ash-Shiddieqy, Hamka, dan M. Quraish Shihab dalam Menjaga Prinsip
Wasathiyah di Nusantara

Berdasarkan analisis terhadap penafsiran QS. al-Baqarah [2]: 134, hasil penelitian
menunjukkan bahwa ketiga mufasir Nusantara memberikan kontribusi yang signifikan dalam
menjaga prinsip wasathiyah di Indonesia, meskipun melalui corak dan pendekatan yang
berbeda.

Hasbi ash-Shiddieqy berkontribusi dalam menjaga wasathiyah melalui penafsiran
yang menekankan rasionalitas, keadilan, dan penolakan terhadap fanatisme kelompok.
Dengan menegaskan bahwa setiap individu bertanggung jawab atas amalnya sendiri, Hasbi
membangun dasar teologis bagi sikap beragama yang objektif dan moderat. Kontribusi ini
penting dalam konteks masyarakat Indonesia yang majemuk, karena mendorong umat Islam
untuk bersikap adil dan tidak mudah mengklaim kebenaran secara eksklusif.?°

Hamka memberikan kontribusi wasathiyah melalui pendekatan kultural dan sosial.
Penafsirannya atas QS. al-Bagarah [2]: 134 menegaskan pentingnya keseimbangan antara
identitas keagamaan dan tanggung jawab sosial. Dengan mengaitkan pesan ayat dengan
realitas kebangsaan, Hamka menanamkan nilai moderasi sebagai sikap hidup yang membumi
dan kontekstual. Kontribusi Hamka terletak pada kemampuannya menjadikan tafsir sebagai
sarana pembinaan etika sosial dan harmoni dalam kehidupan bermasyarakat.?!

17 Hasbi ash-Shiddieqy, Tafsir al-Qur’anul Majid an-Nur, Jilid I (Jakarta: Bulan Bintang, 1995), 210-212.
18 Abdul Malik Karim Amrullah, Tafsir al-Azhar, Jilid I (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983), 178-180.

19 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, Vol. I (Jakarta: Lentera Hati, 2002), 354-357.

2 Islah Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia (Yogyakarta: LKiS, 2013), 112-114.

21 Hamka, Kenang-Kenangan Hidup, Jilid I (Jakarta: Bulan Bintang, 1974), 46—48.

168



Kontribusi Mufasir Nusantara dalam Menjaga Prinsip Wasathiyah
Abd. Rozaq

Sementara itu, M. Quraish Shihab berkontribusi dalam menjaga prinsip wasathiyah
melalui penguatan kerangka akademik dan metodologis tafsir. Penafsirannya menegaskan
wasathiyah sebagai prinsip etis yang bersifat universal dan relevan dengan masyarakat
modern. Dengan pendekatan analitis dan komunikatif, Tafsir al-Mishbah berperan penting
dalam membentuk cara pandang keagamaan yang moderat, kritis, dan bertanggung jawab,
khususnya di kalangan terdidik dan generasi kontemporer.

Secara keseluruhan, hasil penelitian ini menunjukkan bahwa tafsir karya mufasir
Nusantara tidak hanya berfungsi sebagai penjelasan teks Al-Qur’an, tetapi juga sebagai
instrumen intelektual dan sosial dalam menjaga prinsip wasathiyah di Nusantara. Melalui
penafsiran yang adil, kontekstual, dan proporsional, ketiga mufasir tersebut berkontribusi
nyata dalam membangun wajah Islam yang moderat dan sejalan dengan karakter masyarakat
Indonesia.

PEMBAHASAN

Hasil penelitian menunjukkan bahwa penafsiran QS. al-Baqgarah [2]: 134 oleh Hasbi
ash-Shiddieqy, Hamka, dan M. Quraish Shihab mengandung pesan utama tentang keadilan,
tanggung jawab individual, dan penolakan klaim keutamaan berbasis identitas kolektif.
Temuan ini menguatkan pemahaman bahwa prinsip wasathiyah tidak hanya termanifestasi
pada ayat-ayat yang secara eksplisit menyebut istilah wasath, tetapijuga pada ayat-ayat yang
menegaskan etika tanggung jawab dan proporsionalitas moral. Dalam konteks ini, QS. al-
Baqarah [2]: 134 berfungsi sebagai landasan normatif bagi sikap beragama yang adil dan tidak
ekstrem.??

Jika dibandingkan dengan penelitian terdahulu, temuan ini memperluas kajian
tentang wasathiyah dalam tafsir Nusantara. Penelitian sebelumnya lebih banyak memusatkan
perhatian pada QS. al-Baqarah [2]: 143 sebagai rujukan utama konsep ummatan wasathan.?®
Penelitian ini menunjukkan bahwa nilai wasathiyah juga terartikulasikan secara kuat melalui
penafsiran ayat-ayat lain yang menegaskan akuntabilitas moral dan keadilan individual.
Dengan demikian, kontribusi tafsir Nusantara terhadap moderasi beragama tidak bersifat
parsial, tetapi tersebar secara tematik dalam keseluruhan pesan Al-Qur’an.

Temuan penelitian ini dapat diintegrasikan ke dalam kerangka keilmuan moderasi
beragama yang menekankan prinsip adil dan berimbang sebagai pilar utama. Penafsiran
mufasir Nusantara atas QS. al-Baqarah [2]: 134 memperlihatkan bahwa moderasi beragama
memiliki dasar epistemologis yang kuat dalam tradisi tafsir Al-Qur’an, bukan sekadar produk
kebijakan atau wacana kontemporer.?* Dalam perspektif studi tafsir, hal ini menegaskan posisi
tafsir Nusantara sebagai tafsir kontekstual yang mampu menjembatani teks wahyu dengan
realitas masyarakat plural.

Berdasarkan hasil penelitian, dapat dirumuskan pemahaman konseptual bahwa
wasathiyah berbasis tafsir Nusantara bertumpu pada tiga unsur utama, yaitu keadilan
individual, keseimbangan sosial, dan proporsionalitas etis. Ketiga unsur ini merupakan
pengembangan dari konsep wasathiyah normatif yang selama ini dipahami secara umum,

22 Wahbah al-Zuhaili, Tafsir al-Munir, Jilid I (Beirut: Dar al-Fikr, 2009), 269-271.

2 Mohamad Nuryansah dan Muhammad Izzul Haq, “Konsep Ummatan Wasathan dalam Perspektif Tafsir
Indonesia,” Al-Dzikra 16, no. 2 (2022): 296-300.

2 Tim Penyusun Kementerian Agama Rl, Tanya Jawab Moderasi Beragama (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat
Kementerian Agama RI, 2019), 7-12.

169



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 4, No. 2 (2025)

sekaligus menunjukkan kontribusi khas mufasir Nusantara dalam memodifikasi konsep
wasathiyah agar relevan dengan konteks keindonesiaan.?®

Secara praktis, hasil penelitian ini berimplikasi pada penguatan program moderasi
beragama, khususnya dalam bidang pendidikan dan dakwah Islam. Tafsir Nusantara dapat
dijadikan rujukan strategis dalam membangun pemahaman keagamaan yang moderat,
inklusif, dan berkeadaban. Dengan demikian, tafsir karya mufasir Nusantara tidak hanya
memiliki nilai akademik, tetapi juga berfungsi sebagai instrumen sosial dalam menjaga
harmoni keberagamaan di Indonesia.

SIMPULAN

Penelitian ini menegaskan bahwa tafsir karya mufasir Nusantara memiliki kontribusi
substantif dalam menjaga prinsip wasathiyah di Indonesia. Penafsiran QS. al-Baqarah [2]: 134
oleh Hasbi ash-Shiddieqy, Hamka, dan M. Quraish Shihab menunjukkan bahwa nilai
wasathiyah tidak hanya termanifestasi dalam konsep moderasi yang bersifat eksplisit, tetapi
juga terbangun melalui penegasan keadilan, tanggung jawab individual, dan penolakan klaim
keutamaan berbasis identitas kolektif. Nilai-nilai tersebut menjadi fondasi etis bagi sikap
beragama yang proporsional dan tidak ekstrem.

Perbedaan corak penafsiran ketiga mufasir —rasional-edukatif pada Hasbi, sosial-
kultural pada Hamka, dan akademik-etik pada Quraish Shihab—menunjukkan bahwa
wasathiyah dapat diwujudkan melalui beragam pendekatan yang saling melengkapi.
Keragaman ini memperkaya khazanah tafsir Nusantara dan memperkuat posisinya sebagai
basis intelektual Islam moderat yang kontekstual dengan realitas keindonesiaan.

Secara keseluruhan, penelitian ini memperlihatkan bahwa tafsir Nusantara tidak
hanya berfungsi sebagai produk keilmuan, tetapi juga sebagai instrumen strategis dalam
penguatan moderasi beragama. Oleh karena itu, pengembangan wacana dan praktik
moderasi beragama di Indonesia perlu terus merujuk pada tafsir Al-Qur’an yang lahir dari
tradisi intelektual lokal dan responsif terhadap tantangan sosial-keagamaan kontemporer.

REFERENSI

Abshorina Arifah, Dheanda. “Karakteristik Penafsiran al-Qur’an dalam Tafsir an-Nur dan al-
Azhar.” EI-'Umdah 4, no. 1 (2021). https://doi.org/10.20414/el-umdah.v4i1.3358

Amrullah, Abdul Malik Karim. Tafsir al-Azhar. Jilid I-IX. Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983.

Brown, Katherine E., dan Tania Saeed. “Radicalization and Counter-Radicalization at British
Universities: Muslim Encounters and Alternatives.” Ethnic and Racial Studies 38, no. 11
(2015): 1952-1968. https://doi.org/10.1080/01419870.2014.911343

.Creswell, John W. Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five
Approaches. Thousand Oaks: Sage Publications, 2013.

Fahri, Mohamad, dan Ahmad Zainuri. “Moderasi Beragama di Indonesia.” Intizar 25, no. 2
(2019): 95-105. https://doi.org/10.19109/intizar.v25i2.5640

.Ghofur, Saiful Amin. Profil Para Mufassir al-Qur’an. Yogyakarta: Pustaka Insan Madani, 2008.

Gusmian, Islah. Khazanah Tafsir Indonesia: Dari Hermeneutika hingga Ideologi. Yogyakarta:
LKiS, 2013.

Hamka. Kenang-Kenangan Hidup. Jilid I. Jakarta: Bulan Bintang, 1974.

% slah Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia (Yogyakarta: LKiS, 2013), 145-148.

170



Kontribusi Mufasir Nusantara dalam Menjaga Prinsip Wasathiyah
Abd. Rozaq

Haq, Muhammad Izzul, dan Mohamad Nuryansah. “Konsep Ummatan Wasathan dalam
Perspektif Tafsir Indonesia (Tafsir al-Nur, Tafsir al-Azhar, dan Tafsir al-Mishbah).” Al-
Dzikra: Jurnal Studi Ilmu al-Qur’an dan al-Hadits 16, no. 2 (2022): 289-304.
https://doi.org/10.24042/al-dzikra.v16i2.8402

Ibn Kathir. Tafsir al-Qur’an al-*Azim. Riyadh: Dar Tayyibah, 1999.

Ibn Manziir, Muhammad. Lisan al-’Arab. Beirut: Dar Sadir, 2000.

Krippendorff, Klaus. Content Analysis: An Introduction to Its Methodology. London: Sage
Publications, 2018.

Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2018.

Qaradawi, Yusuf al-. Figh al-Wasatiyyah wa al-Tajdid. Kairo: Dar al-Shuriiq, 2010.

Shiddieqy, Hasbi ash-. Tafsir al-Qur’anul Majid an-Nur. Jilid I-V. Jakarta: Bulan Bintang, 1995.

Shihab, M. Quraish. Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an. Vol. I-XV.
Jakarta: Lentera Hati, 2002.

Tabari, al-. Jami’ al-Bayan ‘an Ta'wil Ay al-Qur’an. Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1954.

Tim Penyusun Kementerian Agama RI. Tanya Jawab Moderasi Beragama. Jakarta: Badan
Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2019.

Zuhaili, Wahbah al-. Tafsir al-Munir f1 al-Aqidah wa al-Shari’ah wa al-Manhaj. Beirut: Dar al-
Fikr, 2009.

171



