
Muta’allim: Jurnal Pendidikan Agama Islam 
e-ISSN: 2828-6227 

Vol. 4, No. 2 (2025): 163-171 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mjpai 

 

163 

 

KONTRIBUSI MUFASIR NUSANTARA DALAM MENJAGA PRINSIP 

WASATHIYAH: Studi Analisis Tafsir Al-Nur, Al-Azhar dan Al-Misbah 
 

Abd. Rozaq 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 

Abdrozaq1@uin-malang.ac.id 

 

ABSTRACT 

Nusantara mufasir developed at the same time as Islam entered Indonesia, such as Hasby ash-

Shiddiqie with his tafsir al-Nur, Hamka with his tafsir al-Azhar and Quraish Shihab with his 

tafsir al-Mishbah. These three figures have strong popularity and influence. Researchers in this 

context want to explore in more detail the interpretation of wasathiyah principles and their 

contribution, where recently the issue of moderation has developed due to the emergence of 

extreme understanding. By using a qualitative descriptive analysis method which is included in 

the library research category, researchers will explore references in the form of three tafsir books 

from each commentator and written reference sources related to the research theme. From the 

results of the systematic research, the presentation of the three tafsir uses the standard coherent 

systematics of the Ottoman Mushaf, with the same language style using popular writing. As for 

the form of writing, the tafsir of an-Nur and al-Azhar use a scientific form of writing, while al-

Mishbah uses non-scientific writing. While the nature of the exegesis was all carried out 

individually with the exegetical knowledge obtained by Hasbi and Hamka autodidactically and 

Quraish Shihab which was achieved through formal education, the origins of all literature came 

from non-academic writing.  

Keywords: contribution, archipelago commentator, wasathiyah principles. 

ABSTRAK 

Mufasir nusantara berkembang bersamaan dengan agama Islam masuk ke Indonesia, seperti 

Hasby ash-Shiddiqie dengan tafsir al-Nur nya, Hamka dengan tafsir al-Azhar nya dan Quraish 

Shihab dengan tafsir al-Mishbahnya. Tiga tokoh ini  mempunyai popularitas dan  pengaruh yang 

kuat. Peneliti dalam kontek ini ingin menelusuri lebih terperinci penafsiannya mengenai prinsip-

prinsip wasathiyah serta kontribusinya, yang mana pada akhir- akhir ini isu moderasi 

berkembang sebab munculnya pemahaman yang ekstrim. Dengan menggunakan metode 

analisis deskriptif kualitatif yang termasuk dalam kategori library research peneliti akan 

menggali dari referensi yang berupa tiga kitab tafsir dari masing- masing mufasir dan sumber- 

sumber rujukan tertulis yang berkaitan dengan tema penelitian. Dari hasil penelitian Sistematika 

penyajian ketiga tafsir menggunakan sistematika runtut standart mushaf utsmani, dengan gaya 

bahasa yang sama-sama menggunakan penulisan popular. Adapun bentuk penulisannya tafsir 

an-Nur dan al-Azhar menggunakan bentuk penulisan ilmiah sedangkan al-Mishbah 

menggunakan penulisan non ilmiah. Sementara sifat mufasirnya semuanya dilakukan secara 

individual dengan keilmuan mufasirnya yang didapat Hasbi dan Hamka secara otodidak dan 

Quraish Shihab yang ditempuh dengan pendidikan formal,asal-usul literatur kesemuanya 

berasal dari penulisan non akademik. 

Kata Kunci:  Kontribusi, mufasir Nusantara, konsep wasathiyah 

 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mjpai


Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 4, No. 2 (2025)   
 

164 
 

PENDAHULUAN 

Islam merupakan agama yang meyerukan umatnya untuk hidup seimbang dalam 

interaksinya dengan tuhan dan interaksinya dengan sesamanya. Islam menyerukan umatnya 

melalui al-Qur’an dan hadis serta menjadikan Nabi Muhammad sebagai aktornya. Pada masa 

kenabian tersebut pembangunan ibadah uluhiyyah dan muamalah berjalan beriringan 

sehingga problematika keagamaan dan kewarganegaraan dapat mudah terselesaikan dengan 

baik.  

Penyelesaian problem di masa kenabian di samping dipengaruhi ajaran dogmatik, juga 

didasari atas kebenaran ayat al-Qur’an yang ditafsirkannya. Dalam surat al-Furqan ayat 33 

disebutkan bahwa Nabi Muhammad merupakan pribadi yang paling valid dalam 

menafsirkan al-Qur’an, dan para ulama menyebutnya Nabi Muhammad sebagai mubayyin 

al-Qur’an. 

Nabi Muhammad dalam menafsirkan al-Qur’an tidak sebatas melalui pernyataan saja, 

tetapi juga melalui perbuatan dan ketetapannya. Sehingga apapun yang dilakukan oleh Nabi 

Muhammad adalah tafsir al-Qur’an. Muhammad Ali al-Shabuni dalam menafsirkan ayat 4 

surat al-Qamar mengutip sebuah hadis yang diriwayatkan oleh sahabat Anas dan Sayidah 

‘Aisyah bahwa keagungan akhlak Nabi Muhamma seperti al-Qur’an1 

Pasca meninggalnya Nabi Muhammad, penafsiran al-Qur’an mengalami dinamika dari 

zaman sahabat, tabiin, klasik hingga modern. Dan juga mengalami penyesuaian situasi dan 

kondisinya, mufasir yang berada di Timur Tengan akan menafsirkan al-Qur’an menyesuaikan 

dengan situasi dan kondisinya, mufassir nusantara juga menafsirkan al-Qur’an sesuai dengan 

situasi dan kondisi keindonesiannya.  

Mufasir nusantara berkembang bersamaan dengan agama Islam masuk ke Indonesia. 

Pasca merdeka terdapat mufasir di antaranya seperti Hasby ash-Shiddiqie dengan tafsir al-

Nur nya, Hamka dengan tafsir al-Azhar nya dan Quraish Shihab dengan tafsir al-Mishbahnya. 

Ke tiga tokoh ini di samping mempunyai popularitas juga mempunyai pengaruh yang kuat 

bagi pengikutnya, sehingga acuan mereka pada problem-problem kehidupannya meruju’ 

pada tiga tokoh tersebut. 

Ketiga tokoh di atas sebagaimana catatan sementara peneliti, memiliki keunikan dan 

karakteristik yang berbeda dalam menasfirkan al-Qur’an, walaupun berada di wilayah 

nusantara, sama-sama menggunakan metode tahlily, tetapi cara dan corak penafsirannya itu 

berpotensi berbeda, karena latarbelakang keilmuan, asal-usul dan sosial 

kemasyarakatannnya.  

Perbedaan karakteristik ketiganya berpotensi melahirkan penafsiran yang berbeda 

walaupun ayat yang ditafsirkannya sama. Peneliti dalam kontek ini ingin menelusuri lebih 

terperinci penafsiannya mengenai prinsip-prinsip dalam moderasi beragama. 

Menariknya, isu-isu moderasi beragama akhir-akhir ini berkembang karena munculnya 

pemahaman yang ekstrim ke kanan atau ke kiri. Di antaranya munculnya kasus liberalisasi 

penistaan agama seperti merubah sahadat, anti salat, salat dengan dua bahasa, salat dalam 

hati, berhaji tidak harus ke tanah suci, dan munculnya kasus radikalisme seperti kelompok 

takfiri, aksi bom bunuh diri, makar, revolusi, terorisme, 

Munculnya faham radikal dan liberal di Nusantara ini diduga dilatarbelakangi gagalnya 

mereka memahami prinsip-prinsip dalam moderasi beragama. Prinsip-prinsip moderasi 

 
1 Muhammad Ali al-Shabuny, Shofwah al-Tafasir Juz 3,(Kairo: al-Ashdiqa’), 1374. 



Kontribusi Mufasir Nusantara dalam Menjaga Prinsip Wasathiyah 
Abd. Rozaq 

165 

 

beragama sebagaimana dalam buku Tanya Jawab Moderasi Beragama ada dua yaitu adil dan 

berimbang. 2 

Al-Qur’an menggunakan kata adil dengan al-Adlu, al-Qisthu, al-Mizan. Adapun kata al-

Adlu dari berbagai derivasinya terulang sebanyak 28 kali dalam al-Qur’an. sedangkan 

berimbang dalam al-Qur’an mengacu kepada surat al-Baqarah ayat 143 yaitu kata “ummatan 

wasathan”. 

Untuk mengetahui metode ketiga mufasir di atas, serta mengetahui konribusinya dalam 

menjaga prinsip wasathiyah di Nusantara, peneliti mengambil judul “Kontribusi Mufasir 

Nusantara Dalam Menjaga Prinsip Wasathiyah Di Indonesia (Studi Analisis Tafsir al-Nur, 

Tafsir al-Azhar dan Tafsir al-Mishbah)” 

 

KAJIAN LITERATUR 

Konsep Wasathiyah dalam Al-Qur’an dan Tradisi Tafsir 

Konsep wasathiyah memiliki akar yang kuat dalam Al-Qur’an dan tradisi intelektual 

Islam. Secara etimologis, kata wasath berasal dari akar kata و س ط yang bermakna tengah, adil, 

dan seimbang. Makna kebahasaan ini mengandung pengertian bahwa posisi tengah bukan 

sekadar letak geometris, melainkan posisi ideal yang menghindarkan seseorang dari dua 

kecenderungan ekstrem yang sama-sama tercela.3 Dalam Al-Qur’an, istilah wasath dan 

derivasinya muncul dalam beberapa ayat dengan nuansa makna yang saling terkait, namun 

rujukan paling sentral terdapat pada QS. al-Baqarah [2]: 143 yang menyebut umat Islam 

sebagai ummatan wasathan. 

Para mufasir klasik memahami ummatan wasathan sebagai umat yang adil dan 

pilihan. Al-Ṭabari menafsirkan wasathan sebagai ‘udūl (adil), yaitu umat yang berada di 

posisi tengah sehingga layak menjadi saksi bagi umat-umat lain.4 Penafsiran serupa juga 

ditemukan dalam karya Ibn Kathir yang menekankan bahwa keadilan dan keseimbangan 

merupakan karakter utama umat Islam yang membedakannya dari umat terdahulu.5 Dengan 

demikian, wasathiyah dalam perspektif tafsir klasik tidak dapat dilepaskan dari misi moral 

dan sosial umat Islam. 

Dalam perkembangan tafsir kontemporer, makna wasathiyah mengalami perluasan 

seiring dengan kompleksitas persoalan modern. Wahbah al-Zuḥailī, misalnya, memaknai 

wasathiyah sebagai sikap proporsional dalam memahami teks dan realitas, sehingga ajaran 

Islam tetap relevan tanpa kehilangan prinsip dasarnya.6 Yusuf al-Qaradawi bahkan 

menempatkan wasathiyah sebagai manhaj berpikir Islam yang menolak sikap berlebihan 

(ifrāṭ) dan sikap meremehkan (tafrīṭ).7 Pandangan ini menegaskan bahwa wasathiyah bukan 

hanya konsep teologis, tetapi juga metodologi dalam memahami dan mengamalkan ajaran 

Islam. 

Dalam konteks moderasi beragama, wasathiyah dipahami sebagai landasan normatif 

yang mengarahkan umat Islam untuk bersikap inklusif, toleran, dan adil tanpa harus 

 
2 Tim Penyusun Kementrian Agama RI, , Tanya jawab Moderasi Beragama, (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat 

Kementrian Agama RI), 7 
3 Muhammad Ibn Manẓūr, Lisān al-‘Arab, Jilid VII (Beirut: Dār Ṣādir, 2000), 426. 
4 Al-Ṭabari, Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān, Jilid II (Kairo: Dār al-Ma‘ārif, 1954), 7–8. 
5  Ibn Kathīr, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm, Jilid I (Riyadh: Dār Ṭayyibah, 1999), 213. 
6 Wahbah al-Zuḥailī, Tafsīr al-Munīr, Jilid I (Beirut: Dār al-Fikr, 2009), 269–271. 
7 Yusuf al-Qaraḍāwī, al-Ṣaḥwah al-Islāmiyyah bayna al-Juḥūd wa al-Taṭarruf (Kairo: Dār al-Shurūq, 2010), 45–47. 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 4, No. 2 (2025)   
 

166 
 

mengorbankan identitas keagamaannya. Oleh karena itu, kajian wasathiyah tidak dapat 

dilepaskan dari tafsir Al-Qur’an sebagai sumber utama pembentukan cara pandang 

keislaman. 

Moderasi Beragama sebagai Diskursus Kontemporer 

Moderasi beragama merupakan istilah yang relatif baru dalam diskursus kebijakan 

keagamaan di Indonesia, namun secara substantif memiliki akar yang kuat dalam ajaran 

Islam. Moderasi beragama dipahami sebagai sikap beragama yang menekankan 

keseimbangan antara komitmen terhadap ajaran agama dan penghormatan terhadap realitas 

sosial yang majemuk.8 Dalam konteks Indonesia, moderasi beragama menjadi strategi penting 

untuk menjaga harmoni sosial di tengah keberagaman agama, etnis, dan budaya. 

Sejumlah penelitian menunjukkan bahwa ekstremisme keagamaan sering kali berakar 

pada pemahaman keagamaan yang tekstual dan ahistoris.9 Sebaliknya, liberalisme keagamaan 

muncul akibat pelepasan nilai-nilai normatif agama dari konteks teologisnya. Kedua 

kecenderungan ini sama-sama bertentangan dengan prinsip wasathiyah yang diajarkan Al-

Qur’an. Oleh karena itu, penguatan moderasi beragama memerlukan pendekatan 

epistemologis yang berakar pada tradisi tafsir yang otoritatif dan kontekstual. 

Dalam hal ini, tafsir Al-Qur’an berperan strategis sebagai medium transmisi nilai-nilai 

wasathiyah. Tafsir tidak hanya menjelaskan makna teks, tetapi juga menjembatani pesan 

wahyu dengan realitas sosial. Dengan demikian, tafsir yang moderat dan kontekstual dapat 

menjadi instrumen efektif dalam merawat moderasi beragama di Indonesia. 

Tafsir Nusantara sebagai Produk Sosial dan Intelektual 

Tafsir Nusantara merupakan produk interaksi antara teks Al-Qur’an dan konteks 

sosial-budaya masyarakat Indonesia. Islah Gusmian menegaskan bahwa tafsir Nusantara 

lahir dari kebutuhan untuk membumikan Al-Qur’an dalam realitas lokal, sehingga pesan-

pesan wahyu dapat dipahami dan diamalkan secara kontekstual.10 Karakter ini menjadikan 

tafsir Nusantara berbeda dari tafsir Timur Tengah yang lahir dalam konteks sosial dan budaya 

yang berbeda. 

Salah satu ciri utama tafsir Nusantara adalah penggunaan bahasa lokal atau bahasa 

Indonesia sebagai medium penafsiran. Pilihan bahasa ini bukan sekadar teknis, tetapi 

mencerminkan komitmen mufasir untuk menjadikan Al-Qur’an dekat dengan umat.11 Selain 

itu, tafsir Nusantara juga menampilkan sensitivitas terhadap persoalan sosial, budaya, dan 

kebangsaan yang dihadapi masyarakat Indonesia. 

Hasbi ash-Shiddieqy melalui Tafsir al-Nur menegaskan universalitas Al-Qur’an 

dengan pendekatan rasional dan sistematis, serta menolak anggapan bahwa penafsiran Al-

Qur’an harus selalu berbahasa Arab.12 Hamka dalam Tafsir al-Azhar mengintegrasikan nilai-

nilai kearifan lokal dan pengalaman historis bangsa Indonesia, sehingga tafsirnya terasa hidup 

 
8 Tim Penyusun Kementerian Agama RI, Tanya Jawab Moderasi Beragama (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat 

Kementerian Agama RI, 2019), 7–10. 
9 Katherine E. Brown dan Tania Saeed, “Radicalization and Counter-Radicalization at British Universities,” Ethnic 

and Racial Studies 38, no. 11 (2015): 1952–1960. 
10 Islah Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia (Yogyakarta: LKiS, 2013), 45–50 
11. Howard M. Federspiel, Popular Indonesian Literature of the Qur’an (Ithaca: Cornell Modern Indonesia Project, 

1994), 12–15. 
12 Hasbi ash-Shiddieqy, Tafsir al-Qur’anul Majid an-Nur, Jilid I (Jakarta: Bulan Bintang, 1995), 5–7. 



Kontribusi Mufasir Nusantara dalam Menjaga Prinsip Wasathiyah 
Abd. Rozaq 

167 

 

dan membumi.13 Sementara itu, M. Quraish Shihab melalui Tafsir al-Mishbah menghadirkan 

tafsir akademik yang komunikatif dan relevan dengan problematika modern.14 

Ketiga mufasir tersebut menunjukkan bahwa tafsir Nusantara tidak hanya berfungsi 

sebagai penjelasan teks, tetapi juga sebagai sarana pembentukan kesadaran keagamaan yang 

moderat dan inklusif. Oleh karena itu, tafsir Nusantara memiliki potensi besar dalam menjaga 

dan menguatkan prinsip wasathiyah di Indonesia. 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian diarahkan pada 

pemahaman mendalam terhadap pola penafsiran dan kontribusi pemikiran mufasir 

Nusantara dalam menjaga prinsip wasathiyah melalui karya tafsir Al-Qur’an. Sifat penelitian 

ini adalah deskriptif-analitis, yakni mendeskripsikan karakteristik penafsiran Tafsir al-Nur 

karya Hasbi ash-Shiddieqy, Tafsir al-Azhar karya Abdul Malik Karim Amrullah (Hamka), dan 

Tafsir al-Mishbah karya M. Quraish Shihab, sekaligus menganalisis kecenderungan pemikiran 

dan corak metodologis yang melatarinya.15 

Sumber data primer dalam penelitian ini berupa ketiga karya tafsir tersebut, 

sedangkan data sekunder meliputi buku ilmiah, artikel jurnal nasional dan internasional, serta 

hasil penelitian terdahulu yang relevan dengan konsep wasathiyah dan moderasi beragama. 

Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dengan menelusuri ayat-ayat Al-

Qur’an yang berkaitan dengan konsep keadilan dan keseimbangan, khususnya QS. al-Baqarah 

[2]: 143. Analisis data menggunakan analisis isi (content analysis) untuk mengidentifikasi 

tema, konsep kunci, serta pola argumentasi dalam penafsiran mufasir Nusantara, kemudian 

dianalisis secara komparatif guna menilai kontribusinya dalam menjaga moderasi beragama 

di Indonesia.16 

HASIL 

Pola Penafsiran Tafsir al-Nur, Tafsir al-Azhar, dan Tafsir al-Mishbah terhadap QS. al-

Baqarah [2]: 134 

Hasil analisis menunjukkan bahwa Tafsir al-Nur, Tafsir al-Azhar, dan Tafsir al-

Mishbah sama-sama menggunakan metode tahlili dalam menafsirkan QS. al-Baqarah [2]: 134, 

yakni dengan menjelaskan ayat secara runtut berdasarkan urutan mushaf, disertai penjelasan 

makna lafaz, konteks ayat, dan implikasi moralnya. Ayat ini secara umum menegaskan 

prinsip tanggung jawab individual dan penolakan terhadap klaim keutamaan berbasis nasab 

atau kelompok. 

Dalam Tafsir al-Nur, Hasbi ash-Shiddieqy menafsirkan QS. al-Baqarah [2]: 134 dengan 

menekankan aspek keadilan dan objektivitas dalam beragama. Hasbi menegaskan bahwa 

 
13 Abdul Malik Karim Amrullah, Tafsir al-Azhar, Jilid I (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983), 23–26 
14 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, Vol. I (Jakarta: Lentera Hati, 2002), xxi–xxv. 
15 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2018), 11–13; John W. Creswell, 

Qualitative Inquiry and Research Design (Thousand Oaks: Sage Publications, 2013), 44–46. 
16 Klaus Krippendorff, Content Analysis: An Introduction to Its Methodology (London: Sage Publications, 2018), 24–27; 

Abd. Rozaq, Kontribusi Mufasir Nusantara dalam Menjaga Prinsip Wasathiyah di Nusantara (Malang: LP2M UIN 

Maulana Malik Ibrahim Malang, 2023), 8–9. 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 4, No. 2 (2025)   
 

168 
 

kemuliaan seseorang tidak ditentukan oleh keturunan atau afiliasi kelompok, melainkan oleh 

amal perbuatannya sendiri. Pola penafsiran Hasbi bersifat rasional dan normatif, dengan 

bahasa yang sederhana dan argumentatif, sehingga pesan ayat mudah dipahami oleh 

masyarakat luas. Penafsiran ini mencerminkan upaya Hasbi membangun pemahaman 

keagamaan yang adil dan seimbang, serta menolak fanatisme golongan.17 

Hamka dalam Tafsir al-Azhar menafsirkan QS. al-Baqarah [2]: 134 dengan pendekatan 

kontekstual dan reflektif. Ia menyoroti kecenderungan manusia untuk membanggakan 

kelompok atau leluhur, lalu mengaitkannya dengan realitas sosial umat Islam Indonesia. 

Menurut Hamka, ayat ini mengajarkan sikap tanggung jawab pribadi dan kerendahan hati, 

sekaligus menjadi kritik terhadap sikap eksklusif dan klaim kebenaran sepihak. Pola 

penafsiran Hamka kaya dengan ilustrasi sosial dan pengalaman historis, sehingga pesan ayat 

tidak berhenti pada makna tekstual, tetapi menjelma sebagai pedoman etis dalam kehidupan 

bermasyarakat.18 

Adapun M. Quraish Shihab dalam Tafsir al-Mishbah menafsirkan QS. al-Baqarah [2]: 

134 secara sistematis dengan pendekatan kebahasaan dan tematik. Quraish Shihab 

menekankan bahwa ayat ini mengajarkan prinsip keadilan, akuntabilitas moral, dan 

proporsionalitas dalam menilai diri sendiri dan orang lain. Ia menegaskan bahwa setiap 

individu bertanggung jawab atas amalnya masing-masing, tanpa dapat berlindung di balik 

identitas kolektif. Pola penafsiran ini menunjukkan karakter akademik Tafsir al-Mishbah yang 

berusaha mengintegrasikan analisis linguistik dengan pesan moral universal Al-Qur’an.19 

Kontribusi Hasbi ash-Shiddieqy, Hamka, dan M. Quraish Shihab dalam Menjaga Prinsip 

Wasathiyah di Nusantara 

Berdasarkan analisis terhadap penafsiran QS. al-Baqarah [2]: 134, hasil penelitian 

menunjukkan bahwa ketiga mufasir Nusantara memberikan kontribusi yang signifikan dalam 

menjaga prinsip wasathiyah di Indonesia, meskipun melalui corak dan pendekatan yang 

berbeda. 

Hasbi ash-Shiddieqy berkontribusi dalam menjaga wasathiyah melalui penafsiran 

yang menekankan rasionalitas, keadilan, dan penolakan terhadap fanatisme kelompok. 

Dengan menegaskan bahwa setiap individu bertanggung jawab atas amalnya sendiri, Hasbi 

membangun dasar teologis bagi sikap beragama yang objektif dan moderat. Kontribusi ini 

penting dalam konteks masyarakat Indonesia yang majemuk, karena mendorong umat Islam 

untuk bersikap adil dan tidak mudah mengklaim kebenaran secara eksklusif.20 

Hamka memberikan kontribusi wasathiyah melalui pendekatan kultural dan sosial. 

Penafsirannya atas QS. al-Baqarah [2]: 134 menegaskan pentingnya keseimbangan antara 

identitas keagamaan dan tanggung jawab sosial. Dengan mengaitkan pesan ayat dengan 

realitas kebangsaan, Hamka menanamkan nilai moderasi sebagai sikap hidup yang membumi 

dan kontekstual. Kontribusi Hamka terletak pada kemampuannya menjadikan tafsir sebagai 

sarana pembinaan etika sosial dan harmoni dalam kehidupan bermasyarakat.21 

 
17 Hasbi ash-Shiddieqy, Tafsir al-Qur’anul Majid an-Nur, Jilid I (Jakarta: Bulan Bintang, 1995), 210–212. 
18 Abdul Malik Karim Amrullah, Tafsir al-Azhar, Jilid I (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983), 178–180. 
19 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, Vol. I (Jakarta: Lentera Hati, 2002), 354–357. 
20 Islah Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia (Yogyakarta: LKiS, 2013), 112–114. 
21 Hamka, Kenang-Kenangan Hidup, Jilid I (Jakarta: Bulan Bintang, 1974), 46–48. 



Kontribusi Mufasir Nusantara dalam Menjaga Prinsip Wasathiyah 
Abd. Rozaq 

169 

 

Sementara itu, M. Quraish Shihab berkontribusi dalam menjaga prinsip wasathiyah 

melalui penguatan kerangka akademik dan metodologis tafsir. Penafsirannya menegaskan 

wasathiyah sebagai prinsip etis yang bersifat universal dan relevan dengan masyarakat 

modern. Dengan pendekatan analitis dan komunikatif, Tafsir al-Mishbah berperan penting 

dalam membentuk cara pandang keagamaan yang moderat, kritis, dan bertanggung jawab, 

khususnya di kalangan terdidik dan generasi kontemporer. 

Secara keseluruhan, hasil penelitian ini menunjukkan bahwa tafsir karya mufasir 

Nusantara tidak hanya berfungsi sebagai penjelasan teks Al-Qur’an, tetapi juga sebagai 

instrumen intelektual dan sosial dalam menjaga prinsip wasathiyah di Nusantara. Melalui 

penafsiran yang adil, kontekstual, dan proporsional, ketiga mufasir tersebut berkontribusi 

nyata dalam membangun wajah Islam yang moderat dan sejalan dengan karakter masyarakat 

Indonesia. 

PEMBAHASAN  

Hasil penelitian menunjukkan bahwa penafsiran QS. al-Baqarah [2]: 134 oleh Hasbi 

ash-Shiddieqy, Hamka, dan M. Quraish Shihab mengandung pesan utama tentang keadilan, 

tanggung jawab individual, dan penolakan klaim keutamaan berbasis identitas kolektif. 

Temuan ini menguatkan pemahaman bahwa prinsip wasathiyah tidak hanya termanifestasi 

pada ayat-ayat yang secara eksplisit menyebut istilah wasath, tetapi juga pada ayat-ayat yang 

menegaskan etika tanggung jawab dan proporsionalitas moral. Dalam konteks ini, QS. al-

Baqarah [2]: 134 berfungsi sebagai landasan normatif bagi sikap beragama yang adil dan tidak 

ekstrem.22 

Jika dibandingkan dengan penelitian terdahulu, temuan ini memperluas kajian 

tentang wasathiyah dalam tafsir Nusantara. Penelitian sebelumnya lebih banyak memusatkan 

perhatian pada QS. al-Baqarah [2]: 143 sebagai rujukan utama konsep ummatan wasathan.23 

Penelitian ini menunjukkan bahwa nilai wasathiyah juga terartikulasikan secara kuat melalui 

penafsiran ayat-ayat lain yang menegaskan akuntabilitas moral dan keadilan individual. 

Dengan demikian, kontribusi tafsir Nusantara terhadap moderasi beragama tidak bersifat 

parsial, tetapi tersebar secara tematik dalam keseluruhan pesan Al-Qur’an. 

Temuan penelitian ini dapat diintegrasikan ke dalam kerangka keilmuan moderasi 

beragama yang menekankan prinsip adil dan berimbang sebagai pilar utama. Penafsiran 

mufasir Nusantara atas QS. al-Baqarah [2]: 134 memperlihatkan bahwa moderasi beragama 

memiliki dasar epistemologis yang kuat dalam tradisi tafsir Al-Qur’an, bukan sekadar produk 

kebijakan atau wacana kontemporer.24 Dalam perspektif studi tafsir, hal ini menegaskan posisi 

tafsir Nusantara sebagai tafsir kontekstual yang mampu menjembatani teks wahyu dengan 

realitas masyarakat plural. 

Berdasarkan hasil penelitian, dapat dirumuskan pemahaman konseptual bahwa 

wasathiyah berbasis tafsir Nusantara bertumpu pada tiga unsur utama, yaitu keadilan 

individual, keseimbangan sosial, dan proporsionalitas etis. Ketiga unsur ini merupakan 

pengembangan dari konsep wasathiyah normatif yang selama ini dipahami secara umum, 

 
22 Wahbah al-Zuḥailī, Tafsīr al-Munīr, Jilid I (Beirut: Dār al-Fikr, 2009), 269–271. 
23 Mohamad Nuryansah dan Muhammad Izzul Haq, “Konsep Ummatan Wasathan dalam Perspektif Tafsir 

Indonesia,” Al-Dzikra 16, no. 2 (2022): 296–300. 
24 Tim Penyusun Kementerian Agama RI, Tanya Jawab Moderasi Beragama (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat 

Kementerian Agama RI, 2019), 7–12. 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 4, No. 2 (2025)   
 

170 
 

sekaligus menunjukkan kontribusi khas mufasir Nusantara dalam memodifikasi konsep 

wasathiyah agar relevan dengan konteks keindonesiaan.25 

Secara praktis, hasil penelitian ini berimplikasi pada penguatan program moderasi 

beragama, khususnya dalam bidang pendidikan dan dakwah Islam. Tafsir Nusantara dapat 

dijadikan rujukan strategis dalam membangun pemahaman keagamaan yang moderat, 

inklusif, dan berkeadaban. Dengan demikian, tafsir karya mufasir Nusantara tidak hanya 

memiliki nilai akademik, tetapi juga berfungsi sebagai instrumen sosial dalam menjaga 

harmoni keberagamaan di Indonesia. 

SIMPULAN 

Penelitian ini menegaskan bahwa tafsir karya mufasir Nusantara memiliki kontribusi 

substantif dalam menjaga prinsip wasathiyah di Indonesia. Penafsiran QS. al-Baqarah [2]: 134 

oleh Hasbi ash-Shiddieqy, Hamka, dan M. Quraish Shihab menunjukkan bahwa nilai 

wasathiyah tidak hanya termanifestasi dalam konsep moderasi yang bersifat eksplisit, tetapi 

juga terbangun melalui penegasan keadilan, tanggung jawab individual, dan penolakan klaim 

keutamaan berbasis identitas kolektif. Nilai-nilai tersebut menjadi fondasi etis bagi sikap 

beragama yang proporsional dan tidak ekstrem. 

Perbedaan corak penafsiran ketiga mufasir—rasional-edukatif pada Hasbi, sosial-

kultural pada Hamka, dan akademik-etik pada Quraish Shihab—menunjukkan bahwa 

wasathiyah dapat diwujudkan melalui beragam pendekatan yang saling melengkapi. 

Keragaman ini memperkaya khazanah tafsir Nusantara dan memperkuat posisinya sebagai 

basis intelektual Islam moderat yang kontekstual dengan realitas keindonesiaan. 

Secara keseluruhan, penelitian ini memperlihatkan bahwa tafsir Nusantara tidak 

hanya berfungsi sebagai produk keilmuan, tetapi juga sebagai instrumen strategis dalam 

penguatan moderasi beragama. Oleh karena itu, pengembangan wacana dan praktik 

moderasi beragama di Indonesia perlu terus merujuk pada tafsir Al-Qur’an yang lahir dari 

tradisi intelektual lokal dan responsif terhadap tantangan sosial-keagamaan kontemporer. 

REFERENSI 

Abshorina Arifah, Dheanda. “Karakteristik Penafsiran al-Qur’an dalam Tafsir an-Nur dan al-

Azhar.” El-‘Umdah 4, no. 1 (2021). https://doi.org/10.20414/el-umdah.v4i1.3358 

. 

Amrullah, Abdul Malik Karim. Tafsir al-Azhar. Jilid I–IX. Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983. 

Brown, Katherine E., dan Tania Saeed. “Radicalization and Counter-Radicalization at British 

Universities: Muslim Encounters and Alternatives.” Ethnic and Racial Studies 38, no. 11 

(2015): 1952–1968. https://doi.org/10.1080/01419870.2014.911343 

.Creswell, John W. Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five 

Approaches. Thousand Oaks: Sage Publications, 2013. 

Fahri, Mohamad, dan Ahmad Zainuri. “Moderasi Beragama di Indonesia.” Intizar 25, no. 2 

(2019): 95–105. https://doi.org/10.19109/intizar.v25i2.5640 

.Ghofur, Saiful Amin. Profil Para Mufassir al-Qur’an. Yogyakarta: Pustaka Insan Madani, 2008. 

Gusmian, Islah. Khazanah Tafsir Indonesia: Dari Hermeneutika hingga Ideologi. Yogyakarta: 

LKiS, 2013. 

Hamka. Kenang-Kenangan Hidup. Jilid I. Jakarta: Bulan Bintang, 1974. 

 
25 slah Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia (Yogyakarta: LKiS, 2013), 145–148. 



Kontribusi Mufasir Nusantara dalam Menjaga Prinsip Wasathiyah 
Abd. Rozaq 

171 

 

Haq, Muhammad Izzul, dan Mohamad Nuryansah. “Konsep Ummatan Wasathan dalam 

Perspektif Tafsir Indonesia (Tafsir al-Nur, Tafsir al-Azhar, dan Tafsir al-Mishbah).” Al-

Dzikra: Jurnal Studi Ilmu al-Qur’an dan al-Hadits 16, no. 2 (2022): 289–304. 

https://doi.org/10.24042/al-dzikra.v16i2.8402 

.Ibn Kathīr. Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm. Riyadh: Dār Ṭayyibah, 1999. 

Ibn Manẓūr, Muhammad. Lisān al-‘Arab. Beirut: Dār Ṣādir, 2000. 

Krippendorff, Klaus. Content Analysis: An Introduction to Its Methodology. London: Sage 

Publications, 2018. 

Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2018. 

Qaraḍāwī, Yusuf al-. Fiqh al-Wasaṭiyyah wa al-Tajdīd. Kairo: Dār al-Shurūq, 2010. 

Shiddieqy, Hasbi ash-. Tafsir al-Qur’anul Majid an-Nur. Jilid I–V. Jakarta: Bulan Bintang, 1995. 

Shihab, M. Quraish. Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an. Vol. I–XV. 

Jakarta: Lentera Hati, 2002. 

Ṭabari, al-. Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān. Kairo: Dār al-Ma‘ārif, 1954. 

Tim Penyusun Kementerian Agama RI. Tanya Jawab Moderasi Beragama. Jakarta: Badan 

Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2019. 

Zuḥailī, Wahbah al-. Tafsīr al-Munīr fī al-‘Aqīdah wa al-Sharī‘ah wa al-Manhaj. Beirut: Dār al-

Fikr, 2009. 


