Muta’allim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
e-ISSN: 2828-6227

Vol. 2, No. 1 (2023): 78-93
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mjpai

PENDIDIKAN KARAKTER PERSPEKTIF AL-QUR’AN SEBAGAI
SYIFA'UL QULUB

Nisa’atun Nafisah
Pendidikan Agama Islam, Fakultas Tarbiyah dan Keguruan, Universitas Islam Negeri
Maulana malik Ibrahim malang, Indonesia
Nafisah.nafis2@gmail.com

ABSTRACT

Currently, various character problems are increasingly worrying. Moral
degradation is a serious problem and the fading of religious and moral values in
society requires special attention in the realm of education. Strengthening
character education is a priority program for the Indonesian government in
reforming the national education system. One of the good qualities that a person
needs to have is humility. Humility will bring about a good relationship between
humans and Allah SWT (habluminallah) as well as relationships between humans
(habluminannas). The side of the miracles of the Al-Qur'an should be emulated
again by humans, so that humans remember that their arrogance in all the
advantages they have will be incomparable with the miracles of the Al-Qur'an. To
minimize arrogance, it is necessary to develop the concept of character education
based on the Qur'an as Syifa'ul Qulub, so that in the future it can become the
basis for developing practical and applicable character education. This study uses
a qualitative approach. The method used in this study is the reference search
method or literature study. The results of this study show that the Qur'an as a
human guideline provides guidance to avoid heart disease and provides a way
out when the human heart has been damaged because of arrogance.
Internalization of the values of the Qur'an in shaping character education through
the function of the Qur'an as syifaul qulub. The ultimate goal of character
education is to form a child's personality who has noble morals as the morals of
the Prophet Muhammad.

Keywords: Character Education; Al-Qur'an; Syifa'ul Qulub

ABSTRAK

Karakter menjadi permasalahan yang semakin serius untuk diperhatikan.
Sebab semakin banyaknya degradasi moral yang menyebabkan lunturnya nilai-
nilai agama serta susila di masyarakat sehingga perlu mendapatkan perhatian
khususnya pada ranah dunia pendidikan. Penguatan pendidikan karakter
menjadi program prioritas pemerintah Indonesia dalam membenahi sistem
pendidikan nasional. Salah satu sifat baik yang perlu dimiliki oleh seseorang
adalah sifat rendah hati. Sifat rendah hati akan memunculkan hubungan baik

78


http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mjpai
mailto:Nafisah.nafis2@gmail.com

Pendidikan Karakter Perspektif Al-Quran Sebagai Syifa’ul Qulub
Nisa’atun Nafisah

antara manusia dengan Allah Swt (habluminallah) serta hubungan antara sesama
manusia (habluminannas). Sisi kemukjizatan Al-Qur’an patut kembali diteladani
oleh manusia, agar manusia ingat bahwa kesombongannya dalam segala
kelebihan yang dimiliki tidak akan ada bandingnya dengan kemukjizatan Al-
Qur’an. Untuk meminimalisir sifat sombong, maka perlu disusun konsep
pendidikan karakter berdasarkan Al-Qur’an sebagai Syifa'ul Qulub, sehingga ke
depan bisa menjadi dasar pengembangan pendidikan karakter secara praktis dan
aplikatif. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif. Metode yang
digunakan dalam penelitian ini adalah dengan metode penelusuran referensi
atau studi literatur. Hasil penelitian ini menunjukkan Al-Qur'an sebagai
pedoman umat manusia memberikan tuntunan agar terhindar dari penyakit hati
dan memberikan jalan keluar tatkala hati manusia telah rusak karena
kesombongan. Internalisasi nilai Al-Qur'an dalam membentuk pendidikan
karakter melalui fungsi al-Qur’an sebagai syifa’ul qulub. Tujuan akhir dari
pendidikan karakter adalah membentuk pribadi anak yang memiliki akhlak
mulia sebagai mana akhlak Rasulullah SAW.

Kata Kunci: Pendidikan Karakter; Al-Qur’an; Syifa’ul Qulub

PENDAHULUAN

Saat ini berbagai permasalahan karakter semakin mengkhawatirkan, seperti gaya
hidup hedonism, bullying, kekerasan seksual, penyalah gunaan narkoba, pergaulan bebas
serta kasus-kasus lainnya yang menunjukkan minimnya rasa hormat kepada orang yang
lebih tua terkhusus orang tua, rasa kasih sayang kepada orang yang lebih muda serta
kepada guru yang telah mendidik dan memberikan ilmu. Berbagai permasalahan tersebut
menunjukkan masih minimnya nilai- nilai moral sehingga perlu mendapatkan perhatian
khususnya pada ranah dunia pendidikan.

Dalam ajaran Islam, akhlak manusia menjadi perhatian utama karena merupakan
buah dari keimanan dan ibadah seorang muslim, hal ini dikuatkan dengan diutusnya Nabi
Muhammad Saw bahwa selain ajaran tauhid, tetapi juga untuk menyempurnakan akhlak
manusia (Q.S Al Ahzab: 21). Akhlak yang mulia berkaitan erat dengan keimanan seseorang.1
Sebagaimana yang disampaikan oleh Rasulullah SAW yaitu “Mukmin yang paling sempurna
imannya adalah yang paling bagus akhlaknya” (HR. At- Tirmidzi No.2612). Oleh karena itu, ayat
dan hadits tersebut menjadi landasan bagi umat Islam untuk meneladani Rasulullah baik
dari segi perkataan maupun perbuatan sehingga memiliki karakter yang baik.

Terjadinya dekadensi moral dan lunturnya nilai-nilai agama dan susila di
masyarakat, bukan karena perubahan zaman dan perkembangan ilmu pengetahuan,
teknologi, dan seni (IPTEKS) yang begitu cepat, tetapi karena kesiapan masyarakat untuk
beradaptasi terhadap perubahan tidak dibarengi dengan pemahaman yang mendalam
terhadap ajaran agama yang telah di desain secara sempurna dan komprehensif untuk
segala waktu dan zaman oleh sang pencipta, bahkan terkesan ditinggalkan.

Penguatan pendidikan karakter menjadi program prioritas pemerintah Indonesia
dalam membenahi sistem pendidikan nasional sebagai antisipasi terhadap munculnya
gejala-gejala runtuhnya moral dan lunturnya nilai-nilai agama dan susila di masyarakat.

1 Fathul Zannah, “Integrasi Nilai-Nilai Pendidikan Karakter Berbasis Al Qur’an,” Tunas: Jurnal
Pendidikan Guru Sekolah Dasar 5, no. 2 (2020): 1-8.

79



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 2, No. 1 (2023)

Berbagai upaya telah dilakukan oleh pemerintah untuk mengatasi permasalahan karakter
diantaranya yaitu dengan melakukan perubahan pada kurikulum. Pada Kurikulum 2013,
kompetensi inti dikelompokkan menjadi empat bagian yaitu kompetensi sikap, spiritual,
pengetahuan dan keterampilan. Capaian pembelajaran pada K13 tidak hanya mengarah
kepada penguasaan pengetahuan saja, tetapi juga keterampilan serta penanaman nilai-nilai
sosial dan spiritual. Para pendidik diharapkan menyisipkan nilai-nilai sosial dan spiritual
pada materi pembelajaran yang disampaikannya. Penyisipan nilai sosial dan spiritual
bertujuan untuk membentuk karakter peserta didik yang baik.

Penanaman nilai spiritual berpengaruh kepada pembentukan sifat yang dimiliki
seseorang. Salah satu sifat baik yang perlu dimiliki oleh seseorang adalah sifat rendah hati.
Sifat rendah hati akan memunculkan hubungan baik antara manusia dengan Allah Swt
(habluminallah) serta hubungan antara sesama manusia (habluminannas). Berkebalikan dari
sifat rendah hati yaitu sifat sombong. sifat sombong. Sikap sombong adalah menghargai diri
secara berlebihan, congkak, dan pongah merupakan dasar dari setiap keburukan,
kemaksiatan dan kemunkaran manusia, karena sikap sombong.? Allah mengusir Iblis dari
surga karena perilaku sombongnya, begitu pula Allah menurunkan azab kepada Fir'aun,
Namrudz, Qarun, Haman, kaum Ad, kaum Nuh, kaum Sholeh dan kaum lainnya karena
kesombongan dan memungkiri kebenaran yang dibawa para utusan-Nya.

Sudah menjadi rahasia umum ketika ada orang yang merasa menjadi superioritas
dan bangga akan dirinya, terlebih tatkala di dalam dirinya terdapat sebuah kelebihan,
seperti kelebihan dalam ilmu pengetahuan, amal ibadah, nasab, kecantikan, dan kekayaan.
Hal ini selaras dengan perkataan Ethan Zell, seorang profesor psikologi di University of
North Carolina di Greensboro bahwa manusia cenderung akan merasa lebih cerdas, kreatif,
atletis, dapat diandalkan, perhatian, jujur, dan ramah daripada orang lain. Fenomena ini bisa
merugikan dirinya dan orang lain sebab dari kesombongannya akan ada hati yang tersakiti
sehingga dirinya menjadi tidak disukai oleh orang lain.

Manusia tidak memiliki hak untuk menghisab kelemahan dan keburukan seseorang
karena itu sudah menjadi tugas malaikat yang diutus oleh Allah. Adapun jika tampak
kelemahan pada diri seseorang, maka itu hanya disebabkan karena dia menganggap bahwa
dirinya memiliki kelebihan dan lebih baik dari orang itu. Padahal sebenarnya pandangan itu
hanyalah ada pada pikirannya sendiri, karena bisa jadi ada seseorang yang memang dengan
sengaja mensatir kelebihannya dengan hijab kelemahan, kemiskinan dan ketidakmampuan
padahal ternyata ia memiliki kelebihan dari segala sisi. Itulah kenapa Nabi memberikan
nasehat kepada manusia agar tidak merendahkan dan mengklaim orang lain dengan hanya
melihat bentuk dhohirnya saja. Sebagaimana dalam sebuah hadis riwayat Muslim yang
artinya “Sungguh Allah tidak melihat bentuk rupa dan harta kalian. Akan tetapi, Allah melihat pada
hati dan amalan kalian”.

Don’t judge a book by its cover merupakan istilah masyhur yang bermakna janganlah kita
menilai seseorang hanya dari covernya. Kalau flashback kepada kisah iblis yang tidak mau sujud
kepada Nabi Adam karena diciptakan dari tanah, itu hanyalah sebagian kecil kesombongan iblis karena
ia diciptakan dari api. Namun, kesombongan manusia lebih parah sebagaimana kesombongan Raja
Fir’aun yang berani memaklumatkan dirinya sebagai Tuhan dan juga sifat sombongnya Qarun atas
harta bendanya yang melimpah. Iblis hanya tergelincir sedikit, sedangkan bagaimana dengan

2 Elfan Fanhas F Kh and Gina Nurazizah Mukhlis, “Pendidikan Karakter Untuk Anak Usia Dini
Menurut Q.S. Lukman : 13 - 19,” PEDAGOGI: Jurnal Anak Usia Dini dan Pendidikan Anak Usia Dini 3,
no. 3a (2017): 42-51, http://103.114.35.30/index.php/Pedagogi/article/view/1032.

80



Pendidikan Karakter Perspektif Al-Quran Sebagai Syifa’ul Qulub
Nisa’atun Nafisah

kesombongan manusia yang asal muasalnya hanyalah dari tanah. Seperti fenomena saat ini dimana
ada orang yang mengedepankan style hanya demi gengsi tanpa melihat isi dompet sendiri. Dimana
hal tersebut mulai mendarah daging dalam jiwanya dan menganggap bahwa dirinya paling istimewa
dari yang lainnya, namun tanpa disadari hal itu merupakan bagian dari sifat sombong.

Pertumbuhan sifat sombong yang tidak disadari dalam jiwa manusia akan berakibat
dirinya tidak disukai oleh orang lain. Sehingga hal itulah yang harus dipangkas ketika
manusia ingin berproses menjadi manusia yang lebih baik. Peringatan serupa juga datang
dari Allah dalam kalam-Nya Surah Al-Lugman ayat 31 yang artinya “dan janganlah kamu
memalingkan mukamu dari manusia (karena sombong) dan janganlah kamu berjalan di muka bumi
dengan angkuh. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang sombong lagi
membanggakan diri”. Sombong ini merupakan sebuah penyakit hati yang harus ditangani,
sebagai seorang muslim yang berpanduan kepada Al-Qur’an dan Sunnah tidak sepatutnya
berlaku sombong. Di dalam Al-Qur'an sangat banyak dijelaskan tentang cara-cara
menangani sifat sombong di dalam hati bahkan sebagian manusia menggunakan Al-Qur’an
untuk menyembuhkan sifat tersebut.

Ajaran Islam sebagai solusi bagi perbaikan moral masyarakat tidak cukup hanya
dengan cara membaca rujukannya, tetapi harus dibuktikan dengan adanya pengkajian dan
pemahaman secara mendalam terhadap ajaran agama tersebut, kemudian diaplikasikan
dalam kehidupan secara bertahap dan berkelanjutan sesuai dengan tumbuh kembang
manusia. Al-Qur’an yang turun sebagai mukjizat nabi Muhammad saw dibidikkan menjadi
pedoman hidup bagi manusia. Istilah mukjizat dinobatkan kepada al-Qur’an karena al-
Qur’an tersusun dari rangkaian keindahan kalimatnya, pemberitaan sejarah dan masa
depan, serta menjadi tantangan bagi bangsa Arab untuk membuat surat yang serupa dengan
Al-Qur’an agar bangsa Arab tidak bersifat congkak atas kelihaiannya dalam merangkai
sastra. Dikuatkan dalam firman Allah, “Katakanlah, ’'Sesungguhnya jika manusia dan jin
berkumpul untuk membuat yang serupa (dengan) Al-Qur’an ini, mereka tidak akan dapat membuat
yang serupa dengannya, sekalipun mereka saling membantu satu sama lain.” (Al-Isra’:88).

Sisi kemukjizatan Al-Qur’an inilah yang patut kembali diteladani oleh manusia, agar
manusia ingat bahwa kesombongannya dalam segala kelebihan yang dimiliki tidak akan ada
bandingnya dengan kemukjizatan Al-Qur’an. Sebab, hikmah dari kisah kelebihan para Nabi
dan orang-orang pilihan Allah telah tersusun rapi dalam rangkaian ayat-ayat Al-Qur’an.
Lantas, ketika manusia benar-benar meneladani kemukjizatan Al-Qur’an berupa kisah-kisah
para pendahulu apakah dirinya masih berani tetap angkuh dan berjalan dengan sombong di
muka bumi ini. Hal inilah yang menjadi pembahasan penting dalam tulisan kali ini agar
manusia dapat memangkas kesombongannya melalui jalan meneladani kemukjizatan Al-
Qur’an Al-Karim.

Pendidikan karakter bukan hanya berurusan dengan penanaman nilai pada peserta
didik, melainkan merupakan sebuah usaha bersama untuk menciptakan sebuah lingkungan
pendidikan tempat individu dapat menghayati kebebasannya sebagai sebuah prasyarat bagi
kehidupan moral yang dewasa. Ajaran Islam sebagai solusi bagi perbaikan moral
masyarakat tidak cukup hanya dengan cara membaca rujukannya, tetapi harus dibuktikan
dengan adanya pengkajian dan pemahaman secara mendalam terhadap ajaran agama
tersebut, kemudian diaplikasikan dalam kehidupan secara bertahap dan berkelanjutan
sesuai dengan tumbuh kembang manusia. Artikel ini akan mengkaji tentang konsep
pendidikan karakter berdasarkan Al-Qur’an sebagai Syifa’'ul Qulub, sehingga ke depan bisa
menjadi dasar pengembangan pendidikan karakter secara praktis dan aplikatif.

81



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 2, No. 1 (2023)

TINJAUAN PUSTAKA
Pendidikan Karakter

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia pendidikan itu sendiri berasal dari kata didik
kemudian kata ini mendapat imbuhan me- sehingga menjadi mendidik, artinya memelihara
dan memberi latihan. Dalam memelihara dan memberi latihan diperlukan adanya ajaran,
tuntunan dan pimpinan mengenai akhlaq dan kecerdasan pikiran.® Sedangkan jika di
tambah dengan imbuhan pe- dan —an sehingga menjadi kata pendidikan, memiliki arti
sebagai suatu proses
pengubahan sikap dan tata laku seseorang atau kelompok orang dalam usaha
mendewasakan manusia melalui upaya pengajaran dan latihan.*

Istilah pendidikan dalam konteks Islam pada umumnya mengacu kepada term al-
tarbiyah, al-ta’dib dan al-ta’lim. Dari Ketiga istilah tersebut term yang populer digunakan
dalam praktek pendidikan Islam adalah term al-tarbiy. Sedangkan karakter menurut ibnu
Miskawaih “hal linnafs da’iyah laha ila af’aliha min ghair fikrin wa laa ruwiyatin” artinya
sifat atau keadaan yang tertanam dalam jiwa yang paling dalam yang selanjutnya
melahirkan berbagai perbuatan dengan mudah tanpa memerlukan pemikiran dan
pertimbangan lagi.

Pendidikan karakter pada intinya adalah membentuk bangsa yang tangguh,
kompetitif, berakhlak mulia, bermoral, bertoleran, bergotong-royong, berjiwa patriotik,
berkembang dinamis, berorientasi ilmu pengetahuan dan teknologi yang semuanya dijiwai
oleh iman dan takwa kepada Tuhan yang Maha Esa berdasarkan pancasila. Pendidikan
karakter adalah pendidikan nilai, pendidikan budi pekerti, pendidikan moral, pendidikan
watak yang bertujuan mengembangkan kemampuan seluruh warga sekolah untuk
memberikan keputusan baik-buruk, keteladanan, memelihara apa yang baik dan
mewujudkan kebaikan itu dalam kehidupan sehari-hari dengan sepenuh hati.

Menurut Al-Ghazali Dalam Risalah Ayyuha al-Walad mengenai prinsip
pendidikan karakter yaitu menekankan pada pentingnya nilai akhlak yang mengarah pada
prinsip integrasi spiritualitas dalam tujuan pendidikan karakter. Al-Ghazali menganggap
bahwa karakter lebih dekat dengan akhlaq, yaitu spontanitas manusia dalam bersikap,
atau melakukan perbuatan yang telah menyatu dalam diri manusia sehingga ketika
muncul tidak perlu dipikirkan lagi. Apa yang dikatakan al-Ghazali tersebut merupakan
karakter yang telah mengakar dalam diri seseorang. Dimana nilai- nilai yang
sebelumnya menjadi acuan telah dipahami dengan benar dan diaplikasikan dalam
kehidupan bermasyarakat. Karakter bersumber dari nilai-nilai luhur yang secara
moral membentuk pribadi seseorang dan tercermin dalam perilaku.®

Al-Qur’an

3 Al-Rasyidin & Samsul Nizar, Filsafat Pendidikan Islam (Ciputat: PT. Ciputat Press, 2005),

hlm. 48.

¢ Muhammad, D. H. (2020). Implementasi Pendidikan Humanisme Religiusitas Dalam. 4(2), 122-131.
5 Siti Rohmah, “KONSEP MEMBENTUK KARAKTER ANAK BERBASIS AL- QUR" AN A .
Pendahuluan Al- Qur ’ an Sebagai Kitab Suci Dan Petunjuk , Al - Qur’ an Juga Mempunyai Dimensi
Untuk Dijadikan Pegangan Hidup Dan Penuntun Arah Bagi Kaum Muslimin Dalam Menjalani
Kehidupannya . Al-,” Jurnal Qiro’ah 9, no. 1 (2019): 40-69.

82



Pendidikan Karakter Perspektif Al-Quran Sebagai Syifa’ul Qulub
Nisa’atun Nafisah

Al Qur'an merupakan pedoman dan petunjuk hidup bagi umat Islam untuk
memperoleh keselamatan baik di dunia maupun di akhirat.6 Al Qur'an tidak hanya
mengandung petunjuk terkait pelaksanaan ibadah, tetapi juga terkait berbagai ilmu
pengetahuan karena Islam mengutamakan seseorang yang beriman dan berilmu. Al Qur’an
memiliki tujuan yang sama dengan pendidikan yaitu bertujuan untuk mengubah kondisi
manusia dari kebodohan menuju kecerdasan. Hal tersebut tersirat pada Q.S Ibrahim ayat 1:
“Alif, laam raa. (ini adalah) kitab yang Kami turunkan kepadamu supaya kamu mengeluarkan
manusia dari gelap gulita kepada cahaya terang benderang dengan izin Tuhan mereka, (yaitu) menuju
jalan Tuhan yang Maha Perkasa lagi Maha Terpuji”. (Q.S Ibrahim: 1).

Penjelasan tersebut menunjukkan bahwa Al Qur’an dapat menjadi pedoman hidup
pada setiap aspek kehidupan, baik kehidupan di dunia maupun kelak pada kehidupan di
akhirat.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif. Metode yang digunakan dalam
penelitian ini adalah dengan metode penelusuran referensi atau studi literatur. Penelitian
literatur adalah rangkaian kegiatan penelitian tentang bagaimana dan cara yang tepat dalam
mendapatkan data studi, merekam, mendaftar, dan menyiapkan komposisi studi yang
ditinjau. Penelitian ini adalah studi yang menggunakan sumber literatur untuk
mendapatkan data penelitian.” Dalam hal ini penulis mengumpulkan data- data melalui
mencari ayat-ayat Al Qur’an yang berkaitan dengan topik, kemudian melihat penjelasannya
melalui tafsir ulama, kemudian didukung oleh kitab-kitab, buku- buku, majalah-majalah,
brosur, jurnal dan bahan bacaan lainnya yang berhubungan dengan masalah yang sedang
dibahas. Dengan demikian diharapkan pengumpulan data melalui kepustakaan dapat
dilakukan.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Pembentukan karakter juga tidak lepas dari peran guru, karena segala sesuatu yang
dilakukan oleh guru mampu mempengaruhi karakter peserta didik. Dalam konsep
pendidikan karakter, peran guru sangat vital sebagai sosok yang diidolakan, serta menjadi
sumber inspirasi dan motivasi anak didiknya. Sikap dan perilaku seorang guru sangat
membekas dalam diri seorang murid, sehingga setiap ucapan, tingkah laku dan karakter
guru menjadi cermin bagi murid. Demikian juga peran serta orang tua dalam memberikan
bimbingan moral dan keluhuran dalam upaya membentuk karakter anak yang berkualitas.

Al Qur’an dan Hadits dengan jelas telah menjadi petunjuk bagi umat manusia pada
umumnya dan khususnya bagi para pendidik dalam rangka penanaman pendidikan
karakter. Sebagai agama yang lengkap, Islam sudah memiliki aturan yang jelas tentang
pendidikan karakter. Di dalam al-Quran akan ditemukan banyak sekali pokok-pokok
pembicaraan tentang akhlak atau karakter ini. Sombong merupakan akhlak tercela yang
mana dapat merusak hubungan manusia dengan Sang Penciptanya dan hubungan antar
sesame manusia. Pada bagian berikut diberikan pemaparan terkait larangan bersifat
sombong yang terkandung pada beberapa ayat Al-Qur'an.

Kesombongan Membawa Kesengsaraan

¢ Zannah, “Integrasi Nilai-Nilai Pendidikan Karakter Berbasis Al Qur’an.”
7 Muhammad, D. H. (2020). Implementasi Pendidikan Humanisme Religiusitas Dalam. 4(2), 122-131.

83



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 2, No. 1 (2023)

Kata sombong dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia diartikan dengan menghargai
diri secara berlebihan. Dalam Bahasa Arab kata sombong bermakna takabbur.® Sedangkan
dalam terjemahan al-Qur’an dalam bahasa Indonesia, kata takabbur, mukhtal, na’a, ‘alina,
fakhtir, merupakan term-term dalam bahasa Al-Qur'an yang kemudian diterjemahkan
kedalam bahasa Indonesia dengan kata sombong.” Secara istilah sombong adalah sikap
berbangga diri dengan beranggapan bahwa hanya dirinya yang paling hebat dan benar
dibandingkan orang lain.’® Orang yang memiliki sifat sombong akan menampakan
keagungan dan kebesaranya.

Dari definisi-definisi di atas inti dari sombong dapat dipahami mencakup dua hal,
yaitu:

1. Memandang diri sendiri lebih baik, hebat dan paling mulia.

2. Memandang orang lain lebih rendah kedudukanya dan martabatnya.

Kesombongan adalah puncak kebanggaan terhadap diri sendiri yang berakibat
menghina orang lain dan merasa lebih dari pada mereka. Oleh karena itu, faktor
penyebabnya sama dengan faktor penyebab ujub atau membanggakan diri. Jika faktor
tersebut penyebabnya dibiarkan tidak diobati, penyakit itu akan semakin kebal dan akan
sampai pada puncaknya.

Faktor-faktor penyebab kesombongan, yaitu: a) melupakan siapa yang memberikan
kenikmatan, b) menganggap bahwa kenikmatan akan kekal, c¢) merasa lebih baik dari orang
lain, dan d) mengabaikan dampak negatif kesombongan. Faktor inilah yang menjadi
beberapa penyebab manusia merasa lebih unggul daripada orang lain. Diantara manusia
ada yang diberi nikmat khusus yang tidak diberikan kepada orang lain, seperti kesehatan,
anak istri, harta, pangkat dan kedudukan, ilmu, menulis, kharisma, serta banyak kawan dan
pengikut. Akibat pengaruh kenikmatan tersebut, sering kali ia lupa kepada pemberi nikmat
itu (Allah), dan mulai membanding-bandingkan antara kenikmatan yang diterimanya dan
kenikmatan orang lain. Ia melihat orang lain berada dibawahnya, kemudian menyepelekan
dan menghina mereka, hingga akhirnya terjerumus kedalam kesombongan.

Kadang, yang menjadi penyebab kesombongan adalah karena seseorang lebih dahulu
memperoleh beberapa keutamaan, seperti ilmu, harta, kedudukan, cinta, pendidikan, dan
lainnya. Hal itu merupakan pemberian Allah untuk dirinya berupa nikmat yang harus
disyukuri bukan malah memandang hina dan rendah orang lain yang berada di bawahnya.
Karena roda dunia itu berputar terkadang di bawah dan juga terkadang di atas. Sehingga
tidak perlu disombongkan apa yang telah diberikan hari ini karena bisa jadi akan diambil
kenikmatan itu di kemudian hari. Sifat itu akan bersemayam dalam jiwa, tetapi ia tidak akan
merasakannya kecuali setelah sekian lama dan telah membutuhkan pengobatan.!!

Kemukjizatan Al-Qur’an Tiada Tandingan

Makna J=xmerupakan bentuk isim fa’il dari a’jaza, bermakna fa’il al-‘ajzi fi ghairihi
(yang melemahkan orang lain). Sedangkan pakar bahasa Arab berpandangan bahwa
tambahan ha pada kata 3js=untuk menunjukkan mubalaghah.'> Menurut istilah mukjizat

8 Warson, Ahmad Munawwir. 2007. Kamus al-Munawwir Indonesia-Arab. Surabaya: Pustaka Progressif.

° Kementerian Agama. 2009. al-Qur’an dan Terjemah. Jakarta: Pustaka al-Hanan.

10 Taufikurrahman. 2020. Sombong dalam Al-Qur’an (Sebuah Kajian Tematik). Jurnal Tafsere, Vol. 8. Universitas
Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta.

11 Sayyid Muhammad Nuh, Mengobati 7 Penyakit Hati, (Bandung: Al-Bayan, 2004), hal. 53-61.

12 Muhammad Bin Abdul Aziz al-Awaji, I'jaz Al-Qur’an al-Karim ‘inda Syaikh al-Islam Ibni Taymiyah ( Riyadh:
Maktabah Dar al-Minhaj, 1427 H), 95.

84



Pendidikan Karakter Perspektif Al-Quran Sebagai Syifa’ul Qulub
Nisa’atun Nafisah

ialah sesuatu yang luar biasa yang diperlihatkan Allah melalui para Nabi dan Rasul-Nya,
sebagai bukti atas kebenaran pengakuan kenabian dan kerasulan itu.'®

Mukjizat diberikan juga kepada para Nabi dan Rasul pilihan Allah dengan
menyesuaikan kondisi dan masalah yang dihadapi Nabi dengan umat di zamannya.
Sehingga nantinya sebuah mukjizat itu menjadi bukti atas keunggulan Nabi yang tidak bisa
dan tidak akan mungkin bisa dilakukan oleh Nabi pilihan Allah. Sebagaimana contoh
mukjizat yang diberikan kepada Nabi Musa, dimana para tukang sihir memiliki keunggulan
lebih dominan di dalam pikiran umat Nabi Musa, sehingga Nabi Musa pada saat itu
diberikan mukjizat berupa tongkat yang bisa berubah menjadi ular dan membelah lautan
agar umatnya tidak merasa sombong dengan kelebihan ilmu sihir yang dimilikinya.
Sebagaimana di dalam Al-Qur’an surat Asy-Syu'ara Ayat 63 Allah berfirman:

Artinya: "Pukullah lautan itu dengan tongkatmu” Maka terbelahlah lautan itu dan tiap-

tiap belahan adalah seperti gunung yang besar.

Selain itu, ada juga mukjizat yang Allah berikan kepada Nabi Isa yaitu pada zaman
kemajuan ilmu kedokteran, maka mukjizat utamanya adalah menyembuhkan penyakit yang
tidak dapat disembuhkan oleh pengobatan biasa, yaitu menyembuhkan orang yang buta
sejak dalam kandungan dan orang yang berpenyakit sopak, serta menghidupkan orang yang
sudah meninggal. Hal ini juga difirmankan Allah dalam kitab-Nya:

"...Dan (ingatlah) di waktu kamu menyembuhkan orang yang buta sejak dalam kandungan
ibu dan orang yang berpenyakit sopak dengan seizin-Ku, dan (ingatlah) di waktu kamu
mengeluarkan orang mati dari kubur (menjadi hidup) dengan seizin-Ku..." (QS.Al Maidah:
110)

Begitu detailnya Al-Qur’an berkisah tentang mukjizat para Nabi yang dapat
dijadikan sebagai hikmah oleh umat manusia di setiap masanya. Al-Qur’an ini menjadi
sebuah mukjizat yang turun kepada Nabi Muhammad saw tidak terbatas ruang dan waktu
yakni bersifat universal dan eternal (abadi). Ketika para Nabi sebelumnya diberikan
mukjizat secara fisik ketika masa hidupnya, namun seiring kematiannya mukjizat itupun
akan hilang. Berbeda dengan mukjizat al-Qur’an yang akan tetap kekal abadi meskipun
Nabi Muhammad saw wafat.

Al-Qur'an sebagai mukjizat karena merupakan kitab suci yang ayat-ayatnya
mengandung nilai sastra yang tinggi, sehingga tidak ada seorang manusiapun yang dapat
menyombongkan dirinya untuk membuat serupa dengan al-Qur’an. Bukti kemukjizatan al-
Qur’an dikelombokkan menjadi :

1.  Mukjizat Bayaani (struktur kalimat dalam Bahasa Arab) yaitu mukjizat yang berupa
keindahan bahasa Al-Qur’an terlihat dari keistimewaan dalam lafadz, huruf-huruf,
susunan maupun uslub al-Quran yang sangat indah. Sehingga tidak ada yang mampu
menandingi keindahan Bahasa al-Qur’an sekalipun hanya meniru satu ayat saja.
Contohnya: o o ) L

G 1) inally Gaaee 13) Gill g (T i3l (ST il S
Artinya: “Sungquh, Aku bersumpah dengan bintang-bintang yang beredar dan
terbenam. Demi malam apabila telah hampir meninggalkan gelapnya, dan demi shubuh

apabila fajarnya mulai menyingsing.” Qs. At-takwir: 15-18).

13 Husin, Agil Al-Munawar dan Hakim, Masykur. 1994. ljaz Al-Qur’an dan Metofologi Tafsir. Semarang: CV.
Toha Putra.

85



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 2, No. 1 (2023)

2.

Mulkjizat ghoibi yaitu mukjizat dalam al-Qur’an yang mencakup banyak berita tentang
hal ghaib. Kapabilitas al-Qur’an dalam memberikan informasi-informasi tentang hal-
hal ghaib sebagaimana contoh tentang perang yang akan terjadi antara Roma dan Persi
dan kemenangan pada peperangan tersebut ada di pihak setelah mereka kocar-kacir
dalam peperangan yang terdahulu. Hal terseut tertera dalam Qs. Ar-Rum ayat 1-4:
a3 U8 Ga HaY) A (e ol 3 (3) u;ﬂme«—‘hJ’-’uﬂeﬁjuaﬁ‘s’ﬁ‘@(Z)wJ‘wb(1)e3\
(4) Orsbesall 58 Ma sy 0
Artinya: “Alif Lam Mim. Telah dikalahkan bangsa Romawi di negeri yang terdekat
dan mereka sesudah dikalahkan itu akan menang dalam beberapa tahun (lagi). Bagi Allah-lah
urusan sebelum dan sesudah (mereka menang). Dan di hari (kemenangan bangsa
Romawi) itu bergembiralah orang-orang yang beriman, karena pertolongan Allah”.
Mukjizat tasyri’ (pembentukan hukum) adalah aspek kemukjizatan al-Quran dari segi
syariatnya. Sebagaimana hukum yang telah tertulis dalam al-Qur’an seperti hutang
piutang, makanan halal dan haram, sumpah, perkawinan, dan memeliraha
kehormatan wanita. Salah satu contoh ayatnya yaitu termaktub dalam Qs. An-Nisa’
ayat 22: L o o B
e s L 5 Bha g Lniald & A0 s 38 e V) Ll (0 B30 286 L 134K Y 5
Artinya: “Dan janganlah kamu menikahi perempuan-perempuan yang telah dinikahi oleh
ayahmu, kecuali (kejadian pada masa) yang telah lampau. Sungquh, perbuatan itu sangat keji
dan dibenci (oleh Allah) dan seburuk-buruk jalan (yang ditempuh)”.
Mukjizat ‘Ilmiyah merupakan mukjizat tentang ilmu pengetahuan alam yang tidak
bertentangan dengan penemuan-penemuan baru yang didasarkan penelitian ilmiah
(Husin, Agil & Hakim, 1994). Meskipun kita paham bahwa al-Qur’an bukanlah buku
psikologi, fisika, eksak dan bukan kitab umum lainnya. Akan tetapi al-Qur’an
merupakan kitab suci yang mencakup segala macam permasalahan kehidupan dalam
hal social, kedokteran, hukum-hukum dan antropologi. Sebgaimana salah satu ayat
yang menunjukkan manfaat dari kandungan madu lebah pada surah an-Nahl ayat 69:
UJUSMH;H_’\JJL\@U\ u»LJS ¢\Au4.\5‘4_y\}3\uhuu\)»\.€_uhwc)u
Artinya: “kemudian makanlah dari segala (macam) buah-buahan lalu tempuhlah jalan
Tuhanmu yang telah dimudahkan (bagimu).” Dari perut lebah itu keluar minuman
(madu) yang bermacam-macam warnanya, di dalamnya terdapat obat yang
menyembuhkan bagi manusia. Sungquh, pada yang demikian itu benar-benar terdapat
tanda (kebesaran Allah) bagi orang yang berpikir”.

Itu semua merupakan bukti dari kemukjizatan al-Qur’an yang dapat dipelajari

manusia dan menjadikan imannya lebih kuat. Dengan begitu, ketika ada kesombongan
tumbuh dalam hati manusia, maka harus ingat bahwa sebenarnya manusia hanyalah
makhluk yang lemah yang tidak bisa apa-apa. Lantas masih adakah yang pantas
disombongkan jika dengan meneladani al-Qur’an dapat menyadarkan bahwa ia memiliki
kemuliaan dan kisah yang mencakup banyaknya penciptaan Allah yang lebih hebat di muka
bumi ini. Hal inilah yang patut untuk dijadikan pengingat dalam diri bahwa kesombongan
tidak ada gunanya dan akan merugikan serta mengundang kebencian orang di sekitarnya.

Al-Qur’an Obat Dari Segala Penyakit Hati

86



Pendidikan Karakter Perspektif Al-Quran Sebagai Syifa’ul Qulub
Nisa’atun Nafisah

Dalam al-Qur’an telah tertera pernyataan penyakit dalam hati manusia Surat al-
Bagqarah ayat 10: i
0386 1518 Ly Al Gl 2405 Umya 0 23138 Bmn gl 8
Artinya: “Dalam hati mereka ada penyakit, lalu ditambah Allah penyakitnya; dan bagi
mereka siksa yang pedih, disebabkan mereka berdusta”.

Menurut Imam Abul Al-Fida” (2005) Penyakit ragu karena mereka meragukan risalah
Nabi Saw, dikatakan riya’ karena mereka menampakkan keimanan padahal mereka kafir,
dan dikatakan kekejian karena mereka kafir kepada apa yang diturunkan Allah kepada Nabi
Muhammad Saw. Tidak diragukan lagi bahwa kekafiran merupakan kekejian dan
kekotoran. “Lalu Allah menambah penyakit itu”, yakni menambah keraguan, riya’, dan
kekejian itu.

Ketika di dalam hati seseorang terdapat penyakit, apalagi jika penyakit tersebut
dapat menyakiti orang di sekitarnya, maka solusi terbaik adalah bagaimana mencari cara
untuk mengobati penyakit tersebut agar tidak semakin parah. Penyakit yang letaknya di
hati, dapat diobati dengan al-Qur’an. Karena al-Qur’an itu penyembuh bagi penyakit-
penyakit (yang berada) dalam dada dan petunjuk serta rahmat bagi orang-orang yang
beriman (Qs. Yunus: 57)

Sebagaimana bukti ilmiah bahwa al-Qur’an bisa dijadikan sebagai pengobat hati
berdasarkan pada penelitian yang dilakukan DR. Ahmad al-Qadhi mengenai pengaruh ayat-
ayat al-Qur’an terhadap kondisi psikologis dan fisiologis manusia. Dimana terdapat lima
responded yang diperdengarkan 85 kali ayat-ayat al-Qur’an secara mujawwad (tanpa lagu).
Hasilnya, 65% responden yang mendengarkan ayat-ayat al-Qur'an mendapat ketenangan
batin dan ketegangan sarafnya turun hingga 97%. Dari sini terdapat sebuah pengetahuan
bahwa Al-Qur’an ini memiliki manfaat untuk menyembuhkan hati yang terserang penyakit.

Beberapa langkah mengobati penyakit yang mengendap di hati termasuk sifat
kesombongan dengan kemukjizatan al-Qur’an yakni dengan:
1.  Membaca serta merenungi makna al-Qur’an

KH. Abdurrahman Wahid dalam syairnya ‘tanpo waton” mengingatkan kepada
orang-orang bahwa obat hati itu adalah dengan membaca Qur'an dan merenungi
maknanya. Hal ini selaras dengan hikmah dari kaum Nabi Musa yang diumpamakan
seperti keledai karena memiliki kitab pedoman Taurat tetapi tidak diamalkan:

“Perumpamaan orang-orang yang diberi tugas membawa Taurat, kemudian mereka
tidak membawanya (tidak mengamalkannya) adalah seperti keledai yang membawa
kitab-kitab yang tebal. Sangat buruk perumpamaan kaum yang mendustakan ayat-
ayat Allah. Dan Allah tidak memberi petunjuk kepada orang-orang yang zalim” (QS
Al-Jumu’ah [62]: 5).

Ayat di atas merupakan Mukjizat Qur'an yang tentang kisah-kisah umat
sebelum Nabi saw. Yang dapat dijadikan pelajaran bahwa dengan diturunkannya al-
Qur’an, maka kita umat Rasulullah telah memiliki pedoman hidup dan pengobat hati
yang mudah dicari. Karena semuanya tergantung kepada kita mau menghampirinya
(Al-Qur’an) atau menjauhinya.

2. Mengingat Penciptaanya dari Tanah

Allah bisa menciptakan manusia dari apa saja, seperti api, angina, air, bahkan
matahari. Tetapi, Allah menciptakan manusia dari tanah adalah sebagai perintah
untuk mengingat tempatnya bersujud ke tanah dan dikembalikan lagi ke tanah ketika
telah meninggal. Seperti Qur’an Surat Al-Mu minun ayat 12:

87



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 2, No. 1 (2023)

Artinya: “Dan sungguh, Kami telah menciptakan manusia dari saripati (berasal)

dari tanah.”

Lantas itulah sebuah kemukjizatan al-Quran berupa mukjizat bayani
(penjelasan) tentang penciptaan manusia yang berasal dari saripati tanah. Dan
juga sebagai pengingat Allah agar manusia tidak menjadi-jadi dengan
kesombongannya. Serta menyelamatkan dari sikap kesombongan dengan selalu
meminta perlindungan kepada Allah swt.

3. Mengingat bahwa “di atas langit ada langit”

Ulama’ kita yang masyhur Imam Syafi’i yang sangat ‘aalim dengan segudang
pengetahuannya masih mengatakan bahwa Imam Ahmad memiliki keutamaan yang
lebih dengan mengatakan “wa fauqo kulli dzi ‘ilmin ‘aalim” (Baca biografi Imam Syafi’i).
Begitu pula KH. Bisri Syamsuri yang terkagum dengan KH. Wahab Hasbullah karena
kebijaksanaannya dalam memberikan saran atas permasalahan orang yang ingin
berkurban sapi untuk delapan orang dengan cara harus menambah kambing satu
sebagai pijakannya. KH. Bisri Syamsuri mengucapkan “Wa fauqo kulli dzi ‘ilmin “aliim”.

Artinya: “....dan di atas setiap orang yang berpengetahuan ada yang lebih
mengetahui”. (QS. Yufus: 76).

Tidakkah ayat di atas cukup menjadi tamparan bagi orang-orang yang sombong,
bahwa akan selalu ada orang yang lebih dari kelebihannya. Inilah yang dimaksud
mukjizat ma’ani dimana lafadz al-Qur’an yang indah ini memiliki makna yang begitu
dalam dan penafsiran yang begitu luas untuk dijadikan pedoman hidup agar tidak
terserang penyakit kesombongan.

1

4. Mengingat kematian
Kematian menjadi masa depan yang pasti bagi manusia, dimana ia akan
dikembalikan ke tanah dengan hanya tinggal di dalam kubur yang sempit dan
berpakaian kain kafan. Sebagaimana penegasan informasi dari Allah Swt :

B 50 b AR 5l sall 4K 41585 G G
Artinya: “Dimanapun kamu berada, kematian akan mendapatkan kamu, kendatipun kamu
berada di dalam benteng yang tinggi dan kukuh....” (Qs. An-Nisa’: 78)

Lantas dengan mengingat kematian inilah, manusia akan terhindar dari
kesombongan. Sebab, tujuan akhir manusia hanyalah kembali kepada Tuhan dengan
tidak membawa harta benda apapun kecuali amal ibadahnya. Ayat di atas merupakan
sebuah ayat berupa mukjizat ghoibi karena ia menceritakan sesuatu hal yang belum
terjadi bagi kita yang masih hidup, namun pasti akan terjadi.

Ketika seseorang telah paham bahwa di dalam dirinya ada penyakit hati dan ia
memiliki niat untuk mengobatinya, pastilah dia akan menempuh berbagai macam cara dan
berusaha untuk menjalaninya agar hatinya sembuh dan terhindar dari penyakit hati
termasuk kesombongan yang berimbas buruk kepada dirinya dan menyakiti hati orang-
orang di sekitarnya. Sebagaimana firman Allah yang artinya “dan apabila aku sakit, dialah yang
menyembuhkan aku...(Qs. Asy-Syu’aro: 80). Untuk itu, patutlah langkah-langkah yang telah
ada dengan niatan sungguh-sungguh untuk berubah menjadi insan yang lebih baik.

88



Pendidikan Karakter Perspektif Al-Quran Sebagai Syifa’ul Qulub
Nisa’atun Nafisah

Internalisasi al-Qur’an Dalam Pendidikan Karakter

Pendidikan karakter yang berbasis Al Qur'an dan Assunnah, gabungan antara keduanya
yaitu menanamkan karakter tertentu sekaligus memberi benih agar peserta didik mampu
menumbuhkan karakter khasnya pada saat menjalani kehidupannya. Hanya menjalani
sejumlah gagasan atau model karakter saja tidak akan membuat peserta didik menjadi
manusia kreatif yang tahu bagaimana menghadapi perubahan zaman, sebaliknya
membiarkan sedari awal agar anak mengembangkan nilai pada dirinya. Implementasi
pendidikan karakter dalam Islam, tersimpul dalam karakter pribadi Rasulullah SAW. Dalam
pribadi Rasul, tertanam nilai-nilai akhlak yang mulia dan agung.* Hal ini dijelaskan dalam
al-Qur’an sebagaimana berikut:

“Sesungguhnya telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri teladan yang baik bagimu (yaitu)
bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah dan (kedatangan) hari kiamat dan dia banyak
menyebut Allah.” (QS Al Ahzab: 21)

Pendidikan karakter melibatkan aspek pengetahuan (cognitive), perasaan (feeling),
dan tindakan (action). Ketika hal tersebut dapat berjalan beriringan, maka akan terbentuk
karakter seseorang yang bisa baik atau buruk. Pendidikan karakter atau kepribadian
memerlukan sebuah proses yang simultan dan berkesinambungan yang melibatkan aspek
membelajarkan knowing the good (mengetahui hal yang baik), feeling the good (merasakan
hal yang baik), desiring the good (merindukan kebaikan), loving the good (mencintai
kebaikan), dan acting the good (melakukan kebaikan).’> Berikut ini adalah tahapan dalam
proses pembentukan karakter rendah hati, antara lain:

a. Pengenalan
Pengenalan merupakan tahap pertama dalam proses pembentukan karakter.

Untuk seorang anak, dia mulai mengenal berbagai karakter yang baik melalui

lingkungan keluarga, karena keluarga merupakan lingkungan pertama tempat anak

belajar dan membentuk kepribadiannya sejak kecil. Apabila anggota keluarga
memberi contoh yang baik, maka anak juga akan meniru perbuatan yang baik pula.

Akan tetapi, apabila keluarga memberi contoh yang tidak baik maka anak juga akan

meniru yang tidak baik pula.

Pada rentang usia 0-4 tahun, anak akan dikenalkan dengan ketauhidan. Pada
saat bayi lahir sangat penting untuk memperdengarkan kalimat-kalimat
tauhid ini dalam rangka tetap menjaga ketauhidan, sampai bayi menginjak
usia 2 tahun sudah diberi kemampuan untuk berbicara, maka kata-kata yang
akan keluar dari mulutnya adalah kata-kata tauhid/kalimat thayyibah
sebagaimana yang sering diperdengarkan kepadanya. Jika anak telah
mengenal Tuhannya, maka akan menghindarkan anak bersifat sombong sejak
dini karena sadar bahwa manusia hanya makhluk ciptaan.

14 Anggi Fitri, “/PENDIDIKAN KARAKTER PRESPEKTIF AL-QURAN HADITS,” Ta'lim: Jurnal Studi
Pendidikan Islam 1, no. 2 (2018): 258-287.
15 [bid.

89



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 2, No. 1 (2023)

b. Pemahaman

e.

Tahap pemahaman berlangsung setelah tahap pengenalan. Setelah anak
mengenal dan melihat orang tuanya selalu disiplin dan tepat waktu, bangun pagi
pukul lima, selalu sarapan setiap pagi, berangkat ke sekolah atau kerja tepat waktu,
pulang sekolah atau kerja tepat waktu, dan shalat lima waktu sehari dengan waktu
yang tepat dan sebagainya, maka anak akan mencoba berpikir dan bertanya,
“Mengapa kita harus melakukan semuanya dengan baik dan tepat waktu?” Setelah
anak bertanya mengenai kebiasaan orang tuanya, kemudian orang tuanya
menjelaskan, “Apabila kita melakukan sesuatu dengan tepat waktu maka berarti kita
menghargai waktu yang kita miliki, kita akan diberi kepercayaan oleh orang lain,
dapat diandalkan, dan tidak akan mengecewakan orang lain.

Selanjutnyapada usia 5-6 tahun, ini anak dididik budi pekerti, terutama yang
berkaitan dengan nilai-nilai karakter jujur (tidak berbohong), rendah hati, sopan
santun, mengenal yang baik-buruk, benar-salah,yang diperintahkan-yang dilarang.
Jika anak sudah memahami sifat-sifat kurang baik, seperti sombong, maka sifat baik
akan dipilih yaitu berperilaku rendah hati.

Penerapan

Melalui pemahaman yang telah ia dapatkan dari orang tuanya maka si anak
akan mencoba menerapkan dan mengimplementasikan hal-hal yang telah diajarkan
oleh orang tuanya. Pada awalnya anak hanya sekedar melaksanakan dan meniru
kebiasaan orang tuanya. Anak belum menyadari dan memahami bentuk karakter apa
yang ia terapkan.

Pada usia 7-8 tahun anak diajarkan untuk melakukan apa yang telah diajarkan
orang tua. Berdasarkan hadits tentang perintah shalat pada usia tujuh tahun
menggambarkan bahwa pada fase ini anak dididik untuk bertanggung jawab. Jika
perintah shalat itu tidak dikerjakan maka akan mendapat sanski, dipukul (pada usia
sepuluh tahun). Begitu pula jika sombong, maka sanksi sosial yang diterima adalah
dijauhi atau tidak disukai oleh orang lain serta berdosa kepada Allah Swt.
Pengualangan/Pembiasaan

Metode pembiasaan dalam pengajaran adalah salah satu metode pendidikan
yang paling baik, dan cara yang paling efektif dalam membentuk iman, akhlak mulia,
keutamaan jiwa dan untukmelakukan syariat yang lurus.Metode ini dapat dijadikan
sebagai salah satu metode yang efektif digunakan dalam dunia pendidikan.

Fase anak ketika berusia 9-10 tahun masuk pada tahapan bagaimana secara
rutin melakukan apa yang telah menjadi kewajibannya seperti sholat. Kewajiban
yang senantiasa dikerjakan akan menjadi sebuah kebutuhan untuk dilakukan.
Sebaliknya, jika anak tidak melakukan kewajiban, maka akan merasa berdosa atau
bersalah. Setelah anak memiliki rasa tanggung jawab, maka akan muncul sifat
kepedulian, baik kepedulian terhadap lingkungan maupun kepedulian terhadap
sesama. Bila bercermin kepada tarikh Rasulullah SAW bahwa pada usia 9 tahun Rasul
menggembalakan kambing. Pekerjaan menggembala kambing merupakan wujud
kepedulian rasul terhadap kondisi kehidupan ekonomi pamannya, yang pada saat
itu mengurusnya setelah kematian kakeknya. Sikap rendah hati seolah menjadi
kewajiban yang telah tertanam dalam diri sehingga menjauhkan dari berperilaku
sombong.

Pembudayaan

90



Pendidikan Karakter Perspektif Al-Quran Sebagai Syifa’ul Qulub
Nisa’atun Nafisah

Apabila kebiasaan baik dilakukan berulang-ulang setiap harimaka hal ini
akan membudaya menjadi karakter. Terminologi pembudayaan menunjukkan ikut
sertanya lingkungan dalam melakukan hal yang sama. Kedisiplinan seakan sudah
menjadi kesepakatan yang hidup di lingkungan masyarakat, apalagi dilingkungan
sekolah. Ada orang yang senantiasa mengingatkan apabila seseorang telah
melanggar peraturan. Sama halnya dengan masalah kedisiplinan di dalam keluarga,
apabila salahsatu anggota keluarga tidak disiplin sesuai peraturan yang ditetapkan,
maka anggota keluarga lain mengingatkan dan saling menegur. Tidak jauh berbeda
di lingkungan sekolah, misalnya seorang siswa datang terlambat ketika guru sudah
menerangkan pelajaran panjang lebar, kemudian siswa tersebut masuk kelas dengan
keadaan gugup dan takut apabila dimarahi oleh gurunya, belum lagi disorakin oleh
teman-temannya. Setelah itu gurunya mengingatkan dan memberi peringatan
kepada siswa agar tidak datang terlambat lagi. Akhirnya dia akan berusaha agar ia
tidak datang terlambat lagi.

Sebuah lingkungan dapat berimbas pada karakter yang terbentuk pada anak.
Lingkungan yang baik memiliki budaya baik yang diterapkan. Pada usia 11-12 tahun,
anak telah memiliki kemandirian. Kemandirian ini ditandai dengan siap menerima
resiko jika tidak mentaati peraturan. Contoh kemandirian pada pribadi rasul adalah
saat beliau mengikuti pamannya untuk berniaga ke negeri Syam. Pada saat itu
Rasulullah telah memiliki kemandirian yang hebat, tidak cengeng, kokoh, sampai
mau mengikuti perjalanan yang jauh dengan pamannya tersebut, hingga pada saat
itu seorang pendeta Bukhaira menemukan tanda-tanda kenabian pada beliau. Sama
halnya dengan sifat rendah hati menjadi sebuah kebiasaan yang menjadi identitas
dari dirinya.

Pada fase tahun selanjutnya, anak sudah mulai memiliki kemampuan untuk
bermasyarakat dengan berbekal pengalaman-pengalaman yang didapat pada fase-
fase sebelumnya. Kehidupan dalam masyarakat lebih kompleks dari kehidupan
keluarga, anak anak mengenal banyak karakter manusia selain karakter orang-orang
yang dia temui di dalam keluarganya.

Lima tahap pendidikan karakter ini menjadi pondasi dalam menggali, melahirkan,
mengasah serta mengembangkan bakat dan kemampuan unik anak didik. Hal ini menjadi
penting untuk menghadapi tantangan globalisasi yang dasyat dan spektakuler saat ini.
Moralitas yang luhur, tanggung jawab yang besar, kepedulian yang tinggi, kemandirian
yang kuat, dan bermasyarakat yang luas menjadi kunci menggapai masa depan.

Dalam Islam, karakter atau akhlak mempunyai kedudukan penting dan dianggap
mempunyai fungsi yang vital dalam memandu kehidupan masyarakat. Sebagaimana
firman Allah SWT di dalam Al-Qur’an surat An-Nahl ayat 90 sebagai berikut:

“Sesungquhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil dan berbuat kebajikan, memberi kepada kaum
kerabat, dan Allah melarang dari perbuatan keji, kemungkaran dan permusuhan. Dia memberi
pengajaran kepadamu agar kamu dapat mengambil pelajaran”

Ayat di atas menjelaskan tentang perintah Allah yang menyuruh manusia agar
berbuat adil, yaitu menunaikan kadar kewajiban berbuat baik dan terbaik, berbuat kasih
sayang pada ciptaan-Nya dengan bersilaturrahmi pada mereka serta menjauhkan diri dari
berbagai bentuk perbuatan buruk yang menyakiti sesama dan merugikan orang lain.
Melalui ayat di atas dapat dipahami bahwa ajaran Islam serta pendidikan karakter mulia

91



Mu'tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam
Vol. 2, No. 1 (2023)

yang harus diteladani agar manusia yang hidup sesuai denga tuntunan syari’at, yang
bertujuan untuk kemaslahatan serta kebahagiaan umat manusia. Islam merupakan agama
yang sempurna, sehingga tiap ajaran yang ada dalam Islam memiliki dasar pemikiran,
begitu pula dengan pendidikan karakter.

Adapun yang menjadi dasar pendidikan karakter adalah al- Qur'an dan al-Hadits,

dengan kata lain dasar-dasar yang lain senantiasa dikembalikan kepada al-Qur’an dan al-
Hadits. Kemudian, ada sebuah ayat Al-qur’an lagi yang menjadi dasar pendidikan karakter
adalah berfirman didalam Al Quran surah al-Isra” ayat 23 yang berbunyi:
“Dan Tuhanmu telah memerintahkan supaya kamu jangan menyembah selain Dia dan hendaklah
kamu berbuat baik pada ibu bapakmu dengan sebaik-baiknya. Jika salah seorang di antara keduanya
atau kedua-duanyasampai berumur lanjut dalam pemeliharaanmu, maka sekali-kali janganlah kamu
mengatakan kepada keduanya perkataan "ah” dan janganlah kamu membentak mereka dan
ucapkanlah kepada mereka perkataan yang mulia.”

Ayat ini merupakan salah satu ayat yang memuat materi pendidikan yang harus
ditanamkan dalam lingkungan keluarga. Perintah Allah yang termaktub di dalam ayat ini,
mencakup bidang pendidikan karakter (akhlak) berupa Agidah, ibadah dan akhlak yang
harus terbina bagi seorang anak. Al-Qur’an sebagai syifa’ul qulub memiliki eksistensi
dalam menyembuhkan penyakit hati manusia. Kemaksiatan dan kemungkaran
menyebabkan hati manusia kotor. Hati yang berpenyakit berdampak pada sifat dan
perilaku manusia yang mengarah kepada kebengisan dan kebiadaban. Sombong menjadi
salah satu sifat tercela yang berbahaya bagi manusia karena bisa mengantarkan sampai
kekufuran kepada Allah Swt. Dengan berpegang teguh pada Al-Qur’an, maka dapat
mengarahkan anak untuk berkarakter yang baik dan menjauhkan dari sifat-sifat tercela.

SIMPULAN

Tujuan akhir dari pendidikan karakter adalah membentuk pribadi anak yang
memiliki akhlak mulia sebagai mana akhlak Rasulullah SAW. Proses pembentukkan
karakter menurut Al-Qur'an diantaranya adalah adanya pengenalan, pemahaman,
penerapan, pembiasaan, pembudayaan, Internalisasi menjadi karakter. Melalui berbagai
metode internalisasi Pendidikan karakter dan petunjuk petunjuk dari Al Qur'an dan
Hadits tersebut kecil sekali kemungkinan munculnya karakter anak bermasalah seperti
sifat sombong, berperilaku angkuh, dan merendahkan orang lain. Justru yang muncul
adalah sebaliknya, manusia yang berbudi pekerti luhur, peka terhadap lingkungan dan
mampu membawa perubahan positif bagi umat manusia. Al-Qur’an sebagai pedoman
umat manusia memberikan tuntunan agar terhindar dari penyakit hati dan memberikan
jalan keluar tatkala hati manusia telah rusak karena kesombongan. Internalisasi nilai Al-
Qur’an dalam membentuk pendidikan karakter melalui fungsi al-Qur’an sebagai syifaul
qulub.

REFERENSI
Abul, Al Imam Fida’ Isma’il Ibnu Katsir Ad-Dimasyqi. 2005. Tafsir al Qur’an al *Azim, terj.
Bahrun Abu Bakar. Bandung: Penerbit Sinar Baru Algesindo.
Al-Rasyidin & Samsul Nizar, Filsafat Pendidikan Islam (Ciputat: PT. Ciputat Press, 2005),
him. 48.

92



Pendidikan Karakter Perspektif Al-Quran Sebagai Syifa’ul Qulub
Nisa’atun Nafisah

Fitri, Anggi. “PENDIDIKAN KARAKTER PRESPEKTIF AL-QURAN HADITS.” Ta'lim:
Jurnal Studi Pendidikan Islam 1, no. 2 (2018): 258-287.

Kh, Elfan Fanhas F, and Gina Nurazizah Mukhlis. “Pendidikan Karakter Untuk Anak Usia
Dini Menurut Q.S. Lukman : 13 — 19.” PEDAGOGI: Jurnal Anak Usia Dini dan Pendidikan
Anak Usia Dini 3, no. 3a (2017): 42-51.
http://103.114.35.30/index.php/Pedagogi/article/view/1032.

Husin, Agil Al-Munawar dan Hakim, Masykur. 1994. Ijaz Al-Qur’an dan Metofologi Tafsir.

Semarang: CV. Toha Putra.

Kementerian Agama. 2009. al-Qur’an dan Terjemah. Jakarta: Pustaka al-Hanan.

Muhammad, D. H. (2020). Implementasi Pendidikan Humanisme Religiusitas Dalam. 4(2),
122-131.

Muhammad, Sayyid Nuh. 2004. Mengobati 7 Penyakit Hati. Bandung: Al-Bayan.

Muhammad Bin Abdul Aziz al-Awaji. 1427. I'jaz Al-Qur’an al-Karim ‘inda Syaikh al-Islam

Ibni Taymiyah. Riyadh: Maktabah Dar al-Minhaj.

Rohmah, Siti. “KONSEP MEMBENTUK KARAKTER ANAK BERBASIS AL- QUR " AN A .
Pendahuluan Al- Qur “ an Sebagai Kitab Suci Dan Petunjuk , Al - Qur * an Juga
Mempunyai Dimensi Untuk Dijadikan Pegangan Hidup Dan Penuntun Arah Bagi
Kaum Muslimin Dalam Menjalani Kehidupannya . Al-.” Jurnal Qiro’ah 9, no. 1 (2019):
40-69.

Taufikurrahman. 2020. Sombong dalam Al-Qur’an (Sebuah Kajian Tematik). Jurnal Tafsere,

Vol. 8. Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta.
Warson, Ahmad Munawwir. 2007. Kamus al-Munawwir Indonesia-Arab. Surabaya: Pustaka
Progressif.

Zannah, Fathul. “Integrasi Nilai-Nilai Pendidikan Karakter Berbasis Al Qur’an.” Tunas:

Jurnal Pendidikan Guru Sekolah Dasar 5, no. 2 (2020): 1-8.

http://kbbi.id/didik, di akses 10 Desember 2022
https://www.bbc.com/indonesia/vert-cap-54744993. Diakses pada 10 Desember 2022
https://abuubaidillah.com/jangan-sekedar-melihat-dhahirnya. Diakses pada 10 Desember
2022

https://mta.al-amien.ac.id/mukjizat-psikologis-al-quran/. Diakses pada 10 Desember 2022

93


http://103.114.35.30/index.php/Pedagogi/article/view/1032
https://www.bbc.com/indonesia/vert-cap-54744993
https://abuubaidillah.com/jangan-sekedar-melihat-dhahirnya
https://mta.al-amien.ac.id/mukjizat-psikologis-al-quran/

