
Muta’allim: Jurnal Pendidikan Agama Islam 
e-ISSN: 2828-6227 

Vol. 2, No. 1 (2023): 78-93 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mjpai 

 

78 

 

PENDIDIKAN KARAKTER PERSPEKTIF AL-QUR’AN SEBAGAI 

SYIFA’UL QULUB 
 

 

Nisa’atun Nafisah 

Pendidikan Agama Islam, Fakultas Tarbiyah dan Keguruan, Universitas Islam Negeri 

Maulana malik Ibrahim malang, Indonesia 

Nafisah.nafis2@gmail.com 

 

 

ABSTRACT 

 

Currently, various character problems are increasingly worrying. Moral 

degradation is a serious problem and the fading of religious and moral values in 

society requires special attention in the realm of education. Strengthening 

character education is a priority program for the Indonesian government in 

reforming the national education system. One of the good qualities that a person 

needs to have is humility. Humility will bring about a good relationship between 

humans and Allah SWT (habluminallah) as well as relationships between humans 

(habluminannas). The side of the miracles of the Al-Qur'an should be emulated 

again by humans, so that humans remember that their arrogance in all the 

advantages they have will be incomparable with the miracles of the Al-Qur'an. To 

minimize arrogance, it is necessary to develop the concept of character education 

based on the Qur'an as Syifa'ul Qulub, so that in the future it can become the 

basis for developing practical and applicable character education. This study uses 

a qualitative approach. The method used in this study is the reference search 

method or literature study. The results of this study show that the Qur'an as a 

human guideline provides guidance to avoid heart disease and provides a way 

out when the human heart has been damaged because of arrogance. 

Internalization of the values of the Qur'an in shaping character education through 

the function of the Qur'an as syifa'ul qulub. The ultimate goal of character 

education is to form a child's personality who has noble morals as the morals of 

the Prophet Muhammad. 

Keywords: Character Education; Al-Qur'an; Syifa'ul Qulub 

 

ABSTRAK 

 

Karakter menjadi permasalahan yang semakin serius untuk diperhatikan. 

Sebab semakin banyaknya degradasi moral yang menyebabkan lunturnya nilai-

nilai agama serta susila di masyarakat sehingga perlu mendapatkan perhatian 

khususnya pada ranah dunia pendidikan. Penguatan pendidikan karakter 

menjadi program prioritas pemerintah Indonesia dalam membenahi sistem 

pendidikan nasional. Salah satu sifat baik yang perlu dimiliki oleh seseorang 

adalah sifat rendah hati. Sifat rendah hati akan memunculkan hubungan baik 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mjpai
mailto:Nafisah.nafis2@gmail.com


Pendidikan Karakter Perspektif Al-Qur’an Sebagai Syifa’ul Qulub 
Nisa’atun Nafisah 

79 

 

antara manusia dengan Allah Swt (habluminallah) serta hubungan antara sesama 

manusia (habluminannas). Sisi kemukjizatan Al-Qur’an  patut kembali diteladani 

oleh manusia, agar manusia ingat bahwa kesombongannya dalam segala 

kelebihan yang dimiliki tidak akan ada bandingnya dengan kemukjizatan Al-

Qur’an. Untuk meminimalisir sifat sombong, maka perlu disusun konsep 

pendidikan karakter berdasarkan Al-Qur’an sebagai Syifa’ul Qulub, sehingga ke 

depan bisa menjadi dasar pengembangan pendidikan karakter secara praktis dan 

aplikatif. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif. Metode yang 

digunakan dalam penelitian ini adalah dengan metode penelusuran referensi 

atau studi literatur. Hasil penelitian ini menunjukkan Al-Qur’an sebagai 

pedoman umat manusia memberikan tuntunan agar terhindar dari penyakit hati 

dan memberikan jalan keluar tatkala hati manusia telah rusak karena 

kesombongan. Internalisasi nilai Al-Qur’an dalam membentuk pendidikan 

karakter melalui fungsi al-Qur’an sebagai syifa’ul qulub. Tujuan akhir dari 

pendidikan karakter adalah membentuk pribadi anak yang memiliki akhlak 

mulia sebagai mana akhlak Rasulullah SAW. 

Kata Kunci: Pendidikan Karakter; Al-Qur’an; Syifa’ul Qulub 

 

 

PENDAHULUAN 

Saat ini berbagai permasalahan karakter semakin mengkhawatirkan, seperti gaya 

hidup hedonism, bullying, kekerasan seksual, penyalah gunaan narkoba, pergaulan bebas 

serta kasus-kasus lainnya yang menunjukkan minimnya rasa hormat kepada orang yang 

lebih tua terkhusus orang tua, rasa kasih sayang kepada orang yang lebih muda serta 

kepada guru yang telah mendidik dan memberikan ilmu. Berbagai permasalahan tersebut 

menunjukkan masih minimnya nilai- nilai moral sehingga perlu mendapatkan perhatian 

khususnya pada ranah dunia pendidikan. 

Dalam ajaran Islam, akhlak manusia menjadi perhatian utama karena merupakan 

buah dari keimanan dan ibadah seorang muslim, hal ini dikuatkan dengan diutusnya Nabi 

Muhammad Saw bahwa selain ajaran tauhid, tetapi juga untuk menyempurnakan akhlak 

manusia (Q.S Al Ahzab: 21). Akhlak yang mulia berkaitan erat dengan keimanan seseorang.1 

Sebagaimana yang disampaikan oleh Rasulullah SAW yaitu “Mukmin yang paling sempurna 

imannya adalah yang paling bagus akhlaknya” (HR. At- Tirmidzi No.2612). Oleh karena itu, ayat 

dan hadits tersebut menjadi landasan bagi umat Islam untuk meneladani Rasulullah baik 

dari segi perkataan maupun perbuatan sehingga memiliki karakter yang baik. 

Terjadinya dekadensi moral dan lunturnya nilai-nilai agama dan susila di 

masyarakat, bukan karena perubahan zaman dan perkembangan ilmu pengetahuan, 

teknologi, dan seni (IPTEKS) yang begitu cepat, tetapi karena kesiapan masyarakat untuk 

beradaptasi terhadap perubahan tidak dibarengi dengan pemahaman yang mendalam 

terhadap ajaran agama yang telah di desain secara sempurna dan komprehensif untuk 

segala waktu dan zaman oleh sang pencipta, bahkan terkesan ditinggalkan. 

Penguatan pendidikan karakter menjadi program prioritas pemerintah Indonesia 

dalam membenahi sistem pendidikan nasional sebagai antisipasi terhadap munculnya 

gejala-gejala runtuhnya moral dan lunturnya nilai-nilai agama dan susila di masyarakat. 

 
1 Fathul Zannah, “Integrasi Nilai-Nilai Pendidikan Karakter Berbasis Al Qur’an,” Tunas: Jurnal 

Pendidikan Guru Sekolah Dasar 5, no. 2 (2020): 1–8. 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 2, No. 1 (2023)   
 

80 
 

Berbagai upaya telah dilakukan oleh pemerintah untuk mengatasi permasalahan karakter 

diantaranya yaitu dengan melakukan perubahan pada kurikulum. Pada Kurikulum 2013, 

kompetensi inti dikelompokkan menjadi empat bagian yaitu kompetensi sikap, spiritual, 

pengetahuan dan keterampilan. Capaian pembelajaran pada K13 tidak hanya mengarah 

kepada penguasaan pengetahuan saja, tetapi juga keterampilan serta penanaman nilai-nilai 

sosial dan spiritual. Para pendidik diharapkan menyisipkan nilai-nilai sosial dan spiritual 

pada materi pembelajaran yang disampaikannya. Penyisipan nilai sosial dan spiritual 

bertujuan untuk membentuk karakter peserta didik yang baik. 

Penanaman nilai spiritual berpengaruh kepada pembentukan sifat yang dimiliki 

seseorang. Salah satu sifat baik yang perlu dimiliki oleh seseorang adalah sifat rendah hati. 

Sifat rendah hati akan memunculkan hubungan baik antara manusia dengan Allah Swt 

(habluminallah) serta hubungan antara sesama manusia (habluminannas). Berkebalikan dari 

sifat rendah hati yaitu sifat sombong. sifat sombong. Sikap sombong adalah menghargai diri 

secara berlebihan, congkak, dan pongah merupakan dasar dari setiap keburukan, 

kemaksiatan dan kemunkaran manusia, karena sikap sombong.2 Allah mengusir Iblis dari 

surga karena perilaku sombongnya, begitu pula Allah menurunkan azab kepada Fir`aun, 

Namrudz, Qarun, Haman, kaum Ad, kaum Nuh, kaum Sholeh dan kaum lainnya karena 

kesombongan dan memungkiri kebenaran yang dibawa para utusan-Nya. 

Sudah menjadi rahasia umum ketika ada orang yang merasa menjadi superioritas 

dan bangga akan dirinya, terlebih tatkala di dalam dirinya terdapat sebuah kelebihan, 

seperti kelebihan dalam ilmu pengetahuan, amal ibadah, nasab, kecantikan, dan kekayaan. 

Hal ini selaras dengan perkataan Ethan Zell, seorang profesor psikologi di University of 

North Carolina di Greensboro bahwa manusia cenderung akan merasa lebih cerdas, kreatif, 

atletis, dapat diandalkan, perhatian, jujur, dan ramah daripada orang lain. Fenomena ini bisa 

merugikan dirinya dan orang lain sebab dari kesombongannya akan ada hati yang tersakiti 

sehingga dirinya menjadi tidak disukai oleh orang lain. 

Manusia tidak memiliki hak untuk menghisab kelemahan dan keburukan seseorang 

karena itu sudah menjadi tugas malaikat yang diutus oleh Allah. Adapun jika tampak 

kelemahan pada diri seseorang, maka itu hanya disebabkan karena dia menganggap bahwa 

dirinya memiliki kelebihan dan lebih baik dari orang itu. Padahal sebenarnya pandangan itu 

hanyalah ada pada pikirannya sendiri, karena bisa jadi ada seseorang yang memang dengan 

sengaja mensatir kelebihannya dengan hijab kelemahan, kemiskinan dan ketidakmampuan 

padahal ternyata ia memiliki kelebihan dari segala sisi. Itulah kenapa Nabi memberikan 

nasehat kepada manusia agar tidak merendahkan dan mengklaim orang lain dengan hanya 

melihat bentuk dhohirnya saja. Sebagaimana dalam sebuah hadis riwayat Muslim yang 

artinya “Sungguh Allah tidak melihat bentuk rupa dan harta kalian. Akan tetapi, Allah melihat pada 

hati dan amalan kalian”. 

Don’t judge a book by its cover merupakan istilah masyhur yang bermakna janganlah kita 

menilai seseorang hanya dari covernya. Kalau flashback kepada kisah iblis yang tidak mau sujud 

kepada Nabi Adam karena diciptakan dari tanah, itu hanyalah sebagian kecil kesombongan iblis karena 

ia diciptakan dari api. Namun, kesombongan manusia lebih parah sebagaimana kesombongan Raja 

Fir’aun yang berani memaklumatkan dirinya sebagai Tuhan dan juga sifat sombongnya Qarun atas 

harta bendanya yang melimpah. Iblis hanya tergelincir sedikit, sedangkan bagaimana dengan 

 
2 Elfan Fanhas F Kh and Gina Nurazizah Mukhlis, “Pendidikan Karakter Untuk Anak Usia Dini 

Menurut Q.S. Lukman : 13 – 19,” PEDAGOGI: Jurnal Anak Usia Dini dan Pendidikan Anak Usia Dini 3, 

no. 3a (2017): 42–51, http://103.114.35.30/index.php/Pedagogi/article/view/1032. 



Pendidikan Karakter Perspektif Al-Qur’an Sebagai Syifa’ul Qulub 
Nisa’atun Nafisah 

81 

 

kesombongan manusia yang asal muasalnya hanyalah dari tanah. Seperti fenomena saat ini dimana 

ada orang yang mengedepankan style hanya demi gengsi tanpa melihat isi dompet sendiri. Dimana 

hal tersebut mulai mendarah daging dalam jiwanya dan menganggap bahwa dirinya paling istimewa 

dari yang lainnya, namun tanpa disadari hal itu merupakan bagian dari sifat sombong.  

Pertumbuhan sifat sombong yang tidak disadari dalam jiwa manusia akan berakibat 

dirinya tidak disukai oleh orang lain. Sehingga hal itulah yang harus dipangkas ketika 

manusia ingin berproses menjadi manusia yang lebih baik. Peringatan serupa juga datang 

dari Allah dalam kalam-Nya Surah Al-Luqman ayat 31 yang artinya “dan janganlah kamu 

memalingkan mukamu dari manusia (karena sombong) dan janganlah kamu berjalan di muka bumi 

dengan angkuh. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang sombong lagi 

membanggakan diri”. Sombong ini merupakan sebuah penyakit hati yang harus ditangani, 

sebagai seorang muslim yang berpanduan kepada Al-Qur’an dan Sunnah tidak sepatutnya 

berlaku sombong. Di dalam Al-Qur’an sangat banyak dijelaskan tentang cara-cara 

menangani sifat sombong di dalam hati bahkan sebagian manusia menggunakan Al-Qur’an 

untuk menyembuhkan sifat tersebut. 

Ajaran Islam sebagai solusi bagi perbaikan moral masyarakat tidak cukup hanya 

dengan cara membaca rujukannya, tetapi harus dibuktikan dengan adanya pengkajian dan 

pemahaman secara mendalam terhadap ajaran agama tersebut, kemudian diaplikasikan 

dalam kehidupan secara bertahap dan berkelanjutan sesuai dengan tumbuh kembang 

manusia. Al-Qur’an yang turun sebagai mukjizat nabi Muhammad saw dibidikkan menjadi 

pedoman hidup bagi manusia. Istilah mukjizat dinobatkan kepada al-Qur’an karena al-

Qur’an tersusun dari rangkaian keindahan kalimatnya, pemberitaan sejarah dan masa 

depan, serta menjadi tantangan bagi bangsa Arab untuk membuat surat yang serupa dengan 

Al-Qur’an agar bangsa Arab tidak bersifat congkak atas kelihaiannya dalam merangkai 

sastra. Dikuatkan dalam firman Allah, “Katakanlah, ‘Sesungguhnya jika manusia dan jin 

berkumpul untuk membuat yang serupa (dengan) Al-Qur’an ini, mereka tidak akan dapat membuat 

yang serupa dengannya, sekalipun mereka saling membantu satu sama lain.” (Al-Isra’:88). 

Sisi kemukjizatan Al-Qur’an inilah yang patut kembali diteladani oleh manusia, agar 

manusia ingat bahwa kesombongannya dalam segala kelebihan yang dimiliki tidak akan ada 

bandingnya dengan kemukjizatan Al-Qur’an. Sebab, hikmah dari kisah kelebihan para Nabi 

dan orang-orang pilihan Allah telah tersusun rapi dalam rangkaian ayat-ayat Al-Qur’an. 

Lantas, ketika manusia benar-benar meneladani kemukjizatan Al-Qur’an berupa kisah-kisah 

para pendahulu apakah dirinya masih berani tetap angkuh dan berjalan dengan sombong di 

muka bumi ini. Hal inilah yang menjadi pembahasan penting dalam tulisan kali ini agar 

manusia dapat memangkas kesombongannya melalui jalan meneladani kemukjizatan Al-

Qur’an Al-Karim. 

Pendidikan karakter bukan hanya berurusan dengan penanaman nilai pada peserta 

didik, melainkan merupakan sebuah usaha bersama untuk menciptakan sebuah lingkungan 

pendidikan tempat individu dapat menghayati kebebasannya sebagai sebuah prasyarat bagi 

kehidupan moral yang dewasa. Ajaran Islam sebagai solusi bagi perbaikan moral 

masyarakat tidak cukup hanya dengan cara membaca rujukannya, tetapi harus dibuktikan 

dengan adanya pengkajian dan pemahaman secara mendalam terhadap ajaran agama 

tersebut, kemudian diaplikasikan dalam kehidupan secara bertahap dan berkelanjutan 

sesuai dengan tumbuh kembang manusia. Artikel ini akan mengkaji tentang konsep 

pendidikan karakter berdasarkan Al-Qur’an sebagai Syifa’ul Qulub, sehingga ke depan bisa 

menjadi dasar pengembangan pendidikan karakter secara praktis dan aplikatif. 

 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 2, No. 1 (2023)   
 

82 
 

 

TINJAUAN PUSTAKA 

Pendidikan Karakter 

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia pendidikan itu sendiri berasal dari kata didik 

kemudian kata ini mendapat imbuhan me- sehingga menjadi mendidik, artinya memelihara 

dan memberi latihan. Dalam memelihara dan memberi latihan diperlukan adanya ajaran, 

tuntunan dan pimpinan mengenai akhlaq dan kecerdasan pikiran.3 Sedangkan jika di 

tambah dengan imbuhan pe- dan –an sehingga menjadi kata pendidikan, memiliki arti 

sebagai suatu proses  

pengubahan sikap dan tata laku seseorang atau kelompok orang dalam usaha 

mendewasakan manusia melalui upaya pengajaran dan latihan.4 

Istilah pendidikan dalam konteks Islam pada umumnya mengacu kepada term al-

tarbiyah, al-ta’dib dan al-ta’lim. Dari Ketiga istilah tersebut term yang populer digunakan 

dalam praktek pendidikan Islam adalah term al-tarbiy. Sedangkan karakter menurut ibnu 

Miskawaih “hal linnafs da’iyah laha ila af’aliha min ghair fikrin wa laa ruwiyatin“ artinya 

sifat atau keadaan yang tertanam dalam jiwa yang paling dalam yang selanjutnya 

melahirkan berbagai perbuatan dengan mudah tanpa memerlukan pemikiran dan 

pertimbangan lagi. 

Pendidikan karakter pada intinya adalah membentuk bangsa yang tangguh, 

kompetitif, berakhlak mulia, bermoral, bertoleran, bergotong-royong, berjiwa patriotik, 

berkembang dinamis, berorientasi ilmu pengetahuan dan teknologi yang semuanya dijiwai 

oleh iman dan takwa kepada Tuhan yang Maha Esa berdasarkan pancasila. Pendidikan 

karakter adalah pendidikan nilai, pendidikan budi pekerti, pendidikan moral, pendidikan 

watak yang bertujuan mengembangkan kemampuan seluruh warga sekolah untuk 

memberikan keputusan baik-buruk, keteladanan, memelihara apa yang baik dan 

mewujudkan kebaikan itu dalam kehidupan sehari-hari dengan sepenuh hati. 

Menurut Al-Ghazali Dalam Risalah Ayyuha al-Walad mengenai prinsip 

pendidikan karakter yaitu menekankan pada pentingnya nilai akhlak yang mengarah pada 

prinsip integrasi spiritualitas dalam tujuan pendidikan karakter. Al-Ghazali menganggap 

bahwa karakter lebih dekat dengan akhlaq, yaitu spontanitas manusia dalam bersikap, 

atau melakukan perbuatan yang telah menyatu dalam diri manusia sehingga ketika 

muncul tidak perlu dipikirkan lagi. Apa yang dikatakan al-Ghazali tersebut merupakan 

karakter yang telah mengakar dalam diri seseorang. Dimana nilai- nilai yang 

sebelumnya menjadi acuan telah dipahami dengan benar dan diaplikasikan dalam 

kehidupan bermasyarakat. Karakter bersumber dari nilai-nilai luhur yang secara 

moral membentuk pribadi seseorang dan tercermin dalam perilaku.5 

 

Al-Qur’an 

 
3 Al-Rasyidin & Samsul Nizar, Filsafat Pendidikan Islam (Ciputat: PT. Ciputat Press, 2005),  

hlm. 48.  
4 Muhammad, D. H. (2020). Implementasi Pendidikan Humanisme Religiusitas Dalam. 4(2), 122–131. 
5 Siti Rohmah, “KONSEP MEMBENTUK KARAKTER ANAK BERBASIS AL- QUR ’ AN A . 

Pendahuluan Al- Qur ’ an Sebagai Kitab Suci Dan Petunjuk , Al - Qur ’ an Juga Mempunyai Dimensi 

Untuk Dijadikan Pegangan Hidup Dan Penuntun Arah Bagi Kaum Muslimin Dalam Menjalani 

Kehidupannya . Al-,” Jurnal Qiro’ah 9, no. 1 (2019): 40–69. 



Pendidikan Karakter Perspektif Al-Qur’an Sebagai Syifa’ul Qulub 
Nisa’atun Nafisah 

83 

 

Al Qur’an merupakan pedoman dan petunjuk hidup bagi umat Islam untuk 

memperoleh keselamatan baik di dunia maupun di akhirat.6 Al Qur’an tidak hanya 

mengandung petunjuk terkait pelaksanaan ibadah, tetapi juga terkait berbagai ilmu 

pengetahuan karena Islam mengutamakan seseorang yang beriman dan berilmu. Al Qur’an 

memiliki tujuan yang sama dengan pendidikan yaitu bertujuan untuk mengubah kondisi 

manusia dari kebodohan menuju kecerdasan. Hal tersebut tersirat pada Q.S Ibrahim ayat 1: 

“Alif, laam raa. (ini adalah) kitab yang Kami turunkan kepadamu supaya kamu mengeluarkan 

manusia dari gelap gulita kepada cahaya terang benderang dengan izin Tuhan mereka, (yaitu) menuju 

jalan Tuhan yang Maha Perkasa lagi Maha Terpuji”. (Q.S Ibrahim: 1). 

Penjelasan tersebut menunjukkan bahwa Al Qur’an dapat menjadi pedoman hidup 

pada setiap aspek kehidupan, baik kehidupan di dunia maupun kelak pada kehidupan di 

akhirat. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif. Metode yang digunakan dalam 

penelitian ini adalah dengan metode penelusuran referensi atau studi literatur. Penelitian 

literatur adalah rangkaian kegiatan penelitian tentang bagaimana dan cara yang tepat dalam 

mendapatkan data studi, merekam, mendaftar, dan menyiapkan komposisi studi yang 

ditinjau. Penelitian ini adalah studi yang menggunakan sumber literatur untuk 

mendapatkan data penelitian.7 Dalam hal ini penulis mengumpulkan data- data melalui 

mencari ayat-ayat Al Qur’an yang berkaitan dengan topik, kemudian melihat penjelasannya 

melalui tafsir ulama, kemudian didukung oleh kitab-kitab, buku- buku, majalah-majalah, 

brosur, jurnal dan bahan bacaan lainnya yang berhubungan dengan masalah yang sedang 

dibahas. Dengan demikian diharapkan pengumpulan data melalui kepustakaan dapat 

dilakukan. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pembentukan karakter juga tidak lepas dari peran guru, karena segala sesuatu yang 

dilakukan oleh guru mampu mempengaruhi karakter peserta didik. Dalam konsep 

pendidikan karakter, peran guru sangat vital sebagai sosok yang diidolakan, serta menjadi 

sumber inspirasi dan motivasi anak didiknya. Sikap dan perilaku seorang guru sangat 

membekas dalam diri seorang murid, sehingga setiap ucapan, tingkah laku dan karakter 

guru menjadi cermin bagi murid. Demikian juga peran serta orang tua dalam memberikan 

bimbingan moral dan keluhuran dalam upaya membentuk karakter anak yang berkualitas. 

Al Qur’an dan Hadits dengan jelas telah menjadi petunjuk bagi umat manusia pada 

umumnya dan khususnya bagi para pendidik dalam rangka penanaman pendidikan 

karakter. Sebagai agama yang lengkap, Islam sudah memiliki aturan yang jelas tentang 

pendidikan karakter. Di dalam al-Quran akan ditemukan banyak sekali pokok-pokok 

pembicaraan tentang akhlak atau karakter ini. Sombong merupakan akhlak tercela yang 

mana dapat merusak hubungan manusia dengan Sang Penciptanya dan hubungan antar 

sesame manusia. Pada bagian berikut diberikan pemaparan terkait larangan bersifat 

sombong yang terkandung pada beberapa ayat Al-Qur'an. 

 

Kesombongan Membawa Kesengsaraan 

 
6 Zannah, “Integrasi Nilai-Nilai Pendidikan Karakter Berbasis Al Qur’an.” 
7 Muhammad, D. H. (2020). Implementasi Pendidikan Humanisme Religiusitas Dalam. 4(2), 122–131. 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 2, No. 1 (2023)   
 

84 
 

Kata sombong dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia diartikan dengan menghargai 

diri secara berlebihan. Dalam Bahasa Arab kata sombong bermakna takabbur.8 Sedangkan 

dalam terjemahan al-Qur’an dalam bahasa Indonesia, kata takabbur, mukhtāl, na’ā, ‘ālīna, 

fakhūr, merupakan term-term dalam bahasa Al-Qur’an yang kemudian diterjemahkan 

kedalam bahasa Indonesia dengan kata sombong.9 Secara istilah sombong adalah sikap 

berbangga diri dengan beranggapan bahwa hanya dirinya yang paling hebat dan benar 

dibandingkan orang lain.10 Orang yang memiliki sifat sombong akan menampakan 

keagungan dan kebesaranya.  

Dari definisi-definisi di atas inti dari sombong dapat dipahami mencakup dua hal, 

yaitu: 

1. Memandang diri sendiri lebih baik, hebat dan paling mulia. 

2. Memandang orang lain lebih rendah kedudukanya dan martabatnya.  

Kesombongan adalah puncak kebanggaan terhadap diri sendiri yang berakibat 

menghina orang lain dan merasa lebih dari pada mereka. Oleh karena itu, faktor 

penyebabnya sama dengan faktor penyebab ujub atau membanggakan diri. Jika faktor 

tersebut penyebabnya dibiarkan tidak diobati, penyakit itu akan semakin kebal dan akan 

sampai pada puncaknya.  

Faktor-faktor penyebab kesombongan, yaitu: a) melupakan siapa yang memberikan 

kenikmatan, b) menganggap bahwa kenikmatan akan kekal, c) merasa lebih baik dari orang 

lain, dan d) mengabaikan dampak negatif kesombongan. Faktor inilah yang menjadi 

beberapa penyebab manusia merasa lebih unggul daripada orang lain. Diantara manusia 

ada yang diberi nikmat khusus yang tidak diberikan kepada orang lain, seperti kesehatan, 

anak istri, harta, pangkat dan kedudukan, ilmu, menulis, kharisma, serta banyak kawan dan 

pengikut. Akibat pengaruh kenikmatan tersebut, sering kali ia lupa kepada pemberi nikmat 

itu (Allah), dan mulai membanding-bandingkan antara kenikmatan yang diterimanya dan 

kenikmatan orang lain. Ia melihat orang lain berada dibawahnya, kemudian menyepelekan 

dan menghina mereka, hingga akhirnya terjerumus kedalam kesombongan. 

Kadang, yang menjadi penyebab kesombongan adalah karena seseorang lebih dahulu 

memperoleh beberapa keutamaan, seperti ilmu, harta, kedudukan, cinta, pendidikan, dan 

lainnya. Hal itu merupakan pemberian Allah untuk dirinya berupa nikmat yang harus 

disyukuri bukan malah memandang hina dan rendah orang lain yang berada di bawahnya. 

Karena roda dunia itu berputar terkadang di bawah dan juga terkadang di atas. Sehingga 

tidak perlu disombongkan apa yang telah diberikan hari ini karena bisa jadi akan diambil 

kenikmatan itu di kemudian hari. Sifat itu akan bersemayam dalam jiwa, tetapi ia tidak akan 

merasakannya kecuali setelah sekian lama dan telah membutuhkan pengobatan.11 

 

Kemukjizatan Al-Qur’an Tiada Tandingan 

Makna   معجـزmerupakan bentuk isim fa’il dari a’jaza, bermakna fa’il al-‘ajzi fi ghairihi 

(yang melemahkan orang lain). Sedangkan pakar bahasa Arab berpandangan bahwa 

tambahan ha pada kata   معجـزةuntuk menunjukkan mubalaghah.12 Menurut istilah mukjizat 

 
8 Warson, Ahmad Munawwir. 2007. Kamus al-Munawwir Indonesia-Arab. Surabaya: Pustaka Progressif. 
9 Kementerian Agama. 2009. al-Qur’an dan Terjemah. Jakarta: Pustaka al-Hanan. 
10 Taufikurrahman. 2020. Sombong dalam Al-Qur’an (Sebuah Kajian Tematik). Jurnal Tafsere, Vol. 8. Universitas 

Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta. 
11 Sayyid Muhammad Nuh, Mengobati 7 Penyakit Hati, (Bandung: Al-Bayan, 2004), hal. 53-61. 
12 Muhammad Bin Abdul Aziz al-Awaji, I’jaz Al-Qur’an al-Karim ‘inda Syaikh al-Islam Ibni Taymiyah ( Riyadh: 

Maktabah Dar al-Minhaj, 1427 H), 95. 



Pendidikan Karakter Perspektif Al-Qur’an Sebagai Syifa’ul Qulub 
Nisa’atun Nafisah 

85 

 

ialah sesuatu yang luar biasa yang diperlihatkan Allah melalui para Nabi dan Rasul-Nya, 

sebagai bukti atas kebenaran pengakuan kenabian dan kerasulan itu.13 

Mukjizat diberikan juga kepada para Nabi dan Rasul pilihan Allah dengan 

menyesuaikan kondisi dan masalah yang dihadapi Nabi dengan umat di zamannya. 

Sehingga nantinya sebuah mukjizat itu menjadi bukti atas keunggulan Nabi yang tidak bisa 

dan tidak akan mungkin bisa dilakukan oleh Nabi pilihan Allah. Sebagaimana contoh 

mukjizat yang diberikan kepada Nabi Musa, dimana para tukang sihir memiliki keunggulan 

lebih dominan di dalam pikiran umat Nabi Musa, sehingga Nabi Musa pada saat itu 

diberikan mukjizat berupa tongkat yang bisa berubah menjadi ular dan membelah lautan 

agar umatnya tidak merasa sombong dengan kelebihan ilmu sihir yang dimilikinya. 

Sebagaimana di dalam Al-Qur’an surat Asy-Syu'ara Ayat 63 Allah berfirman: 

Artinya: "Pukullah lautan itu dengan tongkatmu" Maka terbelahlah lautan itu dan tiap-

tiap belahan adalah seperti gunung yang besar. 

 

Selain itu, ada juga mukjizat yang Allah berikan kepada Nabi Isa yaitu pada zaman 

kemajuan ilmu kedokteran, maka mukjizat utamanya adalah menyembuhkan penyakit yang 

tidak dapat disembuhkan oleh pengobatan biasa, yaitu menyembuhkan orang yang buta 

sejak dalam kandungan dan orang yang berpenyakit sopak, serta menghidupkan orang yang 

sudah meninggal. Hal ini juga difirmankan Allah dalam kitab-Nya:  

"...Dan (ingatlah) di waktu kamu menyembuhkan orang yang buta sejak dalam kandungan 

ibu dan orang yang berpenyakit sopak dengan seizin-Ku, dan (ingatlah) di waktu kamu 

mengeluarkan orang mati dari kubur (menjadi hidup) dengan seizin-Ku..." (QS.Al Maidah: 

110) 

 

Begitu detailnya Al-Qur’an berkisah tentang mukjizat para Nabi yang dapat 

dijadikan sebagai hikmah oleh umat manusia di setiap masanya. Al-Qur’an ini menjadi 

sebuah mukjizat yang turun kepada Nabi Muhammad saw tidak terbatas ruang dan waktu 

yakni bersifat universal dan eternal (abadi). Ketika para Nabi sebelumnya diberikan 

mukjizat secara fisik ketika masa hidupnya, namun seiring kematiannya mukjizat itupun 

akan hilang. Berbeda dengan mukjizat al-Qur’an yang akan tetap kekal abadi meskipun 

Nabi Muhammad saw wafat. 

Al-Qur’an sebagai mukjizat karena merupakan kitab suci yang ayat-ayatnya 

mengandung nilai sastra yang tinggi, sehingga tidak ada seorang manusiapun yang dapat 

menyombongkan dirinya untuk membuat serupa dengan al-Qur’an. Bukti kemukjizatan al-

Qur’an dikelombokkan menjadi : 

1. Mukjizat Bayaani (struktur kalimat dalam Bahasa Arab) yaitu mukjizat yang berupa 

keindahan bahasa Al-Qur’an terlihat dari keistimewaan dalam lafadz, huruf-huruf, 

susunan maupun uslub al-Quran yang sangat indah. Sehingga tidak ada yang mampu 

menandingi keindahan Bahasa al-Qur’an sekalipun hanya meniru satu ayat saja. 

Contohnya: 
ب  حِ إِذاَ تنََفَّسَ   فَلََٓ أقُ  سِمُ بِ ٱل  خُنَّسِ ٱ ل  جَوَارِ ٱل  كُنَّسِ وَ ٱلَّي  لِ إذِاَ عَس  عسََ وَ ٱلصُّ

Artinya: “Sungguh, Aku bersumpah dengan bintang-bintang yang beredar dan 

terbenam. Demi malam apabila telah hampir meninggalkan gelapnya, dan demi shubuh 

apabila fajarnya mulai menyingsing.” Qs. At-takwir: 15-18).  

 
13 Husin, Agil Al-Munawar dan Hakim, Masykur. 1994. Ijaz Al-Qur’an dan Metofologi Tafsir. Semarang: CV. 

Toha Putra. 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 2, No. 1 (2023)   
 

86 
 

2. Mukjizat ghoibi yaitu mukjizat dalam al-Qur’an yang mencakup banyak berita tentang 

hal ghaib. Kapabilitas al-Qur’an dalam memberikan informasi-informasi tentang hal-

hal ghaib sebagaimana contoh tentang perang yang akan terjadi antara Roma dan Persi 

dan kemenangan pada peperangan tersebut ada di pihak setelah mereka kocar-kacir 

dalam peperangan yang terdahulu. Hal terseut tertera dalam Qs. Ar-Rum ayat 1-4: 
ومُ )1الم ) ِ الأمْرُ مِنْ قَبْلُ وَمِنْ  ( فيِ بِ 3( فيِ أدَْنىَ الأرْضِ وَهمُْ مِنْ بعَْدِ غَلَبهِِمْ سَيغَْلِبوُنَ )2( غُلِبَتِ الرُّ ضْعِ سِنِينَ لِِلّه

   (4)بعَْدُ وَيَوْمَئذٍِ يفَْرَحُ الْمُؤْمِنوُنَ 

Artinya: “Alif Lam Mim. Telah dikalahkan bangsa Romawi di negeri yang terdekat 

dan mereka sesudah dikalahkan itu akan menang dalam beberapa tahun (lagi). Bagi Allah-lah 

urusan sebelum dan sesudah (mereka menang). Dan di hari (kemenangan bangsa 

Romawi) itu bergembiralah orang-orang yang beriman, karena pertolongan Allah”. 

3. Mukjizat tasyri’ (pembentukan hukum) adalah aspek kemukjizatan al-Quran dari segi 

syariatnya. Sebagaimana hukum yang telah tertulis dalam al-Qur’an seperti hutang 

piutang, makanan halal dan haram, sumpah, perkawinan, dan memeliraha 

kehormatan wanita. Salah satu contoh ayatnya yaitu termaktub dalam Qs. An-Nisa’ 

ayat 22: 
نَ  ؤُكُمْ باَ  ا   كَحَ نَ مَا تنَْكِحُوْا وَلَ  مَقْت اۗ  فاَحِشَة    كَانَ  اِنهه    ۗسَلفََ  قدَْ  مَا الِه  ءِ الن ِسَا   م ِ  ࣖ  سَبِيْل   ءَ وَسَا   وه

Artinya: “Dan janganlah kamu menikahi perempuan-perempuan yang telah dinikahi oleh 

ayahmu, kecuali (kejadian pada masa) yang telah lampau. Sungguh, perbuatan itu sangat keji 

dan dibenci (oleh Allah) dan seburuk-buruk jalan (yang ditempuh)”. 

4. Mukjizat ‘Ilmiyah merupakan mukjizat tentang ilmu pengetahuan alam yang tidak 

bertentangan dengan penemuan-penemuan baru yang didasarkan penelitian ilmiah 

(Husin, Agil & Hakim, 1994). Meskipun kita paham bahwa al-Qur’an bukanlah buku 

psikologi, fisika, eksak dan bukan kitab umum lainnya. Akan tetapi al-Qur’an 

merupakan kitab suci yang mencakup segala macam permasalahan kehidupan dalam 

hal social, kedokteran, hukum-hukum dan antropologi. Sebgaimana salah satu ayat 

yang menunjukkan manfaat dari kandungan madu lebah pada surah an-Nahl ayat 69:  
خْتلَِف   شَرَاب   بطُُوْنهَِا مِنْ   يَخْرُجُ   يهتفَكَهرُوْنَ  ل ِقَوْمٍ  يَة  لَ   لِكَ ذ   فيِْ  انِه  لِ لنهاسِۗ  ء  شِفاَ   فِيْهِ  ۖالَْوَانهُ   مُّ

Artinya: “kemudian makanlah dari segala (macam) buah-buahan lalu tempuhlah jalan 

Tuhanmu yang telah dimudahkan (bagimu).” Dari perut lebah itu keluar minuman 

(madu) yang bermacam-macam warnanya, di dalamnya terdapat obat yang 

menyembuhkan bagi manusia. Sungguh, pada yang demikian itu benar-benar terdapat 

tanda (kebesaran Allah) bagi orang yang berpikir”. 

 

Itu semua merupakan bukti dari kemukjizatan al-Qur’an yang dapat dipelajari 

manusia dan menjadikan imannya lebih kuat. Dengan begitu, ketika ada kesombongan 

tumbuh dalam hati manusia, maka harus ingat bahwa sebenarnya manusia hanyalah 

makhluk yang lemah yang tidak bisa apa-apa. Lantas masih adakah yang pantas 

disombongkan jika dengan meneladani al-Qur’an dapat menyadarkan bahwa ia memiliki 

kemuliaan dan kisah yang mencakup banyaknya penciptaan Allah yang lebih hebat di muka 

bumi ini. Hal inilah yang patut untuk dijadikan pengingat dalam diri bahwa kesombongan 

tidak ada gunanya dan akan merugikan serta mengundang kebencian orang di sekitarnya. 

 

 

 

 

Al-Qur’an Obat Dari Segala Penyakit Hati 



Pendidikan Karakter Perspektif Al-Qur’an Sebagai Syifa’ul Qulub 
Nisa’atun Nafisah 

87 

 

Dalam al-Qur’an telah tertera pernyataan penyakit dalam hati manusia Surat al-

Baqarah ayat 10: 
رَض    ا  فَزَادهَمُُ اٰللُّ  فيِْ قلُوُْبهِِمْ مه   بمَِا كَانوُْا يكَْذِبوُْنَ  ە  وَلهَُمْ عَذاَب  الَِيْم      مَرَض 

Artinya: “Dalam hati mereka ada penyakit, lalu ditambah Allah penyakitnya; dan bagi 

mereka siksa yang pedih, disebabkan mereka berdusta”. 

 

Menurut Imam Abul Al-Fida’ (2005) Penyakit ragu karena mereka meragukan risalah 

Nabi Saw, dikatakan riya’ karena mereka menampakkan keimanan padahal mereka kafir, 

dan dikatakan kekejian karena mereka kafir kepada apa yang diturunkan Allah kepada Nabi 

Muhammad Saw. Tidak diragukan lagi bahwa kekafiran merupakan kekejian dan 

kekotoran. “Lalu Allah menambah penyakit itu”, yakni menambah keraguan, riya’, dan 

kekejian itu. 

Ketika di dalam hati seseorang terdapat penyakit, apalagi jika penyakit tersebut 

dapat menyakiti orang di sekitarnya, maka solusi terbaik adalah bagaimana mencari cara 

untuk mengobati penyakit tersebut agar tidak semakin parah. Penyakit yang letaknya di 

hati, dapat diobati dengan al-Qur’an. Karena al-Qur’an itu penyembuh bagi penyakit-

penyakit (yang berada) dalam dada dan petunjuk serta rahmat bagi orang-orang yang 

beriman (Qs. Yunus: 57) 

Sebagaimana bukti ilmiah bahwa al-Qur’an bisa dijadikan sebagai pengobat hati 

berdasarkan pada penelitian yang dilakukan DR. Ahmad al-Qadhi mengenai pengaruh ayat-

ayat al-Qur’an terhadap kondisi psikologis dan fisiologis manusia. Dimana terdapat lima 

responded yang diperdengarkan 85 kali ayat-ayat al-Qur’an secara mujawwad (tanpa lagu). 

Hasilnya, 65% responden yang mendengarkan ayat-ayat al-Qur’an mendapat ketenangan 

batin dan ketegangan sarafnya turun hingga 97%. Dari sini terdapat sebuah pengetahuan 

bahwa Al-Qur’an ini memiliki manfaat untuk menyembuhkan hati yang terserang penyakit.  

Beberapa langkah mengobati penyakit yang mengendap di hati termasuk sifat 

kesombongan dengan kemukjizatan al-Qur’an yakni dengan: 

1. Membaca serta merenungi makna al-Qur’an 

KH. Abdurrahman Wahid dalam syairnya ‘tanpo waton’ mengingatkan kepada 

orang-orang bahwa obat hati itu adalah dengan membaca Qur’an dan merenungi 

maknanya. Hal ini selaras dengan hikmah dari kaum Nabi Musa yang diumpamakan 

seperti keledai karena memiliki kitab pedoman Taurat tetapi tidak diamalkan:  

“Perumpamaan orang-orang yang diberi tugas membawa Taurat, kemudian mereka 

tidak membawanya (tidak mengamalkannya) adalah seperti keledai yang membawa 

kitab-kitab yang tebal. Sangat buruk perumpamaan kaum yang mendustakan ayat-

ayat Allah. Dan Allah tidak memberi petunjuk kepada orang-orang yang zalim” (QS 

Al-Jumu’ah [62]: 5). 

Ayat di atas merupakan Mukjizat Qur’an yang tentang kisah-kisah umat 

sebelum Nabi saw. Yang dapat dijadikan pelajaran bahwa dengan diturunkannya al-

Qur’an, maka kita umat Rasulullah telah memiliki pedoman hidup dan pengobat hati 

yang mudah dicari. Karena semuanya tergantung kepada kita mau menghampirinya 

(Al-Qur’an) atau menjauhinya. 

2. Mengingat Penciptaanya dari Tanah 

Allah bisa menciptakan manusia dari apa saja, seperti api, angina, air, bahkan 

matahari. Tetapi, Allah menciptakan manusia dari tanah adalah sebagai perintah 

untuk mengingat tempatnya bersujud ke tanah dan dikembalikan lagi ke tanah ketika 

telah meninggal. Seperti Qur’an Surat Al-Mu’minun ayat 12: 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 2, No. 1 (2023)   
 

88 
 

نْسَانَ  خَلقَْناَ وَلقَدَْ  نْ  لَةٍ سُل   مِنْ  الِْ    طِيْنٍ   م ِ

Artinya: “Dan sungguh, Kami telah menciptakan manusia dari saripati (berasal) 

dari tanah.” 

Lantas itulah sebuah kemukjizatan al-Quran berupa mukjizat bayani 

(penjelasan) tentang penciptaan manusia yang berasal dari saripati tanah. Dan 

juga sebagai pengingat Allah agar manusia tidak menjadi-jadi dengan 

kesombongannya. Serta menyelamatkan dari sikap kesombongan dengan selalu 

meminta perlindungan kepada Allah swt.  

3. Mengingat bahwa “di atas langit ada langit” 

Ulama’ kita yang masyhur Imam Syafi’i yang sangat ‘aalim dengan segudang 

pengetahuannya masih mengatakan bahwa Imam Ahmad memiliki keutamaan yang 

lebih dengan mengatakan “wa fauqo kulli dzi ‘ilmin ‘aalim” (Baca biografi Imam Syafi’i). 

Begitu pula KH. Bisri Syamsuri yang terkagum dengan KH. Wahab Hasbullah karena 

kebijaksanaannya dalam memberikan saran atas permasalahan orang yang ingin 

berkurban sapi untuk delapan orang dengan cara harus menambah kambing satu 

sebagai pijakannya. KH. Bisri Syamsuri mengucapkan “Wa fauqo kulli dzi ‘ilmin ‘aliim”.  

 عَلِيْم   عِلْمٍ  ذِيْ  كُل ِ  وَفوَْقَ ..…

Artinya: “….dan di atas setiap orang yang berpengetahuan ada yang lebih 

mengetahui”. (QS. Yufus: 76). 

Tidakkah ayat di atas cukup menjadi tamparan bagi orang-orang yang sombong, 

bahwa akan selalu ada orang yang lebih dari kelebihannya. Inilah yang dimaksud 

mukjizat ma’ani dimana lafadz al-Qur’an yang indah ini memiliki makna yang begitu 

dalam dan penafsiran yang begitu luas untuk dijadikan pedoman hidup agar tidak 

terserang penyakit kesombongan. 

4. Mengingat kematian 

Kematian menjadi masa depan yang pasti bagi manusia, dimana ia akan 

dikembalikan ke tanah dengan hanya tinggal di dalam kubur yang sempit dan 

berpakaian kain kafan. Sebagaimana penegasan informasi dari Allah Swt : 

 

شَيه  برُُوْجٍ  فيِْ  كُنْتمُْ  وَلَوْ  الْمَوْتُ  يدُْرِكْكُّمُ  تكَُوْنوُْا مَا ايَْنَ   ..…  ۗدةٍَ مُّ

Artinya: “Dimanapun kamu berada, kematian akan mendapatkan kamu, kendatipun kamu 

berada di dalam benteng yang tinggi dan kukuh….” (Qs. An-Nisa’: 78) 

 

Lantas dengan mengingat kematian inilah, manusia akan terhindar dari 

kesombongan. Sebab, tujuan akhir manusia hanyalah kembali kepada Tuhan dengan 

tidak membawa harta benda apapun kecuali amal ibadahnya. Ayat di atas merupakan 

sebuah ayat berupa mukjizat ghoibi karena ia menceritakan sesuatu hal yang belum 

terjadi bagi kita yang masih hidup, namun pasti akan terjadi.  

 

Ketika seseorang telah paham bahwa di dalam dirinya ada penyakit hati dan ia 

memiliki niat untuk mengobatinya, pastilah dia akan menempuh berbagai macam cara dan 

berusaha untuk menjalaninya agar hatinya sembuh dan terhindar dari penyakit hati 

termasuk kesombongan yang berimbas buruk kepada dirinya dan menyakiti hati orang-

orang di sekitarnya. Sebagaimana firman Allah yang artinya “dan apabila aku sakit, dialah yang 

menyembuhkan aku…(Qs. Asy-Syu’aro: 80). Untuk itu, patutlah langkah-langkah yang telah 

ada dengan niatan sungguh-sungguh untuk berubah menjadi insan yang lebih baik.  

 



Pendidikan Karakter Perspektif Al-Qur’an Sebagai Syifa’ul Qulub 
Nisa’atun Nafisah 

89 

 

Internalisasi al-Qur’an Dalam Pendidikan Karakter 

Pendidikan karakter yang berbasis Al Qur’an dan Assunnah, gabungan antara keduanya 

yaitu menanamkan karakter tertentu sekaligus memberi benih agar peserta didik mampu 

menumbuhkan karakter khasnya pada saat menjalani kehidupannya. Hanya menjalani 

sejumlah gagasan atau model karakter saja tidak akan membuat peserta didik menjadi 

manusia kreatif yang tahu bagaimana menghadapi perubahan zaman, sebaliknya 

membiarkan sedari awal agar anak mengembangkan nilai pada dirinya. Implementasi 

pendidikan karakter dalam Islam, tersimpul dalam karakter pribadi Rasulullah SAW. Dalam 

pribadi Rasul, tertanam nilai-nilai akhlak yang mulia dan agung.14 Hal ini dijelaskan dalam 

al-Qur’an sebagaimana berikut:  

“Sesungguhnya telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri teladan yang baik bagimu (yaitu) 

bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah dan (kedatangan) hari kiamat dan dia banyak 

menyebut Allah.” (QS Al Ahzab: 21) 

Pendidikan karakter melibatkan aspek pengetahuan (cognitive), perasaan (feeling), 

dan tindakan (action). Ketika hal tersebut dapat berjalan beriringan, maka akan terbentuk 

karakter seseorang yang bisa baik atau buruk. Pendidikan karakter atau kepribadian 

memerlukan sebuah proses yang simultan dan berkesinambungan yang melibatkan aspek 

membelajarkan knowing the good (mengetahui hal yang baik), feeling the good (merasakan 

hal yang baik), desiring the good (merindukan kebaikan), loving the good (mencintai 

kebaikan), dan acting the good (melakukan kebaikan).15 Berikut ini adalah tahapan dalam 

proses pembentukan karakter rendah hati, antara lain:  

a. Pengenalan 

 Pengenalan merupakan tahap pertama dalam proses pembentukan karakter. 

Untuk seorang anak, dia mulai mengenal berbagai karakter yang baik melalui 

lingkungan keluarga, karena keluarga merupakan lingkungan pertama tempat anak 

belajar dan membentuk kepribadiannya sejak kecil. Apabila anggota keluarga 

memberi contoh yang baik, maka anak juga akan meniru perbuatan yang baik pula. 

Akan tetapi, apabila keluarga memberi contoh yang tidak baik maka anak juga akan 

meniru yang tidak baik pula. 

Pada rentang usia 0-4 tahun, anak akan dikenalkan dengan ketauhidan. Pada 

saat bayi lahir sangat penting untuk memperdengarkan kalimat-kalimat 

tauhid ini dalam rangka tetap menjaga ketauhidan, sampai bayi menginjak 

usia 2 tahun sudah diberi kemampuan untuk berbicara, maka kata-kata yang 

akan keluar dari mulutnya adalah kata-kata tauhid/kalimat thayyibah 

sebagaimana yang sering diperdengarkan kepadanya. Jika anak telah 

mengenal Tuhannya, maka akan menghindarkan anak bersifat sombong sejak 

dini karena sadar bahwa manusia hanya makhluk ciptaan. 

 
14 Anggi Fitri, “PENDIDIKAN KARAKTER PRESPEKTIF AL-QURAN HADITS,” Ta’lim: Jurnal Studi 

Pendidikan Islam 1, no. 2 (2018): 258–287. 
15 Ibid. 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 2, No. 1 (2023)   
 

90 
 

b. Pemahaman 

 Tahap pemahaman berlangsung setelah tahap pengenalan. Setelah anak 

mengenal dan melihat orang tuanya selalu disiplin dan tepat waktu, bangun pagi 

pukul lima, selalu sarapan setiap pagi, berangkat ke sekolah atau kerja tepat waktu, 

pulang sekolah atau kerja tepat waktu, dan shalat lima waktu sehari dengan waktu 

yang tepat dan sebagainya, maka anak akan mencoba berpikir dan bertanya, 

“Mengapa kita harus melakukan semuanya dengan baik dan tepat waktu?” Setelah 

anak bertanya mengenai kebiasaan orang tuanya, kemudian orang tuanya 

menjelaskan, “Apabila kita melakukan sesuatu dengan tepat waktu maka berarti kita 

menghargai waktu yang kita miliki, kita akan diberi kepercayaan oleh orang lain, 

dapat diandalkan, dan tidak akan mengecewakan orang lain. 

 Selanjutnyapada usia 5-6 tahun, ini anak dididik budi pekerti, terutama yang 

berkaitan dengan nilai-nilai karakter jujur (tidak berbohong), rendah hati, sopan 

santun, mengenal yang baik-buruk, benar-salah,yang diperintahkan-yang dilarang. 

Jika anak sudah memahami sifat-sifat kurang baik, seperti sombong, maka sifat baik 

akan dipilih yaitu berperilaku rendah hati.  

c. Penerapan 

 Melalui pemahaman yang telah ia dapatkan dari orang tuanya maka si anak 

akan mencoba menerapkan dan mengimplementasikan hal-hal yang telah diajarkan 

oleh orang tuanya. Pada awalnya anak hanya sekedar melaksanakan dan meniru 

kebiasaan orang tuanya. Anak belum menyadari dan memahami bentuk karakter apa 

yang ia terapkan. 

 Pada usia 7-8 tahun anak diajarkan untuk melakukan apa yang telah diajarkan 

orang tua. Berdasarkan hadits tentang perintah shalat pada usia tujuh tahun 

menggambarkan bahwa pada fase ini anak dididik untuk bertanggung jawab. Jika 

perintah shalat itu tidak dikerjakan maka akan mendapat sanski, dipukul (pada usia 

sepuluh tahun). Begitu pula jika sombong, maka sanksi sosial yang diterima adalah 

dijauhi atau tidak disukai oleh orang lain serta berdosa kepada Allah Swt. 

d. Pengualangan/Pembiasaan 

 Metode pembiasaan dalam pengajaran adalah salah satu metode pendidikan 

yang paling baik, dan cara yang paling efektif dalam membentuk iman, akhlak mulia, 

keutamaan jiwa dan untuk melakukan syariat yang lurus.Metode ini dapat dijadikan 

sebagai salah satu metode yang efektif digunakan dalam dunia pendidikan. 

 Fase anak ketika berusia 9-10 tahun masuk pada tahapan bagaimana secara 

rutin melakukan apa yang telah menjadi kewajibannya seperti sholat. Kewajiban 

yang senantiasa dikerjakan akan menjadi sebuah kebutuhan untuk dilakukan. 

Sebaliknya, jika anak tidak melakukan kewajiban, maka akan merasa berdosa atau 

bersalah. Setelah anak memiliki rasa tanggung jawab, maka akan muncul sifat 

kepedulian, baik kepedulian terhadap lingkungan maupun kepedulian terhadap 

sesama. Bila bercermin kepada tarikh Rasulullah SAW bahwa pada usia 9 tahun Rasul 

menggembalakan kambing. Pekerjaan menggembala kambing merupakan wujud 

kepedulian rasul terhadap kondisi kehidupan ekonomi pamannya, yang pada saat 

itu mengurusnya setelah kematian kakeknya. Sikap rendah hati seolah menjadi 

kewajiban yang telah tertanam dalam diri sehingga menjauhkan dari berperilaku 

sombong. 

e. Pembudayaan 



Pendidikan Karakter Perspektif Al-Qur’an Sebagai Syifa’ul Qulub 
Nisa’atun Nafisah 

91 

 

 Apabila kebiasaan baik dilakukan berulang-ulang setiap hari maka hal ini 

akan membudaya menjadi karakter. Terminologi pembudayaan menunjukkan ikut 

sertanya lingkungan dalam melakukan hal yang sama. Kedisiplinan seakan sudah 

menjadi kesepakatan yang hidup di lingkungan masyarakat, apalagi di lingkungan 

sekolah. Ada orang yang senantiasa mengingatkan apabila seseorang telah 

melanggar peraturan. Sama halnya dengan masalah kedisiplinan di dalam keluarga, 

apabila salah satu anggota keluarga tidak disiplin sesuai peraturan yang ditetapkan, 

maka anggota keluarga lain mengingatkan dan saling menegur. Tidak jauh berbeda 

di lingkungan sekolah, misalnya seorang siswa datang terlambat ketika guru sudah 

menerangkan pelajaran panjang lebar, kemudian siswa tersebut masuk kelas dengan 

keadaan gugup dan takut apabila dimarahi oleh gurunya, belum lagi disorakin oleh 

teman-temannya. Setelah itu gurunya mengingatkan dan memberi peringatan 

kepada siswa agar tidak datang terlambat lagi. Akhirnya dia akan berusaha agar ia 

tidak datang terlambat lagi. 

 Sebuah lingkungan dapat berimbas pada karakter yang terbentuk pada anak. 

Lingkungan yang baik memiliki budaya baik yang diterapkan. Pada usia 11-12 tahun, 

anak telah memiliki kemandirian. Kemandirian ini ditandai dengan siap menerima 

resiko jika tidak mentaati peraturan. Contoh kemandirian pada pribadi rasul adalah 

saat beliau mengikuti pamannya untuk berniaga ke negeri Syam. Pada saat itu 

Rasulullah telah memiliki kemandirian yang hebat, tidak cengeng, kokoh, sampai 

mau mengikuti perjalanan yang jauh dengan pamannya tersebut, hingga pada saat 

itu seorang pendeta Bukhaira menemukan tanda-tanda kenabian pada beliau. Sama 

halnya dengan sifat rendah hati menjadi sebuah kebiasaan yang menjadi identitas 

dari dirinya. 

 Pada fase tahun selanjutnya, anak sudah mulai memiliki kemampuan untuk 

bermasyarakat dengan berbekal pengalaman-pengalaman yang didapat pada fase-

fase sebelumnya. Kehidupan dalam masyarakat lebih kompleks dari kehidupan 

keluarga, anak anak mengenal banyak karakter manusia selain karakter orang-orang 

yang dia temui di dalam keluarganya. 

 

Lima tahap pendidikan karakter ini menjadi pondasi dalam menggali, melahirkan, 

mengasah serta mengembangkan bakat dan kemampuan unik anak didik. Hal ini menjadi 

penting untuk menghadapi tantangan globalisasi yang dasyat dan spektakuler saat ini. 

Moralitas yang luhur, tanggung jawab yang besar, kepedulian yang tinggi, kemandirian 

yang kuat, dan bermasyarakat yang luas menjadi kunci menggapai masa depan. 

Dalam Islam, karakter atau akhlak mempunyai kedudukan penting dan dianggap 

mempunyai fungsi yang vital dalam memandu kehidupan masyarakat. Sebagaimana 

firman Allah SWT di dalam Al-Qur’an surat An-Nahl ayat 90 sebagai berikut:  

“Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil dan berbuat kebajikan, memberi kepada kaum 

kerabat, dan Allah melarang dari perbuatan keji, kemungkaran dan permusuhan. Dia memberi 

pengajaran kepadamu agar kamu dapat mengambil pelajaran” 

 

Ayat di atas menjelaskan tentang perintah Allah yang menyuruh manusia agar 

berbuat adil, yaitu menunaikan kadar kewajiban berbuat baik dan terbaik, berbuat kasih 

sayang pada ciptaan-Nya dengan bersilaturrahmi pada mereka serta menjauhkan diri dari 

berbagai bentuk perbuatan buruk yang menyakiti sesama dan merugikan orang lain. 

Melalui ayat di atas dapat dipahami bahwa ajaran Islam serta pendidikan karakter mulia 



Mu’tallim: Jurnal Pendidikan Agama Islam  
Vol. 2, No. 1 (2023)   
 

92 
 

yang harus diteladani agar manusia yang hidup sesuai denga tuntunan syari’at, yang 

bertujuan untuk kemaslahatan serta kebahagiaan umat manusia. Islam merupakan agama 

yang sempurna, sehingga tiap ajaran yang ada dalam Islam memiliki dasar pemikiran, 

begitu pula dengan pendidikan karakter. 

Adapun yang menjadi dasar pendidikan karakter adalah al- Qur’an dan al-Hadits, 

dengan kata lain dasar-dasar yang lain senantiasa dikembalikan kepada al-Qur’an dan al-

Hadits. Kemudian, ada sebuah ayat Al-qur’an lagi yang menjadi dasar pendidikan karakter 

adalah berfirman didalam Al Quran surah al-Isra’ ayat 23 yang berbunyi: 

“Dan Tuhanmu telah memerintahkan supaya kamu jangan menyembah selain Dia dan hendaklah 

kamu berbuat baik pada ibu bapakmu dengan sebaik-baiknya. Jika salah seorang di antara keduanya 

atau kedua-duanya sampai berumur lanjut dalam pemeliharaanmu, maka sekali-kali janganlah kamu 

mengatakan kepada keduanya perkataan "ah" dan janganlah kamu membentak mereka dan 

ucapkanlah kepada mereka perkataan yang mulia.” 

 

Ayat ini merupakan salah satu ayat yang memuat materi pendidikan yang harus 

ditanamkan dalam lingkungan keluarga. Perintah Allah yang termaktub di dalam ayat ini, 

mencakup bidang pendidikan karakter (akhlak) berupa Aqidah, ibadah dan akhlak yang 

harus terbina bagi seorang anak. Al-Qur’an sebagai syifa’ul qulub memiliki eksistensi 

dalam menyembuhkan penyakit hati manusia. Kemaksiatan dan kemungkaran 

menyebabkan hati manusia kotor. Hati yang berpenyakit berdampak pada sifat dan 

perilaku manusia yang mengarah kepada kebengisan dan kebiadaban. Sombong menjadi 

salah satu sifat tercela yang berbahaya bagi manusia karena bisa mengantarkan sampai 

kekufuran kepada Allah Swt. Dengan berpegang teguh pada Al-Qur’an, maka dapat 

mengarahkan anak untuk berkarakter yang baik dan menjauhkan dari sifat-sifat tercela. 

 

SIMPULAN  

Tujuan akhir dari pendidikan karakter adalah membentuk pribadi anak yang 

memiliki akhlak mulia sebagai mana akhlak Rasulullah SAW. Proses pembentukkan 

karakter menurut Al-Qur’an diantaranya adalah adanya pengenalan, pemahaman, 

penerapan, pembiasaan, pembudayaan, Internalisasi menjadi karakter. Melalui berbagai 

metode internalisasi Pendidikan karakter dan petunjuk petunjuk dari Al Qur’an dan 

Hadits tersebut kecil sekali kemungkinan munculnya karakter anak bermasalah seperti 

sifat sombong, berperilaku angkuh, dan merendahkan orang lain. Justru yang muncul 

adalah sebaliknya, manusia yang berbudi pekerti luhur, peka terhadap lingkungan dan 

mampu membawa perubahan positif bagi umat manusia. Al-Qur’an sebagai pedoman 

umat manusia memberikan tuntunan agar terhindar dari penyakit hati dan memberikan 

jalan keluar tatkala hati manusia telah rusak karena kesombongan. Internalisasi nilai Al-

Qur’an dalam membentuk pendidikan karakter melalui fungsi al-Qur’an sebagai syifa’ul 

qulub. 

   

 

REFERENSI 

Abul, Al Imam Fida’ Isma’il Ibnu Katsir Ad-Dimasyqi. 2005. Tafsir al Qur’an al ‘Azim, terj.  

Bahrun Abu Bakar. Bandung: Penerbit Sinar Baru Algesindo. 

Al-Rasyidin & Samsul Nizar, Filsafat Pendidikan Islam (Ciputat: PT. Ciputat Press, 2005), 

hlm. 48.  



Pendidikan Karakter Perspektif Al-Qur’an Sebagai Syifa’ul Qulub 
Nisa’atun Nafisah 

93 

 

Fitri, Anggi. “PENDIDIKAN KARAKTER PRESPEKTIF AL-QURAN HADITS.” Ta’lim: 

Jurnal Studi Pendidikan Islam 1, no. 2 (2018): 258–287. 

Kh, Elfan Fanhas F, and Gina Nurazizah Mukhlis. “Pendidikan Karakter Untuk Anak Usia 

Dini Menurut Q.S. Lukman : 13 – 19.” PEDAGOGI: Jurnal Anak Usia Dini dan Pendidikan 

Anak Usia Dini 3, no. 3a (2017): 42–51. 

http://103.114.35.30/index.php/Pedagogi/article/view/1032. 

Husin, Agil Al-Munawar dan Hakim, Masykur. 1994. Ijaz Al-Qur’an dan Metofologi Tafsir.  

Semarang: CV. Toha Putra. 

Kementerian Agama. 2009. al-Qur’an dan Terjemah. Jakarta: Pustaka al-Hanan. 

Muhammad, D. H. (2020). Implementasi Pendidikan Humanisme Religiusitas Dalam. 4(2), 

122–131. 

Muhammad, Sayyid Nuh. 2004. Mengobati 7 Penyakit Hati. Bandung: Al-Bayan. 

Muhammad Bin Abdul Aziz al-Awaji. 1427. I’jaz Al-Qur’an al-Karim ‘inda Syaikh al-Islam  

Ibni Taymiyah. Riyadh: Maktabah Dar al-Minhaj. 

Rohmah, Siti. “KONSEP MEMBENTUK KARAKTER ANAK BERBASIS AL- QUR ’ AN A . 

Pendahuluan Al- Qur ’ an Sebagai Kitab Suci Dan Petunjuk , Al - Qur ’ an Juga 

Mempunyai Dimensi Untuk Dijadikan Pegangan Hidup Dan Penuntun Arah Bagi 

Kaum Muslimin Dalam Menjalani Kehidupannya . Al-.” Jurnal Qiro’ah 9, no. 1 (2019): 

40–69. 

Taufikurrahman. 2020. Sombong dalam Al-Qur’an (Sebuah Kajian Tematik). Jurnal Tafsere,  

Vol. 8. Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

Warson, Ahmad Munawwir. 2007. Kamus al-Munawwir Indonesia-Arab. Surabaya: Pustaka  

Progressif. 

Zannah, Fathul. “Integrasi Nilai-Nilai Pendidikan Karakter Berbasis Al Qur’an.” Tunas: 

Jurnal Pendidikan Guru Sekolah Dasar 5, no. 2 (2020): 1–8. 

 

http://kbbi.id/didik, di akses 10 Desember 2022 

https://www.bbc.com/indonesia/vert-cap-54744993. Diakses pada 10 Desember 2022 

https://abuubaidillah.com/jangan-sekedar-melihat-dhahirnya. Diakses pada 10 Desember 

2022 

https://mta.al-amien.ac.id/mukjizat-psikologis-al-quran/. Diakses pada 10 Desember 2022 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://103.114.35.30/index.php/Pedagogi/article/view/1032
https://www.bbc.com/indonesia/vert-cap-54744993
https://abuubaidillah.com/jangan-sekedar-melihat-dhahirnya
https://mta.al-amien.ac.id/mukjizat-psikologis-al-quran/

